# GOVERNMENT OF INDIA

# ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA

# CENTRAL ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

ACCESSION NO 24515

CALL No. 4 330=891.05

D.G.A. 79

Jl. of American outol society Vol. 14

A 330



1 1 1

# JOURNAL

OF THE

# AMERICAN ORIENTAL SOCIETY.

871.05 215.5 J. A. O. S.

FOURTEENTH VOLUME.

A330 (M/C)
A330

NEW HAVEN

FOR THE AMERICAN ORIENTAL SOCIETY.

Printed by Luttle, Morehouse & Taylor, Printers to Vale University

1890

The difference of this volume in point of style from the preceding volumes of the series is explained by the fact that, owing to the lack of Sanskrit types in this country, it was necessary to have the Kāuçika-Sūtra composed and stereotyped abroad (Berlin, Gebrüder Unger).

A230

Acc. 24515

A 330

James of Marien out South vol. 14

New Hovers, 1890

1

CONTENTS

QF

## FOURTEENTH VOLUME.

ART. I.—THE KAUÇIKA-SÜTRA OF THE ATHARVA-VEDA; WITH EXTRACTS

FROM THE COMMENTARIES OF DARILA AND KEÇAVA Edited by MAURICE BLOOMFIELD, Professor in Johns Hopkins University, Baltimere,

Md.

(Preface, p. v; Introduction, p. ix; Text and Notes, p. 1; Appendix: Extracts from the Paddhati of Keçava, p. 305; Indexes: Proper names and kindred subjects, p. 375; technical designations of verses, etc., p. 383; list of mantras, yāthās, etc., p. 386; citations, p. 399.)

### Proceedings of the Society, October, 1888,

PRINCIPAL CONTENTS: The Pott library, M. Jastrow, Jr.-Quantitative variations in Mahābhārata texts, E. W. Hopkins.-Eggeling's Çatapatha-Brāhmana, vol ii., W. D. Whitney.—The Auçanasādbhutāni, J. T. Hatfield.-The Asuri-Kalpa, H. W. Magoun.-Certain Rajput forms of the Hindi substantive verb, S. H. Kellogg.—Reference in the Avesta to the Book of Life, A. V. W. Jackson - Proto-Doric character of Paphlagonian Tombs, A. Marquand.-Lamaist ceremony of making of mani-pills, W. W. Rockhill.-Use of skulls in Lamaist ceremonies, W. W. Rockhill.-Mr. Rockhill's Tibetan collection in the Washington National Museum, C. Adler.-Plato and Confucius, W. A. P. Martin.-The Hebrew Tenses, W. H. Green.-A fragment of the Samaritan Pentateuch in the Andover library, G. F. Moore.-Origin of Hebrew supralinear vowel-points, G. F. Moore.-Targum MSS, in the British Museum, G. F. Moore.—Hayvug"s treatise on weak verbs. M. Jastrow, Jr.— Transposed stems in Talmudic, Hebrew, and Chaldaic, M. Jastrow .- A MS. of parts of the Targum, R. J. H. Gottheil.-A MS of the Peshitto Four Gospels, I. H. Hall .- A MS. of the Peshitto New Testament, with the Tradition of the Apostles, I II. Hall .- The Babylonian Caduceus, W. H. Ward .- A Babylonian cylindrical object, W. H. Ward .- Dimensions of the Babylonian Ark, P. Haupt .- Eclipse of the 7th year of Cambyses, J. A. Paine.—Assyrian and Babylonian royal prayers, D. G. Lyon -The Pantheon of Assurbanipal, D. G. Lyon. -The Assyrian

kwlårn and ring of the Sun-god. M. Jastrow. Jr.—Assyrian verbs tertive infirmæ. C. Adler.—Life and writings of Edward Hincks, C. Adler.—Additions and corrections to Lotz's Tiglath-Pileser, E. P. Allen.—The Semitic emphatic consonants, E. P. Allen.—Phonetic peculiarities of Cairo Arabic, C. H. Toy.—Mohammedan Education, A. L. Frothingham, Jr.

#### Proceedings of the Society, May, 1888,

cxvii

Page

Inscriptions from Yarpuz F P. Brewer.—The Circle of Sovereignty in the Avesta, A. V. W. Jackson.—Avesta grammatical jottings, A. V. W. Jackson.—Petrie's explorations in Hawara etc., L. Dickerman.—The Egyptian religion, F. C. H. Wendel.—Arabic MSS. in a New York library, G. F. Moore—A lapislazuli disc with cunciform inscription, D. G. Lyon.—A Nebuchadnezzar cylinder, D. G. Lyon.—Ashurnasirbal slabs in New York, M. Jastrow, Jr.—Chaldean astronomy, C. Johnston.—Babylonian-Assyrian cylinder seals, W. H. Ward,

#### Proceedings of the Society, October, 1889,

cxlv

Report on Oriental MSS, in America.—Reminiscences of Egypt in Doric architecture. A Marquand.—The r- and ar-forms of Sanskrit roots, W. D. Whitney.-The Sanskrit particle oin. M. Bloomfield.-The Vedic instrumental pudbhis. M. Bloomfield.—Numbering of the Atharvan Paricistas, J. T. Hatfield.--Interpretation of Mahābhārata. iii. 42. 5, E. W. Hopkins.—Female divinities in India, E. W. Hopkins.—The sense of color in the Avesta. A. V. W. Jackson -Avestan grammatical notes, A. V. W. Jackson,—Semitic mythology and religion, K. Kohler,—Assyriology in Japan, C Adler,-Tiamat in Babylonian and Assyrian art, W. H. Ward -Text-books of the Babylonians and Assyrians, M. Jastrow. Jr.-Use and origin of the Shofar, C. Adler.-Judges xvi. 13 ff., G. F. Moore,—A Syriac Lectionary, I. H. Hall.—Syriac texts and translations. I. H. Hall.-Collecting and preserving Syriac texts at Oroomiah. I. H. Hall .- Edition of the Syriac-Arabic glosses of Bar-Ali, R. J. H. Gottheil.—Maspero's identification of the mummy of Amenophis I., J. A Paine,-The land Mitani on the Egyptian monuments, H. Brugsch-Bey.—History of Egyptian grammar, F. C. H. Wendel.—A Coptic MS. of Dr. Ward, F. C. H. Wendel.

### List of Members, May, 1890,

eciv

#### ARTICLE I.

THE

# KĀUÇIKA-SŪTRA

OF THE

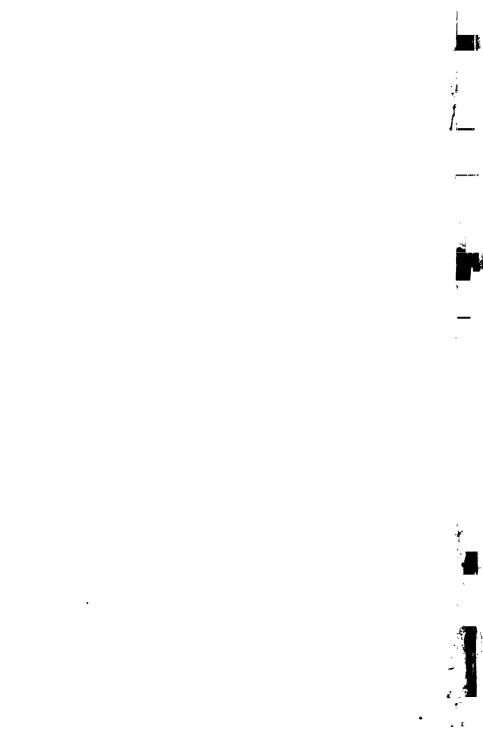
# ATHARVA-VEDA.

WITH EXTRACTS FROM THE COMMENTARIES OF DĀRILA AND KEÇAVA.

EDITED BY

MAURICE BLOOMFIELD,

PROFESSOR IN THE JOHNS HOPKINS UNIVERSITY, BALTIMORE, MD.



#### TO

## WILLIAM DWIGHT WHITNEY

THE PIONEER OF VEDIC STUDIES

IN AMERICA

THIS WORK IS DEDICATED

BY HIS FAITHFUL PUPIL AND FRIEND.



## Preface.

The materials, upon which this edition of the Kāuçika-sūtra is based, represent as exhaustive a collection of MS. authority, as it was possible for the editor to make. Such MSS. of the text, commentary, paddhatis, and other accessory literature, as are in the possession of libraries or individual scholars in Europe, were used, it is believed, without omitting anything very valuable. And no little effort was expended to secure as much as possible, if not everything, of value, known to exist in India up to the present time.

Thanks are due in many quarters for advice, help, and cooperation: First, to the authorities of the Royal Library in Berlin, and to the Educational Department of the Bombay Government, headed by its director, K. M. Chatfield Esq. Without the enlightened liberality of these two institutions, a work of this sort would have been well-nigh impossible for an American scholar. Professors William Dwight Whitney of Yale College, and Rudolf von Roth of Tübingen granted freely the use of such materials, as were in their hands, along with other aid. Through the disinterested efforts of Rão Bahadur Shankar Pandurang Pandit, the Oriental translator to the government in India, and honorary member of the American Oriental Society, I was enabled to present in the appendix extracts from the paddhati of Keçava - an exegetical aid second only to the commentary of Dārila. I am also indebted variously to Professors Albrecht Weber of Berlin, and Georg Bühler of Vienna, and

vi Preface.

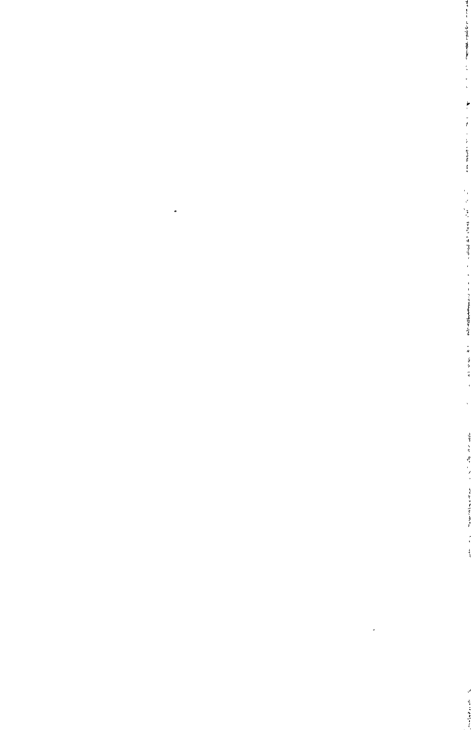
to Dr. Johannes Klatt of the Royal Library at Berlin. His excellency, Dr. Otto von Böhtlingk, Member of the Imperial Academy of Sciences at St. Petersburg, lightened the burden of the work by reading one proof, and he also favored me with many valuable remarks, springing from his exhaustive knowledge of the language, and his keen philological insight. To him I owe an especial debt of gratitude.

Baltimore, May 1889.

MAURICE BLOOMFIELD.

# Contents of the Introduction.

- i. The materials for the edition of the text.
- ii. The composition of the sūtra.
- iii. The relation of the Kaucika to its samhita.
- iv. The lexicon of the sutra and its commentaries.
- v. Grammatical and orthographical notes.



## Introduction.

### i. The materials for the edition of the text.

The following MSS, of the text, commentaries, and other accessory literature were used for this first edition of the sūtra of Kāuçika:

- a. Manuscripts of the text.
- 1. K (Kielhorn). Nr. 86 (p. 55), catalogued in F. Kielhorn's Report to K. M. Chatfield Esq. on the search for Sanskrit MSS. in the Bombay Presidency, during the year 1880—1881. A good, carefully written MS. of 126 folios, 8 lines to the page; 1750 çlokas according to a statement upon the wrapper. Colophon: svasti çrī samvat 1708 varşe kārttikaçuda (!) 10 ravāu adyeha çrī maphalīpuravāstavyam ābhyamtaranāgarajñātīya trivādī çrī 5 çivajīsūt jayakṣṣṇena (Cod. jeya-) svayam likhitam idam | çubham bhavatu... | adyeha maphalīpuravāstavyam ābhyamtaranāgarajñātīya | pamcakalpī gaṇapatyabhrātrgamgādharabhrātṛrāhāghava- (! for -rāghava-?) jībhrātrgadādharabhrātrvidyādharapaṭhanārtham. For the meaning of pañcakalpī see p. Lvii.
- 2. P (Pūna). Collated by Professor Rudolph von Roth in Tübingen in the year 1874, from a MS. of the Pūna Deccan College. The MS. consists of two parts: The first half contains 41 folios and ends with the following colophon: iti grīkāugike saptamo 'dhyāyah samāptah | samvat 1740 varṣe çāke 1606 pravartamāne adyeha brugu-(!) kṣetramāhāprabhusthāne dave grī 5 jayakṛṣṇasutadevakṛṣṇena likhitam | . . . samvat sattaragyālīgavarṣe çāke golage (!) sampravartamāne phālgunavadi 10 gukreṇa likhitam kāugikam pūrvārdham likhitam asti.

The second part in 44 folios ends: svasti samvat 1740 | varşe çāke 1606 | pravartamāne cōitraçudi dabudhe adyeha brugukṣetravāstavyam dave çrī 5 jayakṛṣṇasutadevakṛṣṇena likhitam | aparam pustakam vīkṣya çodhanīyam sadā budhāiḥ | hīnādhikāis tarāir varṇāir asmākam dūṣaṇam na hi . . .

- 3. Bh (Bharūch). MS. or. fol. 894, nr.1493 (p. 84) in A. Weber's Verzeichniss der Sanskrit- und Prākrit-Handschriften, vol. ii (Berlin 1886). 67 folios of 10 lines a page. The MS., presented by Professor Bühler to the Royal Library at Berlin, is a copy of a codex from Bharūch, belonging to the government of Bombay (collection of 1870-71). See G. Bühler, A catalogue of Sanskrit Manuscripts contained in the private Libraries of Gujarāt, Kāṭhiāvād, Kachchh, Sindh and Khāndeś. Fascicle i, Bombay 1871, Nr.178 (p. 172). Samvat 1718. In the possession of Deva Narabherāma in Bharūch. P and Bh exhibit identical readings down to the most minute details; KPBh stand out as a group related to one another, and not infrequently they are at variance with the remaining MSS. of the text.
- 4. Ch (Chambers). A MS. of the Chambers collection (Nr. 119) in the possession of the Royal Library at Berlin; cf. Die Handschriften-Verzeichnisse der Kgl. Bibliothek. Erster Band. Verzeichniss der Sanskrit-Handschriften, Berlin 1853, Nr. 362 (p. 85). 143 folios. Colophon: samvat 1670 | kāçyām gangāsamīpam viçveçvarasamnidhāu | bhaṭagangādhareṇa likhitam. Both the original and a copy in the possession of Professor Whitney were used by the editor. For the character of the MS. cf. Haas, Ind. Stud. v, p. 378.
- 5. E (Elphinstone). A copy of a MS. of Elphinstone College, made for Professor v. Roth through the mediation of Prof. Kielhorn. Upon this MS. Roth afterwards collated P (Nr. 2) and Bi (Nr. 6), and the readings of these three MSS. were in turn collated by the editor in Tübingen in June 1882 upon a transliterated copy of Ch (Nr. 4), belonging to Professor Whitney, and kindly loaned to him. 43 folios of 13 lines a page. Colophon: māghakṛṣṇatṛtiyām (!) tithāu sāumyavāsare çālivāhanaçāke 1792 tasmin dine idam pustakam samāpitam... The MS. is of inferior value and seems to stand in

some genetic relation to Ch, as it shares many readings and blunders with the latter.

- 6. Bi (Bikanīr). Collation, made in 1878 by Prof. v. Roth, of Nr. 91 in the library of the Mahārāja of Bikanīr. 91 folios of 8 lines a page. Colophon: samvat 1735 | varṣe mārgaçīrṣuçudi 4 gurudine çrī pattananagare likhitam | gramthāgram 1800 | mahārāja anumpasinhajīvijemrājye (!) çubham bhavatu. A MS. of fair value.
- 7. Bü (Bühler). A modern copy belonging to the Bombay government, Nr. 150 of the collection of 1879—80. The first few kaṇḍikās are corrected; beyond that it is extremely faulty. Colophon: likhāvime tā(m)trikam ajīttatanayakrprarāmalikhāvitam kāçipuri madhye idam pustakam pamcolīrāmakrṣṇasya dattam kṛṣṇāparṇam çrīr astu. The number of clokas, as stated on the wrapper, is 1700.
- 8. Ku (Kuhn). A fragment embracing the last five adhyāyas (x-xiv) belonging originally to Adalbert Kuhn, and now in the possession of Professor Ernst Kuhn of München.

## b. The bhāṣya of Dārila.

9. D (text), and D (schol.). The commentary of Dārila-bhatta. a single fragmentary codex of which exists in Europe in the Royal Library at Berlin. It forms part of a batch of Atharvan-texts, pre sented to that institution by Professor Eggeling. Cf. Die Handschriften-Verzeichnisse der Kgl. Bibliothek, Vol. v: Verzeichniss der Sanskrit- und Prakrit-Handschriften von A. Weber, Vol. ii, Nr. 1494 (p. 85), MS. or. oct. 343d. It consists of 136 folios of 11-12 lines a page. The title is Kāuçika-bhōṣya, and it extends to the end of the second kandikā of adhyāya vi (kandikā 48 in the continuous count). Here the text is treated as though fairly at an end, at least as far as the immediate source of this copy is concerned, inasmuch as the colophon, date and number of clokas, by which the text is measured, are given at the end: mahāvedārthavida upādhyāyavatsaçarmanah prapāutrasya bhattadarilakrtau kauçikabhasye sasthe 'dhyaye dvitiya kaindika samāptā II bhagnaprstikatigrīvā stabdhadrstir adhomukhain I kastena likhitain graintha(in) yatnena paripālayet II çake 1762 çārvarīnāmasainvatsare aşādhaçuklatrayodaçī ravīvāsare samāpto 'yam gramthan n

Bridge Car.

gramthasamkhyā 3790. Dārila is mentioned frequently in the paddhati of Keçava (Nr. 15), and occasionally in the Atharvanīva-paddhati (Nr. 13), but Vatsaçarman, his grandfather, is known hitherto only from Darila's work: 'padas of the teacher Vatsacarman' (pada upādhyāyavatsaçarmaņah) are cited several times, e. g. at 32. 26 (fol. 101 b, l. 6); 35. 6 (fol. 108 b, l. 8); 46, 48 (fol. 129 a, l. 1); 48. 9 (fol. 136 a, l. 8). Very high praise is bestowed upon Vatsacarman in a cloka cited at 6. 37 (fol. 34a, l. 4): na tena tulyah suhrd asti kaccin na sarvakarmapratimo 'sti rājan | na mātrtulyah kvacid asti bandhur na vatsaçarmapratimo 'sti (vi)dvān. Through the kindness of Dr. Johannes Klatt, the custos of the Indian department of the Royal Library at Berlin, the editor was enabled to obtain a copy of the MS., which was afterwards compared and corrected by himself during his stay in Berlin in the summer of 1884. The copy will be turned over in due time to the library of the American Oriental Society. The text is very corrupt, and the comment often very obscure: no attempt has been made to restore the manifold corruptions in this text, or in any of the paddhatis to be mentioned below. A better picture of the character and value of such an exegetic help is rendered by presenting the text as it is, rather than by attempting to restore it throughout: individual emendations and suggestions, whenever given, are bracketed. On the whole Darila's work forms the most valuable single factor in the present edition. The MSS, of the text do not divide the sūtras, and that is the principal difficulty in the more obscure parts of the text. For this, for the exegesis of many difficult passages, and for the explanation of many words the text is of paramount importance: cf. p. xLiifg.

11. The same. The only printed notice of the existence in India of a commentary to the sūtra is found in Martin Haug's report on his journey in Guzerat in the winter of 1863—1864, an extract from which is printed in Ind. Stud. ix, p. 174. Haug simply mentions, that he saw in Broach a MS. of the sūtra with the commentary, without stating the name of the commentator. Through the kindness of the Oriental translator to the government, Rāo Bahadur-

Shankar Pandurang Pandit, an honorary member of the American Oriental Society, the editor was enabled to compare a second MS. of the bhāṣya of Dārila. The owner is an Atharva-vāidika named Venkaṇ Bhatji Gore, alias Venku Daji, who lives at Sangli in the South Marātha country. The MS. is modern, beautifully written, and carefully corrected, consists of 200 folios of 9 lines to the page, and goes just as far as the Berlin codex, namely to the end of kaṇḍ. 48. Moreover it repeats with such absolute fidelity the portentous mass of corruptions, which characterize that codex, as to render certain the conclusion that both go back to the same source: they seem both to be very faithful copies of the same original. This MS. therefore in no way benefited the edition: there was no occasion to distinguish it from the preceding. The colophon of this MS. is identical with that of the Berlin codex, excepting the date: ... cake 1751 bhāipadaçuddhadvitīyām mamdavāsare samāpto 'yam gramthaḥ gramthasamkhyā 3790.

Mr. Shankar P. Pandit also has in use for his forthcoming edition of Sayana's commentary to the Atharva-Veda another MS. of Darila, which he compared with the Sangli-MS., sent to me. This also ends at kand. 48, and hails from the same source. natural conclusion to be derived from this noteworthy coincidence would seem to be, either that Darila did not comment beyond kand. 48, or that a part of his work is lost. The former alternative is however set aside by the testimony of Keçava (Nr. 15), who mentions Dārila's opinion (iti dārilamatam) on passages beyond, as well as within the first 48 kandikās: see e. g. 31. 7; 40. 10; 54. 15; 58. 20; probably also at 43. 3, and 120 (under the designation bhāşyakāra). On the other hand it seems growingly unlikely that the complete commentary of Dārila will yet be found. Dārila is probably the only one who wrote a commentary to the Kauçika in the ordinary sense of the word. Keçava's work is a paddhati: he rarely explains single words or the language of the sūtra in general, but merely aims to make clearer, usually by expansion, the rites enjoined by the sūtra, to readers acquainted with its language. Two bhāsyakāras, named Bhadra and Rudra, are mentioned in the Atharvaniya-paddhati (Nr. 13;

cf. J. A. O. S. xi, p. 376, note 5), and very frequently by Keçava; since however several quotations from them are metrical, we may suppose that they were authors of *smṛti*-works, holding perhaps the same relation to Kāuçika, as the Karmapradīpa or Chandogāpariçiṣṭa of Kātyāyana to the sūtra of Gobhila in the Sāma-Veda. The search for a correct and complete MS. of Dārila is therefore of prime importance for the advance of Atharvanic studies.

### c. The paddhatis.

- 12. Daç. Kar. The title of a paddhati to certain selected parts of the Kāuçika is daça karmāņi brahmavedoktāni. It is nr. 153 of the Bombay government's collection of 1879-1880, and restricts itself to those parts of the Kāuçika, which treat strictly speaking of house-ritual only. It begins with the ajyatantra (cf. Kauç. 1-6; 137), and then turns to the sainskārās, from the garbhādhāna to the caturthīkarma (Kāuç. 53-58; 70-75), citing the mantras in full, and with the regular accent marks in red. Those parts of the Kāuçika, which are more especially Atharvanic in their character (see below under ii), it does not touch upon at any point. The MS. is very modern, and exhibits the following colophon: samvat 1867 karttikamase çuklapakşe 6 bhṛguvāsare adyeha siddhapurvāstavyam udīcyajñātīya cuklasukharāmaātmajahrdayarāmalikhitam | pathanārtham pamcolīrāmakrsna | idam pustakam vārānasīksetre kāçyām lipikrtam I ādiviçveçvarasamīpe ! . . . A text called Daça karmāņi, also a paddhati, describing house-ceremonies, has been published in India, and a copy of it can be found at the Royal Library at Berlin: it has no connection with the Atharva-Veda.
- 13. Ath. Paddh. The conventional designation Atharvaṇīya-paddhati is the title of a text, of which there are two modern MSS. in the Royal Library at Berlin. Cf. Die Handschriften-Verzeichnisse der Kgl. Bibliothek zu Berlin, vol. v: Verzeichniss der Sanskritund Prākrit-Handschriften von A. Weber, vol. ii, nrs. 1495 and 1496 (pp. 86, 87); also J. A. O. S. vol. xi, p. 375. The text is a paddhati, considerably more extensive than the Daça karmāṇi, but also almost entirely restricted to grhya-practices, in the manner of the other

grhya-sūtras, omitting in general the Atharvanic rites proper. The text begins with the statement: atharvavedasya samhitavidher vivaranam kriyate, and adheres in general in its introduction to the text of the paddhati of Keçava: the extracts from the latter, given in the appendix to our edition, pp. 307-308, present a sufficient account of the introduction. This is followed by comments on the paribhāṣā-sūtras at the beginning of the Kāuçika (i. 1-19), while the more important, characteristically Atharvanic paribhāsās, contained in kandikās 7, 8, are ignored. Then are treated in the order stated, the ajyatantra, here called brhatkuçandikā siti brhatkuçandikā samoptah (!): cf. the word kuçamdikā in Weber's Verzeichniss vol. i. nr. 1253, p. 350] with its appendix the uttaratantra; this is followed by the following sainskārās: garbhādhāna, punsavana, sīmantonnayana, jātakarma, nāmakarana, nirnayana, annapraçana, godana, cudakarana, upanayana, [with vedavrata, kalpavrata, mṛgāruvrata (!), viṣāsahivrata (cf. AV. xvii. 1-5)], samāvartana, vivāha with the madhuparka inserted (as in the Daça karmāṇi, Kāṭhaka-gṛhya, and Mānava-gṛhya\*), caturthīkarma with the madughamaniprāyaçcitta as appendix.\*\* Then the laghuçālākarma (Kāuç. 23), byhacchālākarma (Kāuç. 43. 3 fg.), çāntyudaka (Kauç. 9), sampatkāma(-karma), pustikāma(-karma). abhicāra, vrddhiçrāddha, dahanavidhi (with asthisamcayana), piņdadāna, sodaçopacāra, and vrsotsarga (Kānc. 24. 19 fg.).

The text quotes the usual Atharvan literature: Gopatha-brā-hmaṇa, Vāitāṇa-sūtra, Nakṣatra-kalpa, Ān̄girasa-kalpa, and the pari-çiṣṭas: also such stockbooks as Manu and the Karmapradīpa. Further there is mentioned an ācārya Upavarṣa, an author of mīmānsa, a work called the Pañcapaṭilikā (cf. Dār. at Kāuç. 8. 22. note, and Böhtlingk's lexicon, s. v.), and the paddhati-kāra Keçava (nr. 15). It also cites Dārila, and two other commentators, Bhadra and Rudra (dārilo rudrabhadrāu ca trayas te bhāṣyakārāḥ), and finally Pāiṭhīnasi. For all of these see nr. 15.

<sup>\*</sup> See P. A. O. S. for October 1853, p. vii: Jolly. Das Dharmasūtra des Viṣṇu und das Kāṭhaka grayasūtra, Proceedings of the Munich Academy, June 1859, p. 76.

<sup>\*\*</sup> Cf. Ath. Paric. 37, 9; Ind. Stad v 414.

14. Antyeşți. Nr 152 of the Bombay government's collection of 1879—1880 is a paddhati on the burial ceremony, bearing on the wrapper the title: atharvavedasya amtyeştikarma sapindīkaraṇāntakarmātharvavedasya. 33 folios oblong. 10 lines a page; 608 clokas. The MS. hails from Ahmedabad (amadābāda) and has the following colophon: vībhāgapamcolīkṛṣṇasut harīharopaṭhanārtham. On the first leaf: pamcolīkṛṣṇavībhāga. No date. The text bears largely upon adhyāya xi, but it contains also incidentally an account of the ājyatantra under the name kuçamḍikākarma (cf. above under 13), and the vṛṣotsarga.

15. Keçava. Through the kind offices of Mr. Shankar P. Pandit I was enabled to add in the appendix extracts from the paddhati of Keçava, the Keçavi. The MS., to which I had access, is the copy of a codex in the possession of that scholar, which he had made for my use in this work. Though a hasty copy of an apparently far from faultless original, the extracts given, it is believed, exhaust pretty well the contributions to the exegesis of the sūtra, to be derived from this source. My copy consists of 336 folios, of 12-13 lines a page. The comments become shorter and shorter as the work advances, and end with adhyava xiii, parts of adhyava xiv having been treated along with earlier chapters of the text, e. g. the ājyatantra, Kāuç. xiv. 1 (137), along with Kāuç. 1-6; the astakā-ceremony, Kāuç. xiv. 2 (138), along with Kāuç. 19.28. The extent, to which the treatment becomes more and more hurried towards the end, may be understood in the light of the fact that adhyayas i-vii absorb 275 of the 336 folios of the MS. used here. At the end of adhy, xi there is the following colophon: samvat 1680 pravartamāne māghavadi pamcamī çukre scasya nirīksaņārtham tathātmajagaņeçasyāvalokanārtham idam samhitavidheh kauçikenoktam bhasyam yahyanagare saramgapuravāsinā tathā çāunakīçākhādhyāyinā gaņeçenāmlokhiyādavena ca çrīr astu çubham bhavatu. At the end of the codex are the following words: iti çrî grhyapaddhati(h) sampūrnah samāptah 1 samvat 1883 nāmāgasaramāse cuklapakse astamyām ravīvāsare likhitam gramthasainpūrnah (!).

The explanations given by Keçava aim at the expansion of the ritual as presented by Kāuçika, rather than towards an explanation of the words: cases are not wanting, however, in which individual words are explained, usually in a satisfactory manner; cf. below p. xLii fg. Occasionally, e.g. at 29. 15; 31.6, 19; 40. 16, Keçava differs more or less widely with Darila. Kecava seems to have command of a pretty wide range of authorities, especially of those within the limits of AV. literature. He recognizes the tradition, according to which the schools of the AV. are nine in number (nava bhedah: 1.1), and reports, in accordance with the Ath. Paddh., that the Kāuçika (samhitāvidhi) is the sūtra offourçākhās, the çāunakīya at the head (cf. J. A. O.S. xi. 377). He cites Upavarşa (1.8), Manu (6.28), a gobhilabrāhmaṇaḥ (2. 18), Māhaki (fol. 307, l. 1; cf. Ath. Pariç. 24. 10; 46. 3; Vançabr. 6), the school of the caranavaidyas (6. 37: cf. below, p. xxxvi, and Ind. Stud. iii. 277), the five kalpas of the AV. (see J. A. O. S. xi. 376 fg.; Keç. 1.8; 39.5-12; 46. 25; 47.2; 56. 5), the Ath. Paricistas (e. g. 7. 10). More important is the fact that he cites familiarly the following four authorities: Dārila, Rudra, Bhadra, and Pāithīnasi. Keç., like Ath. Paddh., states explicitly, that Dārila, Rudra, and Bhadra are the three commentators of the Kāuçika (see adhyāya vi, end: ...ebhih tribhir bhāsyakārāih kāuçiko vicāritah).

The interesting fact that Keçava quotes Dārila not only in the first 48 kaṇḍikās, but also beyond kaṇḍikā 48, has been mentioned above. Rudra and Bhadra seem to be commentaries, somewhat in the style of smrtis, for metrical passages are quoted from Rudra at 49. 3—27 (p. 352), and from Bhadra at 9, end (p. 312); 36, end (p. 338). Rudra is quoted in addition at 7. 14; 31. 7; 46. 9; 58. 20; Bhadra at 6. 37; 49, end (p. 353); 58. 20. Both are occasionally opposed to Dārila, e. g. at 58. 20. Rudra is quoted also by Sāyaṇa in his commentary to the AV., e. g. in the introduction, p. 27 of Shankar Pandit's edition, and p. 5 of the text. But little has been learned about Pāiṭhīnasi, since attention was drawn to him by the editor in the J.A.O.S. xi. 376. In Ath. Paddh. at Kāuç. 9. 9— the passage is not excerpted in this edition— he is

spoken of as a paddhatikāra; Dac. Kar., Ath. Paddh., and Kec. at Kāuc. 79. 9 cite a çloka of Pāithīnasi (Keç. cites the same çloka also at 34. 14 without ascribing it to this author). He is cited otherwise by Dar. at 6, 29, 30, 37 (fol. 31b, l. 1, 6; 34a, l. 2) etc.; Keç. 8.16; 45.19; 51.1; 58.19, and Sayana's commentary pp. 5, 267, without revealing his exact character. Prof. Julius Jolly has kindly drawn my attention to the following places in which Paithinasi, the author on dharma, is cited: Haradatta's commentary on Apastamba's Dharmasūtra, vol. ii, p. 80 of Bühler's edition; Kubera's Dattakacandrika; Jīmūtavāhana's Dāyabhāga pp. 108, 210, 273, 276; Vīramitrodaya p. 668; also in the Smrticandrikā (MS.), Vyavahāramayūķha, and other works. The citations all bear on the law of marriage and heritage, and are partly in prose and partly in verse, which seems to indicate that the Paithinasi cited in these texts was the author of a dharmasūtra, or a smṛṭi. None of these occur, or are alluded to in the commentaries to the Kāuçika. Pāithīnasi is mentioned further in Ath. Paric. 4. 3; 17. 13; 43. 4; in the Pravarādhyāya of the White Yajur-Veda, 16 (Verz. d. Berl. Hdschr. i. p. 58, l. 24); in the introduction to Āçārka's or Āçāditya's commentary on the Karmapradīpa (see Zeitschrift der deutschen morgenländischen Gesellschaft vol. xxxv, p. 535); Weber's catalogue of MSS., vol. i, nrs. 322, 1028, 1166; Kullūka at Manu ii. 72; Madhusūdana-Sarasvatī, Ind. Stud. i. p. 20, l. 6 from bottom; Raghunandana Ahn. p. 273, l. 11 from bottom. He is everywhere spoken of as an author of smṛti, and is mentioned along with the other well-known authors of such works. The question whether Paithinasi, the author of the work on dharma, stood in especial rapport with the AV. is still an open one. Bühler, Manuiii. 1, note (Sacred Books of the East, vol. xxv. p. 74), remarks, that in the more ancient dharmasūtra, only the three Vedas are ordered to be studied. Apastamba, although he is not one of the earliest sūtrakāras, recognizes the separate position of the AV. in not including it with the tray vidya, and mentioning it separately at ii. 11. 29. 12, quoting from it at ii. 3. 7. 12-17; cf. Bühler, Introduction to Āpastamba pp. xxiv. xxv. xxix (S. B. E. vol. ii). In Bāuddhāyana iv. 3. 4; 5. 1 the Atharvan is apparently on the same level with the other Vedas. Cf. also Manu xi. 33.

- d. Accessory literature in manuscript.
- 16. The Nakṣatrakalpa was accessible to the editor in three MSS., in all of which it stands at the head of a codex of Atharvaparicistas (see nr. 18): cf. J. A. O. S. xi. 378. Two of these MSS. belong to the Bombay government and exhibit no distinguishing headings. The third codex is MS. or. fol. 973, an apograph from a Bombay codex, presented by Bühler to the Royal library at Berlin: see Weber, Verzeichniss etc. vol. ii, nr. 1497 (p. 87). This work, as all the following, bears but very indirectly on the Kāucika: its contents are described by Weber, Die vedischen Nachrichten von den Nakṣatra, part ii. p. 392 (Berlin 1862); and by Sāyaṇa in the introduction to his commentary on the AV., p. 25 of Shankar Pandit's edition.
- 17. The Cantikalpa is of very subordinate value. Though quite on a level, as far as its contents are concerned, with the least significant of the paricistas, it is, as far as known, never found counted as one of them, but holds a place among the five kalpas of the AV.; cf. J. A. O. S. xi. 379. The MS. used was Chambers 144, Weber's Verzeichniss, vol. 1, Nr. 363 (ρ. 89). The contents of the text are described by Weber, Nakṣatra ii. p. 392, and in Sāyaṇa's introduction to his commentary on the AV., p. 26. The fifth kalpa of the AV., which is called variously Āngirasakalpa, Abhicārakalpa, or Vidhānakalpa (cf. J. A. O. S. p. 377—378), was not at the disposal of the editor: no MS. of this text, as far as is known, is to be found in European libraries. That the text is of but small value can be seen from the description of it given by Sāyaṇa. ibid. When found it may elucidate some points in adhyāya vi of the Kāuçika.
- 18. Ath. Paric. The collection of texts designated thus goes by the name of Atharva-paricistas, occasionally kāucikoktānī paricistāni: cf. Ind. Stud. i. 82, note; the caraṇavyūha. Ath. Paric. 49 (Weber, Verzeichniss, vol. i. p. 92); Weber, Ind. Lit. p. 170. Four MSS. were used: two belong to the Royal Library in Berlin. and are described respectively by Weber, Verzeichniss, vol.i, nrs. 365, 366, p. 89 fg.;

vol. ii, nr. 1497. p. 87 fg. Two more have already been alluded to under nr. 16. Some of the texts of this collection, as the vṛṣotsarga (19), the rājñām indramahotsava (20), the gaṇamālā (34) and the adbhutatexts (67, 70—74), bear directly upon corresponding passages in the Kāuçika; pratīkas of Atharvan mantras are employed very generally. Once, in the appendix to the Nakṣatrakalpa, which figures as the first pariçiṣṭa, there occurs in sakalapāṭha a version of. AV. (Çāunakīya-çākhā) vi. 128, which appears also in the Kashmirian çākhā: see Roth, Der Atharva-Veda in Kaschmir, p. 12, note, and the editor, Seven Hymns of the AV. p. 19 fg. (American Journal of Philology, vol. vii. nr. 4, p. 485 fg.). In general the pariçiṣṭas yield but very little, which directly elucidates the text, either of the AV., or its sūtras.

## e. Portions of the text previously edited.

Adhyāya x, which contains the wedding-rites has been edited, translated, and annotated by Dr. E. Haas in the Indische Studien, vol. v.p. 267-412. The author's translation and notes are supplemented by Professor Weber. Adhyāya xiii, the book on omens and portents, has been edited, translated, and annotated by Weber, in the transactions the Royal Academy at Berlin, 1859: Zwei vedische Texte über Omina und Portenta, pp. 344 fg. Both scholars are entitled to praise and thanks for their excellent presentations of these parts of the text, based as they were on the single Chambers MS. (nr. 4 above).

### ii. The composition of the sūtra.

The sūtra of Kāuçika differs from all other known sūtras in the scope of the practices, which it has elaborated for the use of the members of the school, to which it pertains. It is not a *crāutasūtra*: this function is performed for the school of Çāunaka in the AV. by the so-called Vāitāna-sūtra (or Vitāna-kalpa: cf. J. A. O. S. vol. xi, p. 378), as may be seen at once by comparing the treatment of the new-moon and full-moon sacrifices, described by each text: Kāuç. 1—6; Vāit. 1—4. The terminology connected with *crāuta*-practices is wanting: the words hotar, adhvaryu and udgātar, in their technical meanings, do not occur in the entire text of

the Kāuçika, and the *çrāuta*-fires are employed only occasionally and secondarily, e. g. 22. 14; 67. 6; 70. 9—12; 71. 1—6; 77. 23; 80. 18—23; 81. 31, 32; 88. 20; 89. 15. The *agnihotra* is mentioned twice 72. 43; 80. 25.

Nor is the text a grhya-sūtra in the ordinary sense of the word. It contains, to be sure, all the salient practices, which are regularly treated in such texts, notably the sacraments (samskāra), from conception, through marriage, to death; also the madhuparka, ājuatantra, etc. But these do not occupy the most prominent position in the work: they seem to me pretty clearly absorbed, probably in some secondary manner, possibly at a later period, into the main body of the work. This cannot be described otherwise, than by saying that it is a sutra of the AV., i. e. an account, in sutra form, of the practices implied along with the recitation of the individual Atharvan hymns: the recitation and the practice, or perhaps, to speak more cautiously, some pratice, of which the sūtra gives a later developed form, of course went hand in hand from earliest times. And even if we should shrink from regarding the Atharva-sūtras as the nucleus of the work, about which the other parts were gathered later, because the grhya-sūtras represent a larger proportion of the bulk of its subject-matter, we may at any rate safely speak of the Kauçıka as a mixture of two distinct kinds of sūtras, Atharva-sūtras, and grhya-sūtras. This distinction will be adhered to in the following discussion.

No tradition as to time and place of composition is extant. We have only two dates of relative chronology within the literature of the Atharvan itself. First, the mantra or hymnal period is pretty well concluded. The text presupposes the sanihită of the Çāunaka-çākhā, as will be shown pretty conclusively below p. xxxvii; it seems also to be acquainted with materials hailing from the Kashmir-çākhā (see Roth, Der Atharva-Veda în Kaschmir, p 23). If the report of Keçava and the Atharvaṇīya-paddhati — see the introductions to these paddhatis, and J. A. O. S. xi p. 377 — that this sūtra contains the practices in vogue in four çākhās of the AV., the Çāunakīya etc., is true, we may go so far as to suppo-e, that the various redactions of Atharvan materials in most, if not all, the schools

d,

of that Veda were in the main finished, at the time when the practices, reported in the Kāuçika, were put into sūtra form. Secondly, this sūtra is prior to, and is presupposed by the Vaitana-sūtra etc. This conclusion has been established beyond doubt, it is believed, by the editor in his article, 'On the position of the Vāitāna-sūtra in the literature of the AV., J. A. O. S. xi, p. 375 fg. The Vāitāna is the crauta-manual of the Atharvavedins, composed at a time, when their efforts to establish themselves as an orthodox Vedic school rendered imperative the possession of an independent treatise on the Vedic sacrifices. How long a period elapsed between the redaction of the Kāuçika and that of the Vaitana, it is impossible to state; I would only express the belief, which has grown with prolonged study, that the sūtra of Kāucika also represents a rather late product of the efforts to put into exact, easily remembered form the traditional practices of the Atharvan. This must not be misunderstood to imply that the practices themselves are necessarily modern: it lies in the nature of this Veda, that recitation and practice go hand in hand; many hymns of the Atharvan become impossible without actual manipulation of the objects mentioned in them.

The redaction of the Kāuçika may have been a single one, i. e. all the materials, which go to make up our text, may at a given period have been collected for the first time into that well-defined collection, which we have before us: I do not venture to assert that there was a time, when there existed a corresponding treatise of approximately the same scope, which would justify us in speaking of an earlier form of the text, or in claiming, that certain parts were added after the text left the hands of the last redactors. But I propose to show, that the materials, which were collected for this sūtra, must have come from different sources, of somewhat individual character, and that these were not worked over by our redaction in a manner so perfect, as to efface the marks of different time and different workmanship.

The thirteenth adhyāya, the book on omens and portents, betrays its individuality chiefly by a certain remoteness of its subject-

matter from that of the sainhitā. Unlike the Atharvanic parts of the sūtra, which are defined below, it presents its own hymn-material: the mantras from the AV., cited by their pratikas, play a palpably secondary role in appeasing the ill effects of each separate portentous occurrence. The style of the adhyava is of a breadth and diffuseness. which is altogether foreign to sūtra works proper: it broaches very closely upon the diction of the prose paricistas. One would look in vain in the Atharva-sūtras for an expression like kapāle 'ngārā bhavanti = angārakapāla, 135.1, or catasro dhenava upakļutā bhavanti cvetā krsnā rohinī surūpā caturthī, 120. 1; 126. 5. The passage uttaram (prāñcam) idhmam upasamādhāya etc. is repeated in full, and only with slight variations, at 94.10 fg.; 106.4 fg.; 109.3 fg.; 111.1 fg.; 120.3 fg.; 126. 7 fg.; 135. 4 fg.: proper sûtra style would demand only an allusion to the practice in every passage, succeeding 94. 10 fg. Cf. e. g. 11. 11: 12. 11: 14 24; 15.7; 16. 23; 31 16; 86. 28. 29; 87. 28, etc. At 26. 24; 30, 24 the rites described at 41, 1 fg. seem even to be anticipated in a condensed form. At 97. 7 the passage ape 'ta etu nirrtir ity etena süktena, with the hymn given in sakalapātha in the following passage, is of a comfortable breadth, out of keeping with sutra language. The same may be said of etena suktena at 99.3; 100.3; 102. 4: 107. 1: 108. 1: 109. 5: 115. 2: 117. 3, 4 (the same phrase twice); 118. 1; 124. 6; 128. 3; 129. 3; 132. 1; 133. 7. At 126. 9 the phrase etena sūktena follows the pratīka of v. 17. 4, and seems to indicate the hymn from verse 4 to the end. The same may be said of etābhyām sūktābhyam at 104. 3; 113. 3; 123. 1; 133. 2; etāis tribhih sūktāih at 133.1; ity etābhyām (sc. rgbhyām) at 136.6; ity etābhiç catasrbhir (sc. rgbhih) at 112, 1. At 127, 4 the phrase iti catasrbhir (sc. rgbhih) is employed, although the hymn contains just four verses, and the ordinary usage of sūtra style would be content to express the same thing by the pratika of the first verse alone. The laxity of the style, appears pointedly, if we confront iti tisrbhih, at 120. 5, with ity etābhiç catasybhih at 112. 1. A similar breadth and looseness of style will be exhibited below, in connection with other parts of text, which do not belong to what has been styled the Atharva-sutra proper, but they do

not operate to anything like the extent, to which they appear here: they are especially characteristic of adhyāya xiii. The fact, finally, that this part of the text is introduced by a table of contents in kaṇḍikā 93, would seem to point strongly, towards the independent composition of the book on omens and portents: in that case the work must have been incorporated by the redactors of the text, in its final form. Such, in fact, is the opinion of Professor Weber in his treatise, Zwei Vedische Texte über Omina und Portenta, Transactions of the Royal Academy of Berlin 1858, pp. 345, 384.

I see no reason for doubting this view. It will appear in the sequel that the Kāuçika is composed of various strata, which have not been worked over so evenly by the author of the sūtra, as to efface the marks of separate authorship, although all the materials. hailing as they do from the same or closely kindred schools, have much in common, and although there are evident attempts on the part of the author of the sutra at assimilating all the materials, which he has incorporated into his work. The familiar employment in adhvāva xiii of the cātanagaņa (136.9), the mātrnāmāni sūktāni (94.15; 95. 4; 96 3; 101. 3; 114. 3; 136. 9), the vāstospatīyāni sūktāni (120. 9), proves. either a knowledge of the rest of the work - these gapas are described at 8. 23 fg. - or at least a familiarity with the leading technical terms of the school. At 118. 1 a mantra-selection, which does not hail from the Çaunakīya-samhitā, is cited with its pratīka only: this can be accounted for only by the fact that it has been quoted previously in sakalapātha at 91. 1, i. e. prior to adhy. xiii; cf. the pratīka bhavatam naķ samanasāu samokasāu at 133. 7, which is based upon the sakalapātha at 108.2, or elsewhere the pratīka idāvatsarāņa, at 68.35, which is based upon the sakalapāṭha at 42.17. This is in all probability an instance, in which the redactor has succeeded in assimilating his materials, whereas he seems to have failed of this result, when he quotes in full the mantra ayāç ca 'gne 'si etc. at 97.4, although it has appeared previously in sakalapātha at 5. 13; or, leaving aside adhyāya xiii, when he presents twice in sakalapātha the mantra vaha vapām jātavedaļ etc., at 45.14 and 84.1. Still less successful was he in

carrying out sūtra methods, when he left in his final redaction the mantra vratāni vratapataye in sakalapāṭha, at 42. 16, whereas the pratīka occurs previously at 6. 19: see below p. xxviii. A sūtrawork, in order to be consistent, must have reversed this relation. Another instance of uneven finish is furnished by 137. 30, where the pratīkas of three successive verses are given: at 2. 41 the pratīka of the first of these, followed by iti tisṛbhiḥ is quoted under essentially the same circumstances.

Very likely the book on omens and portents once upon a time existed separately somewhere in Atharvan quarters, and was incorporated into the Kāuçika, owing to the general fitness of the subject matter in such a collection. Similarly there were incorporated into Pār. Gr. three chapters on omens and portents, which were excluded, perhaps unjustly, by the editor, Professor Stenzler: see Speijer, Bemerkungen zu den Grhyasūtra, Tijdschrift voor Ind. Taal- Land- en Volkenkunde, 1879. p. 39 fg. The fusion of this book with the body of the text, though accomplished in a pretty thorough manner, has not removed the traces of this individual character.

It seems very likely, though it is not so superficially evident, that adhyāya xiv also represents a later stratum of the Kāuçika, or at least, that the original redactors themselves added the five very heterogenous chapters of which this book consists, after the main body of the work was concluded. There is, to begin with, no imaginable reason for the insertion of adhyava xiii between xii and xiv: if xiii is a sort of paricista, it follows that xiv was added at the same time, or still later. This is pretty well supported by the internal evidence of these chapters. Kandika 141 contains an excessively corrupt account of the rules for veda-reading and the intermissions in the same, in mixed prose and verse: its later smrti-character cannot fail to impress itself upon the reader. It seems to be an after-thought, for kand, 139 treats of the introduction of pupils to veda-reading in better sutra style, and the insertion between these chapters of the indramahotsava, a rāja-karma, would be simply senseless. And kand. 139, though its style in general does

originally stand where they now are found, and that they were placed there in deference to the ordinary habit of the Yajus-samhitās (see TS., MS., Kāth. S., Kap. S., and VS.), or still more primarily the crāuta-sūtras (Cānkh., Āçv., Lāty., Kāty., Lāty., Āpast.; cf. also Vait. Su.), of opening with this performance. And there is not wanting a certain amount of technical evidence in support of this view. The stanza vratāni vratapataye is quoted by its pratīka at 6. 18, whereas it occurs in sakalapātha at 42, 16. This would seem to indicate, according to the ordinary habit of the Kāuçika and the Vāit. Sū., that 6. 18 originally followed 42. 16. It must be mentioned however, that a similar instance, which does not admit of such an interpretation, appears in the case of the stanza acyutā (Kec. acyutā dyāur iti), whose pratīka at 35. 12 is followed by the sakalapāṭha at 98. 2. In fact the mantras of adhyāya xiii seem occasionally to be handled, as though they formed a little sainhita by themselves; so e. g. the gaņamālā, Ath. Pariç. 34. 29, quotes the mantra at Kāuç. 104. 2 (see the note there) by its pratika yā asurā(!) along with pratikas of Atharvan verses. The sūtra pra yacha parçum iti darbhāhārāya dātram prayachati (5. 24) is followed at 8. 11 by a paribhāsā-sūtra to the same effect in somewhat modified language. This seems to prove at least, that chapters 1-6 are not constructed in harmony with the chapters following. I do not venture to decide, whether they once stood in some other part of the work, or merely represent a different stratum, worked over by some special hand, or dating from a later period. They might have stood fittingly between kandikās 52 and 53, immediately after the Atharva-sūtra proper, and at the beginning of the grhyachapters. I am content, however, to point out the peculiarities of this section, without urging any conclusion.

The Atharva-sūtra proper, as it has been styled above, begins at kaṇḍ. 7, and extends to kaṇḍ. 53, though it is interrupted by the passages kaṇḍ. 42. 15 to the end of 45, which are in the style of the grḥya-sūtras. This part of the work presents the strongest characteristics of Atharvan life, while the remaining kaṇḍikās, up to the end of adhyāyaxii, present ordinary grḥya-practices, treated from the point of

view of the Atharvan, and upon the foundation of Atharvan mantras. The Atharva-sūtras are written in condensed sūtra-style, and contain by far the most original practices: the language of these sūtras is noteworthy for its striking lexical materials, and their value as an aid towards the exegesis of the Atharva-samhitā is of a very high order. Cf. the editor's articles, containing contributions to the exegesis of the AV., a list of which is given on p. xLii. They differ moreover from the rest of the work in quoting very few mantras which are not found in the Atharva-samhitā. The style of the grhya-sūtras is palpably broader than that of the Atharva-sūtras, and there are a number of technical points which differentiate the two divisions. Altogether the impression left upon the perusal of both is, that the final result of the redaction, which we have before us, represents the fusion of an Atharva-sūtra with an ordinary grhya-sūtra.

3

The most salient point which distinguishes the grhya-sūtras are the very frequent mantras not derived from the Atharva-samhitā, and therefore given in sakalapāṭha. Frequently both pratīka and sakalapāṭha of the same mantra occur together: at 6. 2 the pratīka follows the sakalapāṭha; at 42. I5. 17; 62. 20, 21; 68. 9, 10; 68. 25, 26; 72. 13, 14; 90. 25—91. 1; 92. 30, 31; 97. 7, 8; 107. 1, 2; 108. 1, 2; 117. 3, 4; 128 3, 4; 133. 2, 3; 139. 25, 26 the pratīka precedes the sakalapāṭha. Occasionally Atharvan pratīkas occur together with mantras in sakalapāṭha: 6. 2; 71. 6; 72. 13; 78. 10; 133. 2. The extent of the mantra-material, not derived from the AV., is very considerable, as may be seen by surveying index C.

The broader style of the grhya-sūtras is best recognized through their mode of quoting pratīkas. At the beginning of 68. 27 three successive verses are cited each with their pratīka (cf. also 137. 30). At 54. 9; 57. 7; 75. 24; 79. 17; 90 15; 92. 30 the phrase iti etayā (sc. rcā) is employed in quoting a single verse; at 68. 27 this is extended to iti sārdham etayā; at 77. 5 we have ity etām rcam; at 90. 25 ity etābhih (sc. rgbhih). Similarly the phrase iti sūktena occurs at 64. 27; ity anena sūktena at 53. 13; ity etena sūktena at 54. 5; ity etāis tribhih sūktāih at 67. 15; at 65. 9 iti sūktena refers only to part of a hymn

(x, 9, 3fg.). The word ubhavor at 81, 20 precedes tautologically the quotation of two pratikas: the expression iti drābhyām (sc. rqbhyām) at 57, 23 is employed in addition to the quotation of the two pratikas of vii. 61. 1. 2. while at 54. 7: 56. 1: 57. 1 the same expression is employed, when only the pratika of the first of the verses is quoted. At 57, 29; 68, 27; 71, 12; 87, 29 we have iti tisrbhih (sc. rgbhih), or iti tisrah (sc. rcah); at 54, 18; 71, 8 iti catasrah (sc. rcah); at 54, 10; 75, 11 iti pañcabhih (sc. rabhih). Expressions of this sort are almost entirely wanting in the Atharva-sūtra: I have only noted the following: at 9. 1: 35. 12 ity ekā (sc. rk) indicates, that only a single verse of the hymns in question is to be recited: at 19, 28 iti sarvena sūktena seems superfluous. This implies a notable difference in style, and, while it may be in part due to the fact that the mantras in the grhvasutras frequently represent parts of longer hymns, involving for their subdivisions the need of such special definitions, yet there is at least no occasion for them in many of the cases enumerated.

A somewhat subtile difference in the forms of the root  $cam + \bar{a}$ points to the same conclusion. The MSS, agree unanimously in writing ācamayati in the Atharva-sūtras (25. 34; 26 14; 27. 4; 28. 1; 29. 13; 41. 23), but ācāmayati everywhere else (44. 5; 109. 8; 110. 6; 111. 8). A similar topical differentiation seems to appear in the occurrence of juhvad as nom, sing, masc, of the present participle of root hu in the Atharva-sûtra (15. 1): juhvan is the form of the grhvasūtras (71, 7; 109, 5; 110, 4; 111, 5; 126, 9) Less tangible, and less easy to formulate is the general difference in style between the Atharva-sūtras and the grhyasūtras: the latter are broader, naiver; the former severer and more technical. We may point to a few expressions illustrative of the grhya-style: tatrāi 'tat sūktom anuyojayati (53.7); āpas tāsu niktvā tandulān āvapati (61. 36); ājyam juhuyāt (63. 9: ājyam is superfluous on account of the adhikāra of the paribhāṣā-sūtra 7. 3); athā 'ta odanasavānām upācārakalpam vyākhyāsyāmah (67.5); punbhyam ekāikasmāi tisrastisras tā adhyadhy udadhānam pariertya (72.12); pūrvayor uttarasyām sraktyām (75.26: ordinary sūtra-style demands pūrvottarasyām), etc. The passage 53.

3 fg.: idhmain prāñcam upasamādhāya, etc. is repeated in full at 67. 20 fg.; 139. 3 fg. Its frequent occurrence in full in adhyāya xiii has been stated above, p. xxiii. Similarly, longer passages are given in full twice at 42. 15, 16; 68. 35, 36; at 62. 2 fg.; 68. 18 fg., and at 71. 16 fg; 86. 19 fg. The style of the grhya-sūtras seems to hold an intermediate position between that of adhyāya xiii, which broaches upon the diction of the pariciṣṭas, and that of the Atharva-sūtras.

I would finally draw attention to the fact, that kāṇḍa xix of the AV., whose relation to the Kāuçika is peculiar (see below p. xL), is never quoted in the Atharva-sūtras.

It lies in the nature of such investigations as the preceding, that they are not equally secure at all points. The ground is not firm, and the opportunities for confusing subjective impression with objective fact are abundant. I shall be content if these remarks have made it clear, that the sūtra ascribed to Kāuçika is a work dating from the later sūtra-period; that it contains various strata not so cunningly assimilated, as to hide their individual character, due either to separate authorship, or varying period of composition; that the distinction between Atharva-sūtras and grhya-sūtras is justified by their difference in subject-matter, style and sūtra technique; that adhyāyas xiii and xiv are probably of later origin than the rest of the work, a fact which the final redaction of the work did not quite succeed in covering up; finally, that the first six kaṇḍikās of adhyāya i seem to have formed originally a part of a later stratum of the work.

## iii. The relation of the Kāuçika to its samhitā.

4

The student of Atharvan literature is confronted by the unswerving native tradition, that the AV. existed in nine schools, or variations ( $c\bar{a}kh\bar{a}$ , caraṇa, bheda). The chief sources for this tradition are: 1. The two caraṇavyūhas. One, counted as the fifth pariçiṣṭa of the White Yajur-Veda, registers the schools of the AV. in chapter 1; another caraṇavyūha figures as the 49th pariçiṣṭa of the AV., and deals with the same subject in shorter form. — 2. Incidental mention in Pāṇini, in the Mahābhāṣya, and other literature accessory to Pā-

ł

16 19 Y

nini. — 3. The very late over-systematic reports of the Purāṇas, and other late literature, e. g. the Saińskāragaṇapati of Rāmakṛṣṇa. — 4. Incidental mention throughout the literature of the Atharvan itself. — The question of the cākhās has been treated often: see Weber, Indische Studien i. 152, 296; iii. 277—278; xiii. 434—435; Omina und Portenta p. 412—413; Indische Literaturgeschichte p. 170 Max Müller, Ancient Sanskrit Literature p. 371; Rajendralālamitra in the introduction to the Gopathabrāhmaṇa p. 6; Çabdakalpadruma, s. v. veda; Roth, Der Atharva-Veda in Kaschmir, p. 24 fg.; the editor in J. A. O. S. xi. p. 377—378; Simon, Beiträge zur Kenntniss der vedischen Schulen, p. 31.

The native tradition on this subject is analyzed most systematically and critically by Professor Roth in the monograph cited above. He arrives at the conclusion, that five school-names may be securely picked out of the varying reports as authentic; four more he rejects as untrusworthy. I believe however, that a closer adherence to the incidental references to the çākhās, contained in the literature of the Atharvan itself, will serve to purify the collective tradition on this subject to such an extent, as to render it pretty certain what nine schools were regarded by the Atharvavedins themselves in the light of separate çākhās. Just as it was possible for the editor to fuse the variegated reports throughout Hindu literature about the five kalpas of the AV. into a single tenable result - see J. A. O. S. xi, p. 379 fg. — so also is it possible here to reduce the many conflicting accounts to one fundamental one. And there can be no doubt, that of the four sources of our knowledge on this subject the fourth, i. e. the literature of the Atharvan itself, is the most valuable.

The smaller caraṇavyūba (Ath. Pariç. 49) was accessible to the editor in four MSS., whose readings of the passage bearing upon this question may be summarized as follows: tatra brahmavedasya nava bhedā bhavanti tad yathā | pāippalādās taudā māudāḥ çāuna-kīyā jājalā jaladā brahmavadā devadarçāç cāraṇavāidyāç ca. I

<sup>\*</sup>  $t\bar{a}ud\bar{a}$  is conjectured: the MSS, read  $st\bar{a}ud\bar{a}h$ , but the s is certainly due to the very frequent false sandhi of final s before t ( $\bar{u}u$ -

believe, that these nine school names are the nine çākhās of the AV., and that the portentous mass of blundering report, which overcrusts this, is due to false MS. readings, to more or less conscious malformation of these names on the part of later writers, and finally to later additions.

i. The pāippalāda, also pāippalādaka, pāippalādi, pippallāda, pāippala, pippala, pāippalāyana, etc. These patronymics go back to the name of an ācārya pippalādi. The name occurs in Atharvan literature as follows: The colophons at the end of the kandas of the MS. of the Kashmirian cakha of the AV. exhibit the words atharvanika-pāippalāda-cākhā; see Roth, ibid. p. 12. At the end of a group of mantras, which wind up the first Ath. Paric., and are derived according to Roth ibid, from the Kashmir recension; they are printed American Journal of Philology vii. nr. 4, p. 486-487 (Seven Hymns of the Atharva-Veda p. 20-21). In the colophon of the Pracnopanisad: iti crī pippalādātharvane (1) cākhāvām pracnopanisat samāptā: see Weber, Verzeichniss der Berliner Handschriften i p. 86. nr. 346. In the colophons to the second half of the Vaitana-sutra (adhyayas ix-xiv), which contains prāyaccitta-rules, e. g. at the end of adhy. xiv: ity atharvavede väitänasütre prāyaccittaprasamge caturdaco 'dhyāyah ...çrīmadguru-atharvanācārya-pippalāda-çamyumātharvanāya (!) namah . . . crīmadguru- atharvanācārya- pippalāyana (!) samāpto 'yam. The pippāladicāntigana, Ath. Paric. 34. 20 (cf. Kāuc. 9.3, note), begins with the pratika cain no devi (vulgata i. 6), which is in all probability the opening verse of the Kashmir çākhā: see below p. xxxvii, and Roth ibid. 16, 17. Further Ath. Paric. 2. 3, 6; 23. 10; 24. 14; 41. The name is also reported in all other authorities: Panini, gana kārta, the Mahābhāsya (Ind. Stud. xiii. 435), the caranayvūha of the White Yajur-Veda, and the Puranas: see the authorities cited above, p. xxxii.

から、これのは、これのでは、これでは、これのはないないできないないですが、「これで、これでは、これでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのできました。これのできませんできない。

ii. The tāuda (MSS. stāuda). The report of the caraņavyūha is supported by the parallel patronymic tāudāyana (MSS. stāudā-

बादाः खोदाः). — One MS. reads jāmvālāḥ; two jābālāḥ. — Two MSS. read dwadarçāḥ. — One MS. reads cāraṇavidyāç. —

yana), Ath. Pariç. 23. 3. This is the only occurrence of the name in Atharvan literature, as far as is known at present. From these two forms are propagated a brood of variants, too numerous to report in full; the most interesting are: tāuta in the CKD.; tāuttāyana, tottāyanāya in the caraṇavyūha of the White Yajus. Here also belong the bhūtāyanas of the Devī-purāṇa (Ind. Stud. iii. 277), etc. The passage, Ath. Pariç. 23. 3, reads; ā skandhād uraso vā 'pī 'ti stāudāyanāiḥ smṛtā (sc. araṇiḥ).

iii. The māuda. The earliest authority for this school, known at present, is Ath. Pariç. 2 4; 23.3. At 2.4 the māuda and jalada are attacked by the pāippalāda and çāunaka, as follows: pāippalādam gurum kuryāt crīrāṣṭrārogyavardhanam tathā çāunakinam cā 'pi devamantravipaṣcitam't...purodhā jalado yasya māudo vā syātkatham canatabdād daṣabhyo māsebhyo rāṣṭrabhranṣam sa gachati. The name māudāyana, Ath. Pariç. 24. 10, is the fuller patronymic of the same school; cf. pāippalāyana, (s)tāudāyana, jaladāyana. Pāṇini, gaṇa kārta, and the Mahābhāṣya also report the māuda in close connection with the pāippalāda: see Ind. Stud. i. 152; xiii. 435. The name damoda, which is found in several MSS. of the caraṇavyūha of the White Yajus (see Gop. Br. Introd. p. 6; Ind. Stud. iii. 277), has evidently in the confusion of the texts borrowed its first syllable da- from the end of pāippalāda.

iv. The çāunakīya or çāunakin. The term çāunakin occurs as a school-name at Kāuç. 85 8. At. Vāit. Sū. 43. 25 a çāunaka-sacrifice is mentioned: 'the çāunaka-sacrifice is for him who is desirous (of knowing) witchcraft'; in Ath. Paddh. at Kāuç. 1. 6 the Vāitāna-sūtra is cited as çāunakīya-sūtra. The title of the published prātiçākhya of the AV. is çāunakīyā caturādhyāyikā: see J. A. O. S. vii. 333 fg. At Ath. Pariç. 24. 10 the members of this çākhā are called çāunakeyāḥ; the name of an ācārya çāunaka occurs ibid. 20. 1; 23. 3; 24. 13; 26. 1, 31; 54. 1; 65. 6; 71; çāunaki appears at 1. 4. We have further the explicit statement of Sāyaṇa in the introduction to his commentary on the AV., that the Kāuçika is the ritual book for four çākhās, the çāunaka at the head. Shankar Pandit, in the London Academy of June 5,

1880, states, that the four çākhās are the Çāunakīyas, Akṣalas (? Jājalas), Jaladas and Brahmavadas. A similar statement occurs in the introductions to Keçava and the Ath. Paddh.; see J. A. O. S. xi, 377, and above p. xvii. The name occurs very frequently outside of Atharvan literature, e. g. Pān. iv. 3. 106, and in the gana çāunaka along with the devadarçaninah (!cf. Kāuc. 85. 7. 8). In the outside reports of the Ath. çākhās the name occurs with many corrupt variants, and I believe that the kāunakhin, or kunakhin (cf. Roth loc. cit. 25), who are frequently mentioned along with the çāunakin, are the result of a popular etymology, perhaps with sinister intent (kunakhin 'sick-fingers'), based upon the name çāunakin itself. Variants of çāunakin, which seem to form the bridge between the two names, occur, e. g. kāunakīyāh in the Chambers Cod. of Ath. Pariç. 49; sakunakhī, Gop. Br. Intr. p.6. Moreover c and k are easily interchanged: cf. lopāça and lopāka; çarkota and karkotaka, etc.; see KZ. xxv. 125; P. A. O. S. for May 1886, p. xL. No such school as the kāunukhin is, as far as known, mentioned anywhere in Ath. literature.

v. The jājala. The name occurs only once in the unequivocal passage, Ath. Parię. 23. 2: bāhumātrā devadarçāir jājalāir ūrumātrikā (sc. araņiḥ). In the Mahābhāṣya the school is represented by the name of its ācārya Jajali (Ind. Stud. xiii. 435). In Shankar Pandit's statement, quoted in the preceding section, the Akṣalas are pretty clearly a corruption of the same word. Of the many variants, which occur in the later accounts of Atharvan schools, jābāla is especially frequent, and is supported by readings of Ath. Parię. 49: if we distrust with Professor Roth, ibid. p. 25, the name jājala, we may perhaps substitute jābāla, a name known elsewhere in Vedic literature. I have found nothing to support his surmise, that the ācārya bhāgali, Kāuç. 9. 10; 17. 27; Vāit. Sū. 1. 3; 22. 1; 28. 12, is at the bottom of this school-name.

vi. The jalada occur in the interesting passage, Ath. Paric. 2. 3-5, excerpted above under māuda. The name is authenticated further by the patronymic jaladāyana at Ath. Paric. 23. 2; jaladāyanāir vitastir vā (sc. araņih) sodace 'ti tu bhārgavāh. According to

Shankar Pandit, loc. cit., the Jalada are one of the çākhās, of which the Kāuçika is the sūtra (sainhitāvidhi).

vii. The brahmavada. This name I have not as yet found in any Atharvan work outside of the caranavyūha. It is mentioned by Shankar Pandit, loc. cit., and the secondary texts are unanimous in presenting it, or some variant of it more or less corrupt: brahmavala, brahmabala, brahmadābala, brahmapalāça, and others still worse.

ì

The second of the second

Sandlants . . .

viii. The devadarça or devadarçin. At Kāuç. 85. 7 they occur in conjunction with the çāunakin, as also in Pāṇini, gaṇa çāunaka, in the form devadarçaninah. They occur also in Ath. Pariç. 23. 2: see above under jājala. In the later sources there are many variants: divadarça, devarşi, vedadarça, etc.

ix. The cāraṇavāidya (var.-vidya). The name occurs in Keçava at Kāuç. 6. 37, and in Ath. Pariç. 23. 2: cāraṇavāidyāir jaāghe ca māudenā 'ṣṭāāgulāni ca (length of the araṇi).

That the preceding sketch reproduces the tradition of the Atharvan schools in reference to their çākhās, may, I think, be regarded as certain. Why these school-names are picked out, while others, e. g. the bhārgava, who figure by the side of the cāraṇavāidya, mānda, and jalada at Ath. Pariç. 23. 2, are omitted from this list, it is no more easy to divine than the elevation of the insignificant Çāntikalpa to a place among the five kalpas, by the side of the sūtras of the AV.; cf. J. A. O. S. xi, 378fg.: in intrinsic interest the Çāntikalpa is excelled by a score or more of the Ath. Pariçiştas. We may take it for granted, that in both cases names of very different importance and scope have been associated on very superficial grounds. And the report quoted above, that the Kāuçika is the samhitāvidhi of four of these çākhās, excludes the possibility, that these school-differences extend in every case to the samhitās themselves, or even to the sūtra of the same samhitā.

Hitherto, in fact, there have been found no traces of the existence of samhitā-çākhās in addition to the vulgate and the Kashmir recension. Professor Roth in his tract, Der Atharva-Veda in Kaschmir, has associated the latter version with the  $p\bar{a}ippal\bar{a}da$ , not with unhesit-

ating assent in every quarter. I see no reason for doubting his conclusion. The fact that the name pāippalūda is found occasionally associated rather loosely with Atharvan productions, which seem to have no nexus with that school (cf. above under paippalada p. xxxiii), is paralleled so frequently in the history of the other Vedas, as to need no special explanation. The surmise, that the vulgate belongs to the school of the çaunakin (cf. Gop. Br. Intr. p. 7; Roth, ibid. 27), can now be regarded even as more certain. In the first place there is no reason to doubt the authority of the Ath. Paddh. in naming the Vāitāna-Sūtra a çāunakīya-sūtra; the dependence of this upon the Kāuçika is equally certain: the Kāuçika is therefore also a sūtra of the cāunakin. The report of Keçava, Ath. Paddh., and Sāyana, that the Kāuçika is catasṛṣu çākhāsu çāunakādişu samhitāvidhih, independently points to the same conclusion. At Kauc. 85. 7, 8, where a difference of opinion between the devadarcin and caunakin is reported, the Kāuçika sides with the latter: this seems to support the same position; cf. J. A. O. S. xi, 377. There is no room for doubt, that both the Kāuçika and the Vāitāna are çāunakīya. And the evidence that both these sutras are based upon the vulgate, in other words that the vulgate itself is of the same çākhā, is fully as strong.

There is in existence in Atharvan literature a persistent tradition, that the Atharva-samhitā began with the verse çam no devīr abhiṣṭaye, instead of with the verse ye triṣaptāḥ, i. 1. 1 of the vulgata. So Gop. Br. i. 29: çam no devīr abhiṣṭaya ity evamādim kṛtvā 'tharva-vedam adhīyate. In the brahmayajña, which contains a list of the initial verses of the Vedas, the Atharvan is represented by the verse çam no devīr abhiṣṭaye: see A. Bourquin, Brahmakarma (Paris 1884). Adhyāya v, p. 130, bottom. And, according to Haug. Brahma und die Brahmanen, p. 45, there are MSS. of the vulgate AV., which actually begin with this verse, repeating it in its ordinary place i. 6. 1. Further, according to Haug. ibid., and Bhandarkar, in the Indian Antiquary, May 1874, p. 132, (cf. also Roth. ibid. p. 16), a devotee of the AV. must recite in the morning, when rinsing his mouth, both the verses ye triṣaptāḥ and çam no devī. In the intro-

duction to the Mahābhāṣya also the verse çam no devī is given as the initial verse of the AV.: see Haug, ibid.; Weber, Ind. Stud. v. 78; xiii. 433.\* In the Pāippalāda-sainhitā, which is known at present only through the single MS. in the possession of Professor Roth, the first folio is wanting, but this scholar has surmised, that the opening verse of this sainhitā was the mantra in question, as it does not occur in any other part of the codex, and the opening verse of the vulgata, ye triṣaptāh, occurs at the beginning of the second anuvāka. This may now be considered as nearly certain, for the pippalādiçāntigaṇa, Ath. Pariç. 34. 20 (see Kāuç. 9. 7, note) begins with the pratīka çam no devī; cf. p. xxxiii.

The Caunakiya-samhita, on the other hand, begins with the verse ye trisaptāh. The MSS, of the Atharvan, which, according to Haug. begin with cain no deri, exhibiting the same verse also in its proper place i. 6. 1, owe this addendum to the tradition as reported above. In the vedavratasyā "deçanavidhi, Ath. Paric. 44. 6 fg., the statement is made, that ye trīṣaptāh is the opening verse of the AV. In the Vāit. Sū. neither ye trişaptāḥ, nor çam no devī happen to be mentioned at all; but the Kāuçika furnishes most unequivocal testimony to the effect that, as far as it is concerned, the words ye trisaptāh introduce the first hymn of the collection, upon which it is based. The paribhāsā-sūtra 7. 8 reads: pūrvam trisaptīyam, i. e. "whenever the word 'first' (sc. hymn) is employed, the trişaptiya-hymn (is to be understood)". Accordingly, in practise, the sutra employs the word  $p\bar{u}rva$  as the short technical designation of this hymn: see above p. xxvi. This is a pretty conclusive indication that the Kāuçika belongs to the vulgata, and that the latter therefore is çāunakīya, as is distinctly reported for all its three sūtras: Kāuçika, Vāitāna, and Praticākhya.

Further technical points of contact between the two texts are the following: According to Ath. Prātiçākhya i. 81 an o before iti

<sup>\*</sup> Haug, ibid. p. 43 fg., advances the bold and quite improbable statement, that the AV. is known in the Avesta (Yaçna 9. 24) by the name of apām aiwisti, which he identifies with the words āpo and abhistaye of this mantra.

which is anarsa, that is, which does not form part of the text of the samhitā is pragrhya, i. c. remains unchanged. Whitney, J. A. O. S. vii. 385, naturally recognizes the scope of this rule only in the concurrence in the pada-patha of vocatives in o with iti. But the diaskeuasts of the Kāuçika seem also to be dominated by this rule, for when a vocative in o ends a pratīka, and is therefore followed by iti the o remains unchanged: e. g. ābayo iti 30. 1; param mṛtyo iti 71. 21: 86. 24; at 74. 20 the same sandhi occurs at the end of a passage in sakalapātha: . . . mā riṣāma indo iti. In fact it would look as though the rule of the praticakhya intended to include these cases, if the same sandhi did not occur likewise before other words; at 62. 15 we have babhrer adhvaryo idam prapam iti, etc. These cases represent at any rate a point of contact between the two texts. In general the text of the MSS, of the vulgate is carefully reproduced in the Kāuçika; e. g. at 61.44 the pratīka of xi. 1.23 is quoted: several MSS, of the Kauc, repeat the bad variants of several Ath. MSS, reading ansadrīm for ansadhrīm. At Kāuç. 71. 16; 86. 19 the MSS. write ... sise mrdhvam iti just like the Ath. MSS.: the editors of the vulgata have emended mrdhvam to mrddhvam. Especially true is this of the few pratikas derived from kanda xix (see below): the ancient blunders of the Ath. MSS. reappear. So vān ma asyann (for asann) iti, xix. 60. 1 at Kāuç. 66. 1; avyasaç (for avyacasaç) ce 'ti, xix. 68. 1 at Kauc. 139. 10.

It is morever evident, that the Kāuçika presupposes the vulgata, because the overwhelming majority of the hymns of this sanihitā are quoted in pratīka: it is therefore assumed, that he who practices the ritual, knows these hymns by heart. Aside from kāṇḍa xix, which will be discussed below, only very few passages, which occur in the sanihitā appear in full in the sūtra: vi. 85. 2<sup>ab</sup> at Kāuç. 6. 17; vii. 48. 2<sup>cd</sup> at 106. 7 (p. 260, note 8, of our text); viii. 2. 9<sup>cd</sup> at 97. 6; xiv. 1. 13<sup>cd</sup> at 75. 5. It is evident in every one of these cases, excepting the last, that the mantra is not derived from the sanihitā at all: the partial identity of the mantra, quoted in full, with the Ath. passage is accidental — a very ordinary phenomenon in comparing mantras

of different schools. The Kāuçika however omits entirely kāṇḍas xv and xx, the former apparently on account of its impractical, allegorical nature (the  $vr\bar{a}tya$ -book); the latter, either because it was added after the composition of the sūtra, or, as seems more likely, on account of its evident connection with çrāuta-practices: it is, with few exceptions, employed in the Vāitāna-sūtra for use at the castras and stotras of the soma-sacrifices; see Vāit. Sū., Index of quotations.

Of special interest is the relation of kanda xix to the sutra. Only very few mantras are cited by their pratikas: xix. 52. 1 at Kāuç. 6. 37; 45. 17; 68. 29: xix. 59. 1 at 6. 37: xix. 60. 1 at 66. 1: xix. 64. 1 at 57. 26: xix. 68. 1 at 139. 10. The rest of the quotations in index D, which refer, to kānda xix, represent mantras quoted in the in sūtra in sakalapātha: they are therefore not derived from the çāunakīya-samhitā. Curiously enough Dārila at Kāuç. 6. 37 substitutes the sakalapātha of the entire hymn even for one of the very rare pratikas: xix. 59. It has been pointed out above that the part of the Kāuçika, which is here styled Atharva-sūtra, does not contain any quotations in pratīka from kāṇḍa xix. Altogether the book occupies in the sūtra an intermediate position between a collection fully established within the sainhitā of the school, and a body of mantras, distinctly recognized as hailing from a different school. According to Roth, ibid. 18, the materials of kānda xix occur scattered throughout the pāippalāda-çākhā: we may assume that they were known in the tradition of all the Atharvan schools, that they were left out during a first diaskeuasis, but were afterwards thought worthy of being collected and added. While the Ath. Pratic. according to Whitney, J. A. O. S. vii. 334, 581, does not as yet recognize the kānda in question at all, the Kāucika seems to be in an attitude of hesitance: some mantras are so familiar to its school-fraternity, as to need indication only by pratīka; others it is still thought advisable to present in full. The familiarity with these mantras evidently increases in the later Atharvan literature: in the paricistas kānda xix is on a level with the preceding books, and quotations from it are especially frequent. So e. g. xix. 7 is quoted at Naksatrakalpa 10: xix. 9

at Naks. 26, and Ath. Pariç. 4. 4; 6. 2: xix. 16 at 4. 4; 6. 2: xix. 17, 18 at 19. 1; xix. 26 at 13. 1; xix. 38, 39, 47, 49, at 4. 4; xix. 56, 58 at 8. 1, 2. A considerable number of mantras from kāṇḍa xix are quoted in the ganamālā. Ath. Paric. 34.

I can not leave this subject without alluding to the question. which Hillebrandt has raised in his two interesting papers in Bezz, Beitr, viii, 195 fg., and ZDMG, xL. 708 fg. Does the sutra ever indicate that a given mantra or hymn is, as far as it is concerned, in a different condition from that presented in the samhita? In general the mantras and hymns employed by the sutra are just those of the samhita, as regards the wording, and the number and arrangement of the stanzas, of which they consist. But the following point is worthy of note in this connection. When an Atharvan hymn is evidently of a composite character, in other words when several hymns have been fused by the redactors of the samhita into one, then the sutra recognizes this composite character by employing each independently in its proper value. So e. g. AV. iv. 38 is evidently composite in its character. Grill, Hundert Lieder des Atharva-Veda (second ed.), p. 140, remarks in reference to stanza 5-7: '(sie) gehören ursprünglich nicht zum Vorhergehenden, wenn sie auch der Redactor des vierten kanda damit verband, oder verbunden vorfand'. The Kāucika supports perfectly this criticism, which is patently justified by the internal evidence of the hymn itself: stanzas 1-4, contain a gambling-charm, and are treated at 41. 13, along with the very similar hymns vii. 50, and vii. 109; cf. Zimmer, Altindisches Leben p. 285. On the other hand stanzas 5-7 are employed at Kauc. 21. 11 (see Keçava ibid.) in a cattle-charm: so thoroughly are the last stanzas recognized as independent from the preceding ones, as to be endowed with a special technical name, karkīpravādūḥ (sc. rcaḥ). Cf. also Kāuç. 66. 13. In the same manner the palpably composite character of vii. 74 is recognized by the sūtra. At 32. 8 the first two stanzas are rubricated in a performance intended to drive away the kind of sores called apacit; cf. the editor in P. A. O. S. for October 1887, p. xv. At 36, 25 stanza 3 is fitly employed in a charm against

jealousy, and stanza 4 is engaged properly at 1. 34 (also Ath. Pariç 10). What depth of incapacity led the Atharvan diaskenasts to group together mantras of such widely different character it is not always possible to tell. Similarly AV. vii. 76 is divided by the Kāuçika and Vāitāna conjointly into three sections: stanzas 1, 2 at Kāuç. 31. 16: stanzas 3-5 at 32. 11; stanza 6 at Vāit. Sū. 16. 14. That the tradition of the ritual is in all these cases superior to that of the sanihitā cannot be doubted.

#### iv. The lexicon of the sutra and its commentaries.

In various papers the editor has drawn attention to the extraordinarily rich contributions, which accrue to the Vedic lexicon from the sūtra and its commentaries: see especially P. A. O. S. for October 1883 (Journ. vol. xi p. clxxii); for May 1885 (Journ. vol. xiii, p. xliifg.); for May 1886 (ibid., p. cxiifg.); for October 1886 (ibid. p. cxxxiifg.); for October 1887 (ibid. p. ccxxvi fg.); American Journal of Philology, vol. vii, nr. 4, pp. 466-488. Cf. also Florenz in Bezzenberger's Beiträge, vol. xiv. p. 178 fg. Not too much, but too little was promised, when the statement was made J. A. O. S. xi. p. clxxii, that the additions and emendations to the lexicon would amount to from 125-150 numbers: they are more nearly twice that number. I would not on that account claim anything like a peculiar dialectic position for the cycle of literature which yields these contributions: it is hardly safe to suppose that any word, whose occurrence for the nonce is restricted to a certain text, forms in reality a characteristic feature of that text; it may yet turn up elsewhere, or if it does not, we must suppose that its absence in the great majority of cases is due to a chance restriction of literary documents. So e. g. the words ākhu-kiri 'mole-hill', and antarloma 'with the hair inside', which v. Schroeder, Māitrāyaṇī-Sambitā, vol. i, p. xvi, plausibly regarded as restricted to the school of the Kāthas and Māitrāyaņīyas, occur respectively at Kāuç. 25. 11, and 81. 1. Cf. also Māitr. S. vol. ii, introduction p. x.

It will however be useful to mention briefly the new lexical material resulting from this edition, in order to exhibit its scope, ż

to facilitate the study of the text, and to call attention to the difficulties still unsolved. The following cases concern the AV. directly:

prác 'debate, dispute', AV. ii. 27; Kāuç. 38. 24; prátiprāc, 'opponent, one disputing against another', AV. ibid.; pratiprācita 'one assailed in debate, opponent', Kāuç. 38. 18. Cf. J. A. O. S. xiii, p. xLii fg.; A. J. P. vii, p. 479.

āsrāvá 'diarrhoea' AV. ii.3; vi. 44. Cf. J. A. O. S. xiii, p. cxii fg.; A. J. P. vii. 467 fg.; Bezz. Beitr. xiv. 179.

sraktyá 'name of a tree, equivalent to tilaka' AV. ii. 11. 2; Kāuç. 8. 15, and srāktyá 'an amulet from the sraktyá', AV. viii. 5. 4, 7. 8; Kāuç. 39. 1. Cf. J. A. O. S. xiii, p. cxxxii fg.; A. J. P. vii. 477.

çakadhúma 'weather-prophet, astrologer', AV. vi. 128: Kāuç. 8. 17; 50 15. Cf. J. A. O. S. xiii, p. cxxxiii; A. J. P. vii. 484. Keçava at Kāuç. 76. 19 corroborates the explanation advanced there by putting vṛṣākapibrāhmaṇāḥ sūryam paṭhanti, as an equivalent of atra sthāne catvāraḥ çakadhūmāḥ sūryapāṭham kurvanti of the Ath. Paddh. The emendation of sūryapāṭham to sūryāpāṭham is to be cancelled.

jarāyu-já 'born of the (cloud-)womb', AV. i. 12.1. Cf. J. A. O. S. xiii. p. exiv.

 $v\bar{a}t\bar{a}bhra$ -jás 'born of the wind and the clouds', nominative, ibid. The text of the vulgata reads  $v\bar{a}tabhraj$ ás. The padapāṭha  $v\bar{a}ta-bhraj$ ás.

upajīkā = upadīkā and upajihvikā 'a kind of ant', AV. ii. 3. 4; vi. 100. 2. Cf. A. J. P. vii. 482. In addition to these variants Mahīdhara at VS. xi. 74 reports upadīpikā; Ath. Pariç. 67. 2 has uddīpikā. Cf. also the Pet. Lex. sub upadehikā and utpādikā; Grill, Hundert Lieder des Atharva-Veda², p. 81. note. Popular etymology is vigorously at play in these variants.

ákṣata 'boil or sore, not caused by cutting', AV. vii. 76. 4 (MSS. ákṣita); Kāuc. 31. 11; 32. 11. 12, schol. (MSS. okṣata). Cf. J. A.O. S. xiii, p. ccxiv fg.

 $j\bar{a}y\bar{a}nya$  has about the same meaning as the preceding: AV. vi. 76; xix. 44. 2. Cf. ibid.

apacit 'sore. pustule. boil, or the like' AV. vi. 25; vi. 83; vii. 74. 1, 2; vii. 76. 1, 2; Kāuç. 31. 17, schol.; 32. 8, schol. The same word occurs at VS. xii. 97 in the form upacit, changed by popular etymology. Wise, Digest of Hindu Medicine, p. 315, reports the word in the form Apachi (!). Cf. J. A. O. S. xiii, p. ccxvii fg.

jañgidá, AV. ii. iv; xix. 34; 35 is explained by Dārila at Kāuç. 8. 15 as arjunah acalah . . . dākṣṇātyah. Keç. vārāṇasyām prasiddhah. Cf. Zimmer, Altindisches Leben, p. 65.

tājadbhañga, AV. viii. 8. 3 is glossed by Dārila at Kāuç. 16. 14 by eraṇḍa ricinus communis'. Cf. Zimmer, ibid. 72. The accentuation in the AV., tājádbháñga, is problematic.

bádhaka (vádhaka), AV. viii. 8. 3; Kāuç. 16. 14. Dār. girimālakah (Cod. kira- and kari-). Keç. kṛmımālaka. Cf. Zimmer ibid.

kūdī, AV. v. 19. 12; Kāuç. 21. 2, 15; 35. 24; 47. 30; 71. 19; 80. 33;
86. 24. The Pet. Lex. translates by 'fussfessel'. Bö. 'reisbündel, bündel'. Both Dār. and Keç. gloss the word with badarī.

tārṣṭāghi, AV. v. 29. 15; Cāntikalpa 21, fem. adj. 'coming from the tāṛṣṭāgha-tree; tāṛṣṭāgha 'name of a tree, whose wood is used as a firewood', Kāuc. 25. 23, 27. Dār. and Kec. sarsapa.

kṣetriyā, 'inherited disease'. AV. ii. 8; ii. 10; iii. 7, etc. is discussed in Ind. Stud. xiii. 151; xvii. 207; Zimmer, Altindisches Leben, p. 391. Dār. at Kāuç. 26. 43 (cf. also 27. 7), kāulo vyādhiḥ, which palpably correct translation is wanting in the Pet. Lex. and Bö.

talāçā 'name of a plant', AV. vi. 15.3; Kāuç. 8. 16. Dār. mālikā avalī (!) prasiddhaḥ. Keç. vetasī.

pūtirajjū 'a rotten rope' AV. viii. 8. 1; Kāuç. 16. 10. Dār. jīrņa-rajjuḥ. The Pet. Lex. and Bö: 'wohl eine bestimmte Pflanze'. Cf. Zimmer, Altindisches Leben, p.72.

pāidva. This word has undergone a noteworthy shift of meaning in the sūtra. In RV. i. 116. 6; ix. 88. 4; AV. x. 4 the word evidently means 'the horse of Pedu, which slays serpents'. In Kāuç. 32. 21, 22; 35. 4 the pāidva is ground and put into the nose as a cure against snake poison, or hidden in the seam of the garment in case of danger from serpents. Dārila's explanation of the word is corrupt,

but Keçava states explicitly that it is the name of an insect:  $p\bar{a}idvam$   $k\bar{\imath}takam$   $t\bar{a}lin\bar{\imath}$  'ti  $lokaprasiddh\bar{a}$  (32.21);  $p\bar{a}idvam$  hiranyavarnasadrçah  $k\bar{\imath}tac$  citrito  $v\bar{a}sap\bar{a}idva$  ity ucyate (32.22). It seems that some insect, hostile to serpents, has assumed the name  $p\bar{a}idva$ , and is employed as a substitute for the horse.

silānjālā 'a creeper or weed growing in grainfields', AV. vi. 16. 4 and Kāuç. 51. 16, where the MSS. read cilā. Keç. sasyavalli. Cf. alasālā, nīlāgalasālā, AV. ibid.; āla, Kāuç. 25. 18; asitāla, Kāuç. 35. 28; haritāla, Pet. Lex.

The following are the more interesting words, which have not been found hitherto outside of the Kāuçika, arranged alphabetically:

adhyaṇḍā 'name of a plant', Kāuç. 35. 4. Also cited by lexicographers. Dār. parṇaphale 'ty aprasiddhā (?).

anyat-pārçvī, fem. bahuvrīhi adj. 'presenting the other side', Kāuç. 39. 16. See Dār.

apavātā (sc. gāuḥ) 'a cow which has lost her love for the calf', Kāuç. 31. 6. Dār. apagatā gāuḥ vatsavigalitasnehā... Cf. the word vanana p. Liii. The text is not absolutely certain.

apāmārgī (sc. samidh), fem. adj. 'coming from the apāmārga-plant', Kāuç. 46. 49.

abhinigadana 'the act of talking to, or reciting to' Kāuç. 71. 13. Refers to the verb abhinigadati at 39. 27.

amamri (v. l. -mrī) 'name of a plant', Kāuç. 53. 2, 15; 54. 19. Keç. at 53. 15, pothikā (for potikā, or pūthikā: see Bö.).

aristaka 'epileptic, possessed', Kāuç. 28. 15; 31. 27 = aristagrhīta (Dār. ibid.). Dār. aristam...añgaspandanakalahalabhūtādi. In Kāty. Çr. xx. 3. 16 (schol.) a disease aristaroga is mentioned.

armakapālikā 'mud from a marsh', Kāuç. 26. 11. See Keç. 26. 11, 12. Dār. corrupt. Cf. Bö. sub armakapāla.

alākā 'name of a plant', Kāuç. 31. 28. Dār. bhrāgarājaka (?emended); Keç. bhrāgarāja.

avakara, apparently a designation for plants growing on garbage heaps, Kāuç. 28.2. Dār. avakaraḥ ukuraṭikātṛṇāni. Keç. has the following passage, not given in the extracts in the appendix: ukariḍikā

34.5

mārjanikātrņam avajvālitam... The word may of course simply mean 'garbage', in accordance with its etymology, the grass being implied in the tradition of the practice.

avagamana 'attachment', Kāuç. 16. 27. Dār. janapadaḥ tasyā 'vagamanakaram...anurāgakaram.

açani, apparently 'hailstone', Kāuç. 38. 8. Dār. himaçarkarāpaḥ. açmayokta 'name of a tree', Kāuç. 8. 15. Perhaps to be emended to açmayoktra? Keç. açmantaka bhrgnkacche prasiddhaḥ. Dār. apparently also açmantaka.

aṣṭakyā 'a cow employed in the aṣṭakā-performance', Kāuç.19.28. The adjective aṣṭakya is known otherwise only in Pān. v. 1. 2.

aṣṭāvara 'epithet of idhma' Kāuç. 18. 34. Dār. idhmāmātrā (!) aṣṭasamkhyā yasya so 'ṣṭāvara idhmaḥ yukla ity arthaḥ. Cf. also Keç. ibid., and 47. 27.

asitāla in asitālakāṇḍā (sc. iṣu) 'a plant, from which the shafts of arrows are made', Kāuç.35.28. Dār. kṛṣṇam alam (!)...yasyāḥ. Cf. āla and silāñjālā, p. xLiv.

asitaskandha and skandhamaņi 'amulet made from the skin on the shoulder of a black animal, especially the elephant, and tied on with hair from its tail'. It is employed to strengthen the membrum virile. Kāuç. 40. 17, and 18, note. See Dār. and Keç., and cf. AV. iii. 22. 6; vi. 70. 2.

āhva, in a list of samidh, Kāuç. 16. 11. Dār. palāça. Keç. tirņi-samidhaḥ (! for parṇa-?).

ākarṣa 'an instrument for collecting ashes, poker', Kāuç. 36. 9. Dār. ākarṣaḥ lohakāraṇam | angārakarṣaṇārtham | kuṭakā (cf. Bö. s. v. kuṭaka 3.). Keç. ankuça. Cf. ākṛṣṭa.

ākṛti-loṣṭa 'a clod from the field, in its natural shape'; Kāuç. 8. 16; 37. 8. Dār. kṣetraloṣṭa.

ākṛṣṭa m. 'a magical diagram scratched into the ground?' Kāuc. 36. 8. Dār. ākṛṣṭaḥ māṭṛke 'ti prasiddhābhidhānaḥ.

āgama-çaṣkulī 'pastry baked for welcoming guests', Kāuç. 23. 8. Cf. āgama-kṛçara in the lexicons.

āngirasa 'pertaining to witchcraft', Kāuç. 47. 2 (Dār. ghoradra-

vyāṇi); fem. āngīrasī, Vāit. Sū. 5. 10. Cf. J. A. O. S. vol. xi, p. 387. See also Keç. at Kāuç. 14. 30.

āpāna 'a cavity for fluid' Kāuç. 62. 15. Keç. garta.

ārka and ekārkamaņi 'amulet made of the arka- plant'. Kānç. 40. 16: ekārkasūtram ārkam badhnāti, 'he ties on an arka-amulet, tied with a thread from the same arka-plant'. Dār. ekārkaḥ tasya valka-lasūtreṇa... arkam badhnāti. In a note to sū. 17 Dār. refers to the same amulet as ekārkamaņi. Keç. ekaçākhārkamaņim... arkasūtreṇa badhnāti. Cf. s. v. arka in the lexicons.

āla 'name of a creeper or weed in grain-fields', Kāuç. 25. 18. Dār. godhūmavyādhi (!). Keç. yavagodhūmavallī. Cf. under silānjālā p. xLiv, and asitāla above.

āvalekhanī, with pratikṛti 'image of a person made of clay', Kāuç. 35. 28; 47. 54; 49. 22. Cf. J. A. O. S. xi, p. clxxii.

āvraska 'fissure, place or spot from which something is cut or broken', Kāuç. 44. 36: āvraskam abhighārya. Keç. chedanasthānam ghrtenā 'bhighārya. Dār. yasmād deçād vapām uddhṛtya tam deçam abhighārayati. Thence āvraskaya 'grown upon a fissure, or place of cutting', Kāuç. 16. 28. Dār. āvraskah chinnasya budhnas tato jātāni punah. Cf. also Keç. ibid.

āsāda in grhapatnyāsāda 'dining room, kitchen' Kāuç. 23. 5; 24. 15. Dār. bhaktagrha.

āhutī-sahi 'strong in sacrifice', Kāuç. 73. 1.

これのないないとう こうかんさん こうないない いっちがった からしゅうかい からればないないないない これずしていまなない

こうちょう スルー・マーマーのでんち ・ からなら は 記書のなる 大き記している 関節を ディボート カンボー アンド・ディング・アンド・アンド・アンド・アンド・アンド・アンド・アンド・アンド・アンド

īçāna-hata 'slain by fever', Kāuç. 36. 15. Dār. and Keç. jvara-hata. Cf. J. A. O. S. xiii. p. cxvi.

idhmābarhīḥ, Vedic dvandva 'fuel and saçrificial straw', Kāuç. 25. 31. Cf. the unquotable idhmābarhiṣī in Bö.

isīkānji 'having lines, or stripes like reeds', Kāuç. 32. 17, etc. iṣū-guha 'hiding arrows', Kāuç. 49. 7. With several variants.

ucchuşmā 'name of a plant', Kānç. 40. 14. Dār. and Keç. kapi-kacchu.

udakarakşikā 'leech', Kāuç. 30. 16. Dār. ibid. jalūkā (!). Keç. at 31. 16. jalānkā.

udakya 'designation of a water-plant', Kāuç. 22. 10. Dār. uda-cyāmāka.

udarajra 'a jet, or bolt of water', Kāuç. 38. 2. See Keç. ibid.

upadhāna, perhaps 'cushion', Kāuç. 8. 17; 64. 26. As Dār. at 8. 17 cites 64. 27 (sopadhānam āstaram!) as an example (udāharaṇam) of the employment of the article in question, the phrase jaradupānahāu is evidently not referred to, as was surmised in note 9, p. 26. Kec. 8. 17: vidyāgandhukam(?).

upamanthana 'the act of stirring up', Kāuç. 40. 8. Refers to mantham upamathya at 27. 10.

upolava 'name of a plant'. Kāuç. 18. 33. Dār. tṛṇāni mālaveṣu prasiddhāni. Cf. Bö. sub upolapa.

ula 'name of a plant', Kāuç. 25. 18. Dār. kasturikā-çāka (?) Keç.  $p\bar{a}vik\bar{a}$ .

は、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本

uraḥ-çiraḥ, dvandva cpd., 'breast and head', Kāuç. 47. 45 (MSS. uraçiras).

ūrdhvaçuṣī, sc. samidh, fem. adj , 'grown dry on the tree', Kāuç. 48. 38. Keç. ūrdhvaçuṣkavṛkṣasamidhaḥ. Cf. also Dār. ibid.

ūşmabhakṣam, absolutive, 'eating while hot', Kāuç. 57. 27.

etaka=edaka. So all MSS. at Kaug. 41. 6. Dar. mesa.

ojomānī 'name of a plant', Kāuç. 53. 2, 15; 54. 19. Keç. at 53. 15 glosses with gudūcī.

kakuca 'name of a plant or fruit', Kāuç. 48. 32. Dār. timi-raphala. The reading is not altogether certain.

kadvindu, in kadvindu-koṣṭḥa 'name of a reed-plant?'. Kāuç. 48. 30. kapilalāṭa 'arm' Kāuç. 45. 4. Dār. and Keç. bāhuḥ.

karkī 'a white calf', Kāuç. 66. 13. Cf. karkīpravādāh 21. 11, and AV. iv. 38. 6.

karş +upot, 'to plough up', Kāuç. 90. 4. Pet. Lex. reads apotkṛṣya. kāṇḍā =kāṇḍa 'piece, section' Kāuç. 23. 15. See Dār.

kālpya 'pertaining to kalpa, ritual'. Kāuç. 141. 34.

kiństya 'conch-shell', Kāuç. 10. 16; 30. 16; 31. 16. Both Dār. and Keç. explain the word by çañkha.

kiṣkuru (v. l. kiḥkuru, kiṁkuru), 'staff, club', Kāuç. 38. 3. Dā-rila's explanation is unintelligible. Keç. several times glosses the word with lakuṭa=laguḍa.

kuţaka 'name of a tree', Kāuç. 8. 15. Dār. and Keç. mālavake prasiddhah.

 $kudr\bar{\iota}c\bar{\iota}$  apparently =  $gud\bar{\iota}c\bar{\iota}$  'name of a shrub' Kāuç. 50. 22: ku- $dr\bar{\iota}c\bar{\iota}caph\bar{\iota}an$ ... Keç.  $gud\bar{\iota}c\bar{\iota}p\bar{\iota}ad\bar{\iota}an$ .

kṛtayāma 'whose function is performed, useless', Kāuç. 76. 6. According to Keç. at Kāuç. 8. 22 the full wording of the citation is kṛtayāmam kankatam avasṛjāmi. Cf. yātayāma.

kṛça 'name of a bird', Kāuç. 10. 2. Dār. gomeņaka (also un-known); Keç. bhāradvāja 'lark'. Cf. J. A. O. S. xi. p. clxxii.

kṛṣṇabhakṣa 'eating black grain', Kāuç. 31. 28. Dār. kṛṣṇatilabhakṣa. Keç. māṣatilādikṛṣṇam annam. Occurs also in Gobh. iii. 2. 14.

kerā, 'name of a plant, used as a samidh' Kāuç. 38. 6. Dār. kerā-parņī 'ti yā surāṣṭre puṇḍarīke 'ti . . . Keç. paṭerakasamidhaḥ. Cf. s. v. paṭṭeraka in the lexicons.

keçānī 'name of a creeper', Kāuç. 38. 9. Dār. prasāriņī.

krī+adhi 'to buy up', Kāuç. 33. 7.

Œ.

東京 水車で

kṣitikā 'a certain part of a lute', Kāuç. 32.12. See Dar. and Keç. kṣātrāṇa 'name of a demon', Kāuç. 56. 13.

khadā 'a cavity, natural, or dug' Kāuç. 38. 7; 45. 1. Dār. sva-bhāvajaḥ gartaḥ, and simply gartaḥ; Keç. khadām khātvā. Cf. J. A. O. S. ibid.

khalvaka=khalva, Kāuç. 82. 18. Keç. khalvakān . . . ālabhate.

khalvañga Kāuç. 27. 14. In J. A. O. S. ibid. this word was translated by 'a certain kind of worm'. But Dārila, the authority for this translation, is somewhat ambiguous: khalvaṅgāḥ kṛṣṇavarṇakāḥ tān ajyamiçrāñ juhoti. Keç. ibid. says: ...kṛṣṇacaṇakān ghṛtamiçrāñ juhoti. At Kāuç. 27. 26 the rite is again referred to with the word khalvādīni 'the performances beginning with khalva'. Here again Keç. explains in the same manner as in sū. 14. As khalva is a lentil I would now incline to Keçava's explanation of khalvañga and khalva = kṛṣṇacaṇaka.

 $gal\bar{a}vala$  'name of a tree, which grows in the Himālayas', Kāuç. 8. 15.

garhya 'name of a tree, which grows in the Himālayas', Kāuç. 8. 15.

grāmya 'venereal disease', Kāuç. 27. 32. Dār. grāmyo vyādhir mithunasamyogāt. Kec. somewhat differently.

cikkaça (v. l. cikkasa) 'barley-flour', Kāuç. 21. 14. Bö. cikaça (?). The word is not known elsewhere in Vedic literature, and is quoted later only from lexical works, the Amarakoşa iii. 6. 4. 35, and Hemacandra's Abhidhānacintāmaṇi: cf. Pet. Lex. s. v. cikkasa. A derivative of this, cāikkaça (or cāikkasa), 'mixture of barley-flour', occurs at Kāuç. 48. 41. Dār. prasādayantam çatrum y av ā nām prakrtābhicāraçāntir iyam.

citi (v. l. citti) 'name of a plant' Kāuç. 8. 16. Cf. J. A. O. S. vol. xi, p. 387. Also Dār. and Keç. at 8. 16.

jāmāyana, v. l. jāgmāyana 'a certain kind of water-vessel', Kāuç. 3.1; 68.17; 3.17, schol.; 6.17, schol.; 47.1, schol. It is probably a light water-vessel in common use (samvyavahārārtham). Cf. J. A. O. S. vol. xi. p. clxxii. For the writing jāmāyana, a word which seems certainly derivable from a reduplicated form of the root gam, cf. stiānoti for stighnoti in the Māitrāyaṇī-samhitā: see Z. D. M. G. xxxiii. 195; von Schroeder's edition, vol. i. p. xiv.

jīvakoṣaṇī 'skin from a living animal', Kāuç. 26.43. Dār. jīvataḥ paçoç carmā 'ākasthalikā tasyām prakṣipya utsīvya sūcyā badhnūti. Keç. jīvataḥ paçoç carma.

jīvaghātya 'a live animal fit to slay' Kāuç. 7. 24; 18. 5. Dār. jīvaghātārha, jīvahata. Cf. also Keç. 7. 24.

jīvī 'name of a plant' Kāuç. 31. 28. Dār. and Keç. kācamācī. Keç. seems to explain the word by jīvantī also. Cf. Bü. s. v. jīva, jīvikā, and jīvantī.

jyāyu 'bow-string' Kāuç. 23. 10. Cf. J. A. O. S. xi. p. clxxii.
jvāla 'hot infusion', Kāuç. 27. 29, 33; 28. 2; 30. 8; 32. 10, etc.
Dār. glosses the word with avajvāla 27. 33; 32. 10. The latter word is not in the lexicons.

ř

à

ě

tārcha 'name of an amulet', Kāuç. 48. 24. Dār. asthikamaņi. Keç. palāçamaņi. tunyu 'name of a tree', Kāuç. 8. 15. See Dār. and Keç.

tripāda 'vessel with three feet', Kāuç. 35. 27. Dār. tripādaçikya. trisandhi: see Dār. and Keç. at Kāuç. 16. 24.

dividhuvaka 'name of a reed-plant' Kāuç. 40. 2. See Keç. ibid. and at 41. 3, 4.

deçakapaţu 'mushroom', Kāuç. 48. 10. Dār. ahichatraka. Keç. sarpachatra. Cf. Bö. s. v. paţu 3. (not quotable).

 $d\bar{a}+vy\bar{a}$  'to throw off', Kāuç. 48. 40. Dār. kṣipati. Bö. only 'to open'.

 $d\bar{a}rbhy\bar{u}$ șa, v. l. -ușa, 'epithet of a bow', Kāuç. 32. 8; 35. 28; Dār. at 47. 55. See Dārila's corrupt gloss at 32. 3.

 $dh\bar{a}ya$  'bunch, bundle', Kāuç. 18. 32 ( $catv\bar{a}ro\ dh\bar{a}y\bar{a}h$ ). Dar. and Keç.  $catv\bar{a}rah\ p\bar{u}lak\bar{a}h$ .

dhāyine, dual neuter, 'two doors, folding-doors (?)'. Kāuç. 34.10, adhyadhi dhāyine āudumbarīr ādhāpayati. Dār toraṇam tasyo 'pary-upari... Keç. dvāryor upari...

nadī-sīsa 'a mass of river-foam', lit. 'river-lead', 8. 18. Dār. nadīphenapiņda. Keç. nadīphena.

nava 'new grain', Kāuç. 38. 10 (dadhi navenāçnāti). Dār. navam dhānyam.

nimușți 'designation of a measure', Kāuç. 85. 2. The Pet. Lex. s. v. prakrama reads mușți.

niveṣṭana 'the act of holding back, detention', Kāuç. 36. 5. Dār. nirodha... Keç. bandhanakarma. Pet. Lex. and Bö. 'das umhüllen, umkleiden'.

nud+upa 'to push against', Kāuç. 35. 22. Bö. notes only upanunna 'herangetrieben'.

pañcaparvan, sc. daṇḍa. 'a staff made of a reed with five knots', Kāuç. 26. 9. Dār. pañca parvāṇi yasya daṇḍasya sa pañcaparvā Keç. pañcaparvaveṇudaṇḍa.

paraçu-palāça. 'blade of an axe', Kāuç. 47. 25. Dār. palāçam kuṭhāramukham. Differently Keç. parçuvṛkṣapattram.

.

Ä

paraçu-phāṇṭa 'a decoction heated by an axe', Kāuç. 36. 27. Dār. parçunā taptam phāṇṭam.

parigṛhyā 'designation of a certain kind of veāi', Kāuç. 17. 2. Dār. parigṛhyā parigṛhyavediḥ parigrahaṇam sa yogo(!). Keç. vedi. paçudāvan = paçudā, Kāuç. 72. 18.

punsī 'a cow with a male calf', Kāuç. 35. 8. Dār. punvatsā.

pūtiçapharī 'rotten fish', Kāuç. 27. 32. Dār. pūtigandhā matsikā.

Keç. pūtigandhamatsyā. Cf. Bö. s. v. çaphara and çaphari. The Pet. Lex. s. v. çaphara translates: wol 'eine bestimmte pflanze'.

prenimantha 'a stirred drink, which contains materials coming from a speckled cow', Kāuç. 11. 15, 16.

pratijāpa 'the act of muttering against' Kāuç. 36. 25.

pratyāhuti, adv., 'at each oblation', Kāuç. 48. 40. Also Āpast. Cr. xiv. 29. 3.

pradehana=pradeha 'the act of annointing', Kāuç. 31. 25. prapuţa 'a large cornucopia', Kāuç. 25. 30. Dār. puṭaḥ dṛḍhaḥ.

pramatta-rajju 'a certain kind of rope used by potters', Kāuç. 38. 26. Dār. cākrikāṇām avalambanarajjuḥ. Keç. cākrikasya rajjuḥ.

Charles of Man of the State of

was the second of the property and the second and t

我是不是你是我是我一年一個我好一個

pramanda 'name of a plant', Kāuç. 8. 17; 25. 11; 32. 29. Dār. induka.

pramehaṇa 'causing flow of urine', Kāuç. 25. 10: pramehaṇam badhnāti 'he ties on (as amulet) a substance, causing flow of urine'. Cf. Keç. and Dār. Bō. writes pramehana, and translates 'penis'.

praçna 'turban, head-dress', Kāuç. 26.2, 3 fg.: Dār. uṣṇōṣam. Keç. muñjapraçna . . . māuñja-induka . . . māuñjapraçna.

prāyaçcitti 'name of a plant', Kāuç. S. 16. Cf. J. A. O. S. vol. xi, p. 387, note 3. Also Dār. and Keç. at 8. 16.

prāiṣakṛt, 'the priest who gives the command', Kāuç. 26. 4 etc. Dār. prāisam dadāti 'ti prāiṣakṛt.

plakṣodumbara 'name of a tree', Kāuç. 20. 22. Dār. pipparī 'ti prasiddhaḥ(!).

phāla-camasa 'a certain part of the ploughshare', Kāuç. 35. 4. Dār. phālacibukāyāḥ somacamasākāram kṛtvā. Cf. cibukā, p. Lv.

phala 'point of on arrow'. Kāuç. 28. 3, in ūrdhvaphalābhyām (sc. işubhyām). The word occurs occasionally in the later language.

bāṇāparṇī name of a plant', Kāuç. 36. 19, 38. Dār. çarapuñkhe 'ti prasiddhā. Keç. māsikā loke prasiddhā.

brhaspatiçiras 'epithet of a porridge', Kāuç. 49. 15. Keç. brhaspatiçira-odana.

bhadrāvatī fem. adj., Kāuç. 39. 9.

bhāga-dhāna 'treasury', Kāuç. 38. 15. Dār. mahādhanagrham.

mādānaka 'derived from the madanaka-tree', Kāuç. 12. 1. Dār. mādānakāni phalāni madanakaphalam yasya...

māhiṣa, plur. māhiṣāṇi 'harem, women's apartments'. Kāuç.
17. 6. Dār. gṛhāṇi...rājñīnām. Keç. strīṇām gṛhaḥ.

 $m_T d\bar{\imath} c\bar{\imath}$  'lump or grain (of salt)', Kāuç. 47. 46. See Dār. This meaning is not certain.

yathopapādin, in yathopapādipaçu, adj. 'as it happens to turn up' Kāuç. 138. 2. Cf. Bö. s. v. yathopapādam.

yugmakṛṣṇala (sc. maṇi) 'an amulet made of a pair of kṛṣṇalaberries', Kāuç. 11. 19; 52. 18. See Dār. and Keç. at 11. 19.

rajoharaņa, Kāuç. 13. 11. See Dār. and Keç.

rajju-dhāna 'the spot on the neck of an animal, where the rope is fastened', Kāuç. 44. 23. Dār. grīvāyā bandhanasthānam.

rayidhāraṇa-piṇḍa 'lump of earth', Kāuç. 28. 3. Dār. rayir iti dhananāma dhārayatī 'ti dhananā bhūmis tanmayān piṇḍān.

riş+vi in virişyati, loc. absol. of the present participle 'when one is hurt', Kāuç. 59. 28; 72. 30. Some MSS. read varişyann iti and varişyati. Keç. at 59. 28, vināçopasthitam. Cf. viriştam AV. vi. 51. 3, and Dār. at Kāuç. 31. 9.

likh + pari 'to grind up', Kāuç. 25. 7; 26. 43, etc. Dār. çūrņī-karaņam and samcūrņya.

vañgha 'name of a tree', Kāuç. 8. 15. Dār. sragvañghān himavata (!) iti prasiddhāu. Keç. kampakubjo (?) prasiddhaḥ.

vanana 'love, inclination'. Kāuc. 41. 18. Dār. goḥ savatsam sambhajaphalam karma. Cf. also Kec. The word sambhaja does not appear in the lexicons. See also apavātā, p. xLv.

vartı (v. l. varta) 'urethra', Kāuç. 25. 16. Dār. vartam mūtrabilam. Keç. mūtrapravāham.

vārṣmana, sc. udumbara. Kāuç. 23.7. Dār. varṣma mahat tasmān nivṛto vārṣmanaḥ. Bö. 'zu oberst befindlich'. Keç. obscure. The word seems to mean 'coming from a height'.

 $v\bar{a}c\bar{a}$  name of a plant, Kāuç. 8. 16; 39. 6. Dār.  $vr\bar{s}aka$  and  $atar\bar{u}saka$ . The word  $r\bar{u}saka$  occurs elsewhere only in the Çabdakalpadruma.

vip + ava 'to tremble, to have spasms', Kāuç. 58. 1.

vīdhra-bindu 'rain drops after the clouds have passed', Kāuç.
46. 41. Dār vigatābhravindūn... Keç. ākāçodakam.

vāidyuddhatī, emended: MSS. vaidyudvatī, fem., epithet of a samidh, 'obtained from a tree struck by lightning', Kāuç. 48. 36. Dār. vidyutā hato vṛkṣo vidyuddhataḥ... Keç. vidyuddhatavṛkṣasya samidhaḥ...

 $c\bar{c}akavr\bar{c}a$  (variants  $s\bar{c}aka$ - and  $-mr\bar{c}a$ ) 'name of a plant', Kāuc. 33. 14. For the interchange of v and m see J. A. O. S. vol. xiii. p. cxvii fg.

çañku-dhāna 'part of a skin, in which a peg is stuck, in order to fasten it when spread out, used as an amulet', Kāuç. 26. 17; 27. 29. Dār. çañkudhānam carmaņo vistārāya kīlakabandhaḥ çañku-sthāpanam ity arthaḥ. Keç. carmachidramaṇih.

çamī-lūna 'one (whose hair is) cut with (an instrument made of) çamī-wood', Kāuç. 31.1. Dār. çamyā lūnāḥ keçā yasya sa çamīlūnaḥ.

çamakā, 'name of a creeper, found in Nandapura', Kāuç. 8. 16. See Dar. and Keç. ibid. At Kāuç. 31. 1 Dār. seems to identify this plant with the çamyāka, but the text is untrustworthy.

çākala, sc. maņi 'an amulet made of chips of wood' Kāuç. 27.5. Dār. daçānām çāntavṛkṣāṇām çakalānī 'ti çākalo maṇih.

çāntivā, fem. adj., personified as a divinity, Kāuç. 39. 9.

çāmyavākā 'name of a plant', Kāuç. 8. 16. See Dār. and Keç. çūlin 'one who suffers from internal pain, as though a spear stuck in him', Kāuç. 31. 7. See Keç. especially, and also Dār. Cf. Pet. Lex. s. v. çūlin 1b.

çepyā 'the skin which covers the tail', Kāuç. 48. 32. Dār. vatsa-

sya çepasamveştanam carma. Keç. vatsakhalvāyām (?) kṛtvā. For khalvā cf. Keç. at 36. 26.

grayaṇī=greṇī, Kāuç. 65. 4. See the editors article 'On Certain Irregular Vedic Subjunctives or Imperatives, A. J. P. vol. v, nr. 1 (Baltimore 1884), p. 27 (p. 12 of the reprint).

sadampuṣpā 'name of a plant', Kāuç, 28.7; 39.6. Dār. trisam-dhyā. Kec. samdhyā (!). Cf. sadāpuspā.

savançā 'name of a plant', Kāuç. 8. 16. Dār. <br/>  $\it cr\bar{n}g\bar{a}lavancaka$ . Cf. also Keç.

sahasrātrņņa 'having a thousand holes', Kāuç. 83. 3. Cf. çatā-trņņa in the lexicons.

sākṣa (sa+akṣa) 'furnished with a yoke (of oxen)', Kāuç. 37. 6:
...sīre sākṣe. Dār....hale gobhyām yukte. Cf. also Keç. ibid.

sic+pratyā 'to pour in again', Kāuç. 58. 1.

sitīvāra (v. l. sitā-, çitī-; cf. Pet. Lex. under sitāvara) 'name of a plant', Kāuç. 39. 6. Dār. apāmārgasadrço mahān.

sipunā 'name of a plant', Kāuç. 8. 15. See Dār. and Keç.

sīra 'ox at the plough', Kāuç. 39. 30: adhi sīrebhyo daça dakṣiṇā. Dār. halagobhyaḥ daça gāvo 'dhikā dakṣiṇā deyāḥ.

sthānāsana 'the act of standing and sitting' Kauç. 141. 44.

syandana 'name of a tree', Kāuç. 8. 15. Dār. madana. Keç. himavati narmadāyām prasiddhah.

svastya, adjective, 'happy'. Kāuç. 137. 26. Daç. Kar. svastyam panthām.

sraj 'name of a tree', Kāuç.8.15. Dār. sragvanghāu himavata(!) iti prasiddhāu. Keç. mālavake prasiddhah.

sraja 'name of a certain forest-plant', Kāuç. 33. 7, 9, 16. See Dār. ibid.

The following lists of words, which occur in the commentary of Dārila and in the paddhatis are worthy of note:

Dărila: adhyāyitr = upādhyāya 10. 7. — apāna 'euphemistic expression for rectum', 25. 9: found elsewhere in lexical literature. — abhyātāna, Dār. and the paddhatis, designation of the performance described in Kāuç. 137. It is also known as brhatkuçandikā: see

137.42, note, and p.xv. — alambhava 2.17 (fol. 19<sup>a</sup> l. 11) 'sufficiency': the word is not excerpted. —  $\bar{a}$ chedanam, action noun from  $chid + \bar{a}$ , 26. 23. —  $\bar{a}$ ruṣīkṛmi 27. 18. —  $\bar{a}$ lopana, action noun from  $lup + \bar{a}$ , 26. 23. — uttaratantra, designation of the performances described at Kāuc. 5. 5fg. — upasainhāra = prāçana. So Dār. explains upasainhrtya at Kāuç. 22. 15. - kanikvika, 14. 19 = Keç. kanika. Cf. also kanīka. — karvara = prçni, 11. 15. Perhaps for karbura. Cf. çarvara. krmin 'affected with worms', 29.20. - cibukā an instrument employed as an amulet', 19. 22, 23 (p. 53, notes 10 and 12). Cf. also 35. 4: phālacibukāyāh somacamasākārain krtvā...-jyesthīmadhu, and -madhuka=yaştimadhu. So is to be read at Dar. 38. 17. See also Kec. 32. 5; 35. 21, and the paddhatis at 75. 1. — josanam and josanā, 8. 15, 16 (p. 25, note 13, and p. 26, note 7) are glosses explaining cimbala 'name of a plant'. - niravadosatva. 7. 16. - parāmarçana, 17. 4 =grahaṇa. Cf. parāmarça. — parikiraṇa, as gloss to parikirati, 26. 10. — pākasthāna=çmaçāna, 48. 17. — putakānuvāsana 'a funnelshaped syringe', 25. 12; cf. puţaka. - puşţikarman, (sc. mantra), adj. 'relating to performances, which cause prosperity', 24, 43. prsti=prstha, 16. 29: cf. Bö. s. v. 3. prsti. - petāka 'basket', otherwise unquotable, seems to occur 18. 2. - prapīti = prapā 'drinking place', 19.3. Keç. tadāga. — phāntay, denom. from phānta, 25.18. bhāgapāṭha, 'quotation of a part (the pratīka) of a mantra', 6. 10. The opposite is sakalapāṭha 'quotation of an entire verse'. Neither one is in the lexicons. — lendikā, in aja-lendikāh = lenda 'excrements', 48. 32. - vāri, in vāri-stamba, 'name of a plant?' 19. 12; 29. 4. Keç. 29. 4, canastamba. — viçrāmaņa, 16. 25. — vrçcita, perf. part. pass. of vraçe 47. 28. - samāseka, 'pouring together', 17. 4. - samnayana 'putting together', 33. 8. - sampātay, denom. fr. sampāta, 'to smear with the dregs of an oblation'. The word is very common in Dar. and the paddhatis. - silisilika 'rosin', 18. 36: both text and translation are doubtful. - strī-karmāṇi, technical designation of the second part of adhyāya iv, beginning at 32. 28. -

Keçava: andhapuspikā 'name of a flower', 10. 16. — ucchraya-karmāṇi 'supererogatory rites', 1.1, and frequently elsewhere. Also Ath.

Paddh. — udara-gandulaka 'a kind of worm', 27.14, 20. — odana = und-na. 53. 16. — kaṭupā 'name of a plant (?)', 34. 2. — tāliṇī 'name of an insect', 32. 21. — pūgavyādhi 'epidemic disease' (?) 26. 36. — paṭeraka 'name of a tree', 38. 6; 40. 2, 7. The Pet. Lex. mentions paṭṭeraka from the Nighaṇṭa Prakāça, as the name of the cypress. — paṭākā-toraṇāni 'folding doors' (?), 47. 2. Cf. kapāṭa. — balāgapāṭra, or balāgamapāṭra 39. 5-12. — mahumada 'typical name for a Mussalman', 47. 22, etc. — māṇaka 'name of a measure', 6. 22: cf. māṇaka. — vallanikā = titaü, 26. 31. — sūryavelā 'name of a plant', 36. 12. Cf. suryavallī. — vikalpita 'optional', denominative perfect passive participle from vikalpa, 50. 13. — setikā 'name of a measure' 6. 22; 46. 33. — hastāvartaka, 35. 11 = parihasta, AV. vi. 81. —

The remaining paddhatis, etc.: ākācaphena 'name of a plant'. Ath. Paddh. and Antyesti. 82. 26. Cf. Kāuc. 93. 22; 115. 1. - karna 'name of a plant', ibid. — kājala = kajjala (?), Dāc. Kar. and Ath. Paddh. 54. 6. — paribhāsay, denom, of paribhāsā, AV, Anukramanī i. 4 (tti sarvatra paribhāsyate). - puspāksodaka and puspāksita (denom. perf. pass, participle from the same) in puspāksodakānjalim pūrayitvā, and vuspāksitām añjalim pūravitvā: of frequent occurrence in Ath. Paddh. and Dac. Kar. - pracakya, as gloss to paritvaramāņa 'as one is able', Dac. Kar. 55, 18. - muktikā 'name of a plant', Ath. Paddh. and Antyesti 82. 26. Cf. the unquotable muktikā in Bö. Keç. seems to read cuktika. - vestay, denom. of vesta, Daç. Kar. 75. 23. - vrata: Various special kinds are mentioned in Ath. Paddh. at the end of Kāuç. 57, and Keç. 42. 12-17: kalpavrata, angiro-vrata, yamavrata. reda-vrata, ciro-vrata, mrgara-vrata, maila-vrata, visasahi-vrata (cf. AV. xvii. 1-5). - herukā 'name of a plant', Ath. Paddh. and Antyesti. 82. 26. ---

In this connection I would draw attention once more to the two words pañcakalpa (pañcakalpin), and mātṛkalpika. In J. A. O. S. vol. xi, p. 378, I expressed the view that the word pañcakalpa which is reported by the Mahābhāṣya refers to an Atharvavedin, who is conversant with the five kalpas of the AV: see ibid. This surmise is now rendered certain by the occurrence in the colophon of one

of the MSS. of the Kāuçika (K), used for this edition, of the word pañcakalpin, nominative pañcakalpī, as a title of the writer: see p. ix. The word means a practicing Atharvavedin. The word mātrkalpīka, which also occurs in the Mahābhāṣya (cf. the index Ind. Stud. xiii), I have explained in H. W. Magoun's report on his edition of the Āsurīkalpa, P. A. O. S. for October 1888, p. xiv. The Mahābhāṣya is very familiar with Atharvan literature. If we suppose that this word is Atharvanic, it may be translated by 'one who practices the mātrkalpa'. This may be the title of some minor ritualistic treatise, involving especially the use of the list of hymns, which are known as the mātrnāmāni (sc. sūktāni), or mātrgaṇa: see index B, p. 384. What the nature of these performances may have been, it is of course impossible to guess. They may have dealt with a crāddha for the mātaras.

I would finally draw the attention of the lexicographers to the numerous special designations of verses, hymns, and gaņas of hymns, a list of which is given in index B, pp. 383—385.

## v. Grammatical and orthographical notes.

The most salient phonetic peculiarity of the text is the frequent removal by crasis of the hiatus, produced by changes due to sandhi. So unanimous are the MSS. in certain cases in this regard, that it was thought proper to reproduce the practice in the edition, while attention has been drawn every time to its ordinary equivalent in the notes. The first case is: patnyānjalāu=patnyā(h) anjalāu, 6.17: emendation to patnyañjalāu suggests itself readily, but this is rendered improbable owing to the similar cases following. These are dāivateti for dāivata iti (=dāivate+iti) 6.34; talpārsabham for talpa ārsabham (=talpe+ārṣabham) 17.3; gartedhmāu for garta idhmāu(=garte +idhmāu) 49. 23; anāmayāidhi (MSS. anāmayedhi) for anāmaya edhi (=anāmayas+edhi) 74. 20; jaghanatāghnantah for jaghanata āghnantah (=jaghanatas+āghnantah) 81. 21; -yajñotthāpanībhih for -yajña utthāpanibhih (=-yajñas+utthāpanībhih) 84. 12, 13: as the sandhi happens between two sūtras, it was not possible to retain it in the text, and its mention in the critical notes is omitted owing to an oversight;

an atodāhārya for anyata udāhārya (= anyatas + udāhārya) 137. 14; şaikṛtvodakam for ṣaikṛtva udakam (=ṣaikṛtvas + udakam) 140 5; agratopasthāntike for agrata upasthāntike (= agratas + upasthāntike) 141. 40; dāṣāṣmākam for dāṣā asmākam (= dāṣāṣ + asmākam) 90. 18; kumbhodadhāne for kumbha udadhāne=(kumbhe + udadhāne) 93. 43; 136.1: possibly, however, a compound kumbhodadhāna is to be assumed in both places. deṣāvartaḥ for deṣa āvartaḥ (= deṣas + āvartaḥ) 124. 1. The same practice occurs also occasionally in part of the MSS.: at 51. 14 meti for ma iti (= me + iti) in three MSS.; at 53. 12 asmānvārabdhāya for asmā anvārabdhāya (= asmāi + anvārabdhāya) in three MSS.; at 69. 5 anvañcetare for anvañca itare (= anvañcas + itare) in four MSS.: at 106.7 nā for na ā (= nas + à) in three MSS, as also sarvāhorātra- for sarvā ahorātra- (= sarvās ahorātra-) in three MSS. For the same peculiarity in Āpastamba's dhārmasūtras, etc. see ZDMG. xl. p. 536.

When final s preceded by an alterant vowel is followed by k or p (cf. Whitney Sk. Gr. 2 § 188b) the MSS. are hopelessly at variance as to the treatment of s: both h and sappear in the same MS. under essentially the same conditions. The editor has adopted the less archaic writing, h. The cases, in which both modes of writing occur, are as follows: trih paryagni 2. 10; trih pradakṣiṇam 2. 11; havih kurvīta 6. 22; jyotih kurute 11. 12; trih pratīhāram 29. 22; trih parikramya 31. 3; 38. 7; 46. 14; trih prasavyam 44. 11; 84. 10; 87. 30; 88. 13; trih paryukṣati 53. 8; 57. 22, 25; trih kārayamāṇam 53. 9; trih pramārṣṭi 53. 19; trih pariṇayati 76. 20; 77. 22. So also duṣkṛtam and duḥkṛtam are variants at 17. 6, 7. In the mantra at 6. 10 there occur together divi ṣīda and antarikṣe sīda.

In the treatment of n before g and j the MSS. of the Kāuç, like those of AV. (cf. Whitney at Ath. Prātiç. ii. 10, 11, 17) are very much at variance: the sound appears as anusvāra,  $\hat{n}$  and n, the anusvāra predominating. The g is also occasionally not changed. In this edition the normal euphony, n+g to  $\tilde{n}$  ch, and n+j to  $\tilde{n}$  j has been adhered to. The cases in question occur at 10. 9; 18. 13; 20. 13, 14; 25, 24; 27, 14; 35, 27; 36, 9; 48, 28; 69, 1; 71, 6, 7; 72, 15;

and On.

78. 12, 13; 81. 34; 97. 5, 6; 125. 2. The same difference in the treatment of n occurs twice before v at 64. 5 (unnahyan vasanena), and 102. 2 (prājāpatyān vi): once it is seen before sy at 67. 26 (rapayisyan syāt).

The vowel of the particle  $o\dot{m}$  coalesces with preceding a and  $\bar{a}$  to o, according to Pāṇini vi. 1. 95; Vopadeva ii. 5. Accordingly we have  $sv\bar{a}ho\dot{m} = sv\bar{a}h\bar{a} + o\dot{m}$  5. 13;  $anuj\bar{n}apyo\dot{m} = anuj\bar{n}apya + o\dot{m}$  9. 9;  $co\dot{m} = ca + o\dot{m}$  70. 6. At 90. 18 the MSS. read  $pusto\dot{m}$ , which has been emended to pustam  $o\dot{m}$ .

The following instances of Vedic sandhi have been noted:  $ap\bar{a}$ - $d\bar{a}ya$   $rs\bar{\imath}n\bar{a}m$  at 2. 18;  $samp\bar{a}tavat\bar{a}$  rsabham (!most MSS.) 34. 18: see Whitney Sk. Gr. 2 1272. At 58. 7, 8 the MSS. read  $\bar{a}camyehi=\bar{a}camya$  +  $\bar{a}+ihi$  in accordance with Whitney ibid. 127b. The fact that  $\sigma$  of the vocative is pragrhya before iti, in accordance with Ath. Pratic. i. 81, has been pointed out above, p. xxxviii.

The following phonetic peculiarities, or tendencies of the MSS. are worthy of notice: Frequently s appears as c, and in general the MSS. illustrate abundantly the confusion between the sibilants in Sanskrit, as discussed by the editor and Dr. E. H. Spieker in P. A. O. S. for May 1886 p. xxxvi fg. At 4. 15 all MSS. read vaçiyan for vasīyān; at 24. 13; 39. 9; 76. 23 suçīme is emended to susīme; the majority of the MSS. write pānçu for pānsu (27. 18; 29 21); at 51. 16 the MSS. have  $vila \tilde{n}j\bar{a}l\bar{a}$ , which is emended to  $sila \tilde{n}j\bar{a}l\bar{a}$  in accordance with AV. vi. 16. 4; at 3. 8; 137. 40 āçispate is emended to āsisyate; at 86. 16 the MSS. have a pratika beginning with cam, which has been emended, so as to yield the pratika of vii. 21. 1: sam eta. Conversely at 69. 3 the MSS. read sāmūla for çāmūla; at 8. 10 viçaye for visage. The MSS. are divided in the orthography of the words cikkaça at 21. 14 with its vrddhi-derivative cāikkaça at 48. 41: both ç and s are written. The editor has given preference to ç on account of the presence of k in an adjoining syllable: cf. P. A. O. S. ibid. p. xl. For the same reason the writing kreara at 34. 13, 20; 35. 5; 66. 16; 84. 3, the prevailing usage of the Kāuçika MSS., has been adopted.

Other variants concerning the confusion of the sibilants are given in the critical notes to the text. — The MSS, frequently write ts for ch: avatsādya for avachādya, four MSS, at 24, 10, one at 55, 19, and six at 81, 28; utsista for ucchista, one MS, at 26, 18; utsravati for ucchrayati one MS. at 61. 21; itsata for ichata one MS. at 73. 15: patsah for pacchah four MSS, at 82. 29. — Occasionally y is written for i: yunaymi for yunajmi three MSS. at 3.1; yāyum for iuānum one MS, at 23, 10: uāmuāi for jāmuāi three MSS, at 34, 20: at 42. 17 āñjmah is emended upon the basis of the MSS. readings: āymah, āyyah, āyah and āyamah; at 64. 17 one MS, reads anaymi for anaimi: at 120.1 three MSS. samauuāuām for samaiuāuām; at 133. 6 two MSS. vaiñe for jaiñe. Conversely at 126. 9 two MSS, write vilājuam and vilājye (!) for vilāyya. We may mention finally a few cases of Prākritic writing in one or the other of the MSS.: bhārjaitvā for mārjayitvā at 6. 17; mūrkhaitvā for mūrchayitvā at 12. 2; varsīasi for varsīyasi at 17, 13,

事

潭

A few cases of haplography occur: caraṇāninayanejyā for caraṇāni ninayanejyā at 43. 3; anagnāvabhāsa- for anagnāv avabhāsa- at 93. 37; 130. 1; vā at 110. 1 is omitted by most MSS. because it is preceded by vaḍavā; na is omitted at 135. 9 (p. 285 l. 1) because it is preceded by annam.

The MSS. of the text agree in writing ch throughout. This has been retained in the edition, except when it represents the product of t(d)+g(ch): then ccha was put into the text. The group n+s appears as ns in the MSS, and is represented in the same manner in the edition.

Of formal peculiarities we may mention a few sūtra-optatives, made in accordance with Whitney Sk. Gr. 2738<sup>b</sup>; 1043<sup>c</sup>; upanayīta at 17. 31, 33; anvāhvayīta at 60. 32; vāpayīta at 67. 15. — A number of aorists with the Vedic function of completed past time occur: akṛkṣata 20. 16; akṛkṣāma 20. 17; āhārṣīs 20. 18; prāciṣam 22. 2, 3, 4; acāriṣam and açakam 56. 7. Further a number of modal aorist forms: çakeyam 3. 8; 137. 40; sākṣīya 45. 16; 47. 16; svāpsīs

The state of the s

E college and a 1 to 1000 and a not to

56. 12; jīvyāsam (precative) 68. 1; gamema 70. 1; hinsīs 72. 34; ryathiṣi 73. 15; vadhiṣṭa 92. 14; bhūyāsma (prec.) 92. 25, 29. vyanacat is employed both as prohibitive form and as past tense at 56. 6, 7. All these aorist forms occur of course in quoted passages (mantras, prāiṣas etc.). — The future participle vibhuūkṣyamāṇa occurs at 23. 9; 38. 26. — The gerund in ya from an uncompounded verbal root seems to appear in ccotya at 53. 18; in kṣipya at 30. 18; 52. 14: in all three cases it is possible to emend: adbhi ccotya to abhiccotya; ca kṣipya to 'vakṣipya. Note also hasteghrya at 76. 10, and possibly urasigrhya at 81. 30; cf. Whitney Sk. Gr. 2 99ab. — In the paddhati of Keçava there are four occurrences of Prākritic causatives: kārāpayet at 54. 1; 58. 4; açnāpayati 23. 15, 16; cf. Whitney, ibid. 1042a.

Of isolated formal peculiarities we may mention -ādayas at 8. 13, used as accusative plural: cf. J. A. O. S. xi. 383; bibhetti a doubtful reduplicated present from root bhid at 25. 16; all MSS. write bhavati voc. fem. for bhavatī nom. at 57.18: in the edition it has been emended to bhavatī (cf. Pār. Gr. ii. 5. 2, 3, 4); at 72.42 most MSS. read ātmann (eva), archaic loc. sing. =ātmany (eva); at 76.21 occurs the acc. plur. fem. pracyas (sc. lekhās); at 96.3 occurs nānadāitām, as subjunctive third person dual middle of the intensive; at 99. 2 bhramayan a masc. participle agrees with ugram, neuter, and at 126. 9 amum, a masc. pronoun seems to agree with navanītam, a neuter noun.

The text exhibits finally a number of long dvandva compounds, members of which occasionally govern, or are dependent upon words outside of the compound in a manner quite unusual, and sometimes altogether problematic. At 27. 29 the MSS. reads: hariṇasye'ti bandhanapāyanācamanaçaākudhānajvālenā 'vanakṣatre 'vasiñcati, i. e. 'with the hymn AV. iii. 7 (an amulet) is tied on to the (sick) person, he is given drink, he is made to rinse his mouth, and the priest sprinkles him with water, warmed by a heated caākudhāna (see above p. Liii). The compound might be readily emended to bandhanapāyanācamanam, or -camanāni, but for the fact that similar difficulties appear

in others, and it would seem as though the clumsily concise construction were intentional. Cf. bandhanapāyanācamanapradehanam uṣṇena at 31. 26, and the still more difficult kinstyaçvajāmbīlodakara-kṣikāmaçakādıbhyām at 30. 16, mālāniṣpramandadantadhāvaṇakeçam īçānahatāyāh (niṣpramanda 'without pramanda'?) at 36. 15. See also 25. 11; 27. 33; 28. 2, 16; 37. 3; 38. 9; 39. 6; 41. 6; 52. 16, etc.

# Contents of the Sūtra.

#### Adhyāya i.

Sources of the work 1.1-8.

pākayajña-paribhūṣāh 1. 9-23.

New-moon and full-moon sacrifices 1. 24-6. 37.

Paribhāṣās for the sūtra in general 7. 1-8. 22.

Gaņas of hymns and verses 8. 23-9. 7.

Preparation of the çāntyudakam, 'holy water' 9. 8-11.

ě

### Adhyāya ii.

Rites for begetting wisdom 10.

Rites for obtaining success in vows of chastity 11. 1-6.

Charms for obtaining villages 11. 7—10.

Charms for obtaining every desire 11. 11-12. 4.

Charms to secure harmony 12. 5-9.

varcasyāni, charms to secure power 12. 10-13. 12.

Various rites in war and battle 13. 1-16. 26.

Restoration of a dethroned king 16. 27-32.

Coronation of a minor potentate 17. 1—10.

Coronation of a greater potentate 17. 11-34.

### Adhyāya iii.

Rite for the aversion of misfortune (nirrti) 18. 1—18.

citrākarma (pāustikam) 18. 19—26.

Charms for securing prosperity upon starting on a journey 18. 27-31.

samudrakarma (pāustikam) 18. 32—38.

Adbyāva iii.

Charms for the prosperity of cattle 19. 1-21.

Amulets to insure prosperity 19. 22-27.

astakā-festival 19. 28-31.

Ploughing-festival 20.

Cattle-charms 21, 1-11.

Charm for obtaining clothes 21. 12-14.

Rites on dividing an inheritance 21. 15-20.

rasakarmāņi 21. 21—25.

Various rites for obtaining property, success, and prosperity 22.

Rites on building a house 23. 1-11.

citrākarma (pāusţikam) 23. 12-16.

Charm for ploughing 23. 17.

Rite for sowing 24. 1-2.

Various rites for obtaining prosperity 24.3-10.

Rites before entering upon a journey and upon returning from the same 24.11-18.

vrsotsarga 24. 19-23.

āgrahāyaņī-ceremony 24. 24-36.

Various rites for obtaining property and prosperity 24.37-46. Adhyāya iv.

bhāiṣajyāni, remedial charms for every possible disease and injury, real or fancied, and for driving out demons: the scope of these practices can be seen most readily by following the headings of each performance, as given in the extracts from Dārila and Keçava, 25.1—32.27.

strīkarmāṇi, women's rites: obtaining of children, against abortion, puṅsavanāṇi, against sterility, rites for obtaining a husband, garbhādhānam. sīmantakarma, sleeping-charms, charms for capturing truant women, appeasing or subjecting women, overcoming and damaging rival women, philtres, suppressing jealousy and wrath, suppressing paramours, etc.: for details see the headings, as given by Dārila and Keçava, 32. 28—36. 40.

Adhyāya v.

vijnānakarmāņi, oracles, (see Keçava's introduction to the kaṇḍikā) 37.

Charms against storms and lightning 38. 1-10.

Rites imparting firmness to buildings 38. 11-16.

Rites imparting power in debate, influence in assemblies, and proper conduct while reading the Vedas 38. 17-30.

Rites warding off the effects of witchcraft 39.

Charms for directing the course of rivers 40. 1-10.

Removal of the fire 40. 11-13.

Charms imparting sexual vigor 40. 14-18.

Charms to procure rain 41.1-7.

Charms for luck in business and gambling 41. 8-17.

Charm for restoring affection between calf and cow 41.18-20.

Bestowal of good qualities upon horses 41. 21-26.

Rite to insure a successful business-trip 42. 1-5.

Rites for producing harmony between various persons 42. 6-8.

Charm procuring knowledge of the Vedas 42. 9-11.

Return of the disciple after finishing his studies 42. 12-1

Charm for obviating the effect of evil signs in women 42.19-2

Amulets for warding off evil demons 42. 22 - 43. 1.

The building of a bouse 43. 2-15.

Rites to avert the evil effect of funeral-fires 43. 16-20. vaçāçamanam 43. 20-45. 19.

Rite for obviating the evil effect of a false accusation 46.1

Removal of obstacles in sacrifice 46, 4-5.

Charm to promote the fulfilment of demands and prayers 46. Warding off the influence of ill-omened birds 46. 7—8.

Against evil dreams 46. 9-13.

Various prayaccitta-ceremonies 46. 14-25.

Expiatory performance when a younger brother mari before the older 46. 26-29.

Various prāyaccitta-veremonies 46. 30-55.

Adhyāya vi.

ābhicārikāņi, witchcraft practices 47-49.

Adbyáya vii.

Rites to secure welfare in various conditions of life, while walking, sleeping, waking, etc. 50. 1—11.

Rites to secure safety and good weather for a merchant starting on an expedition 50. 12—16.

Removal of serpents, vermin, etc. from house and lands 50. 17-22.

Rites to obtain security for cowherds, stables, fields, etc. 51. 1—16.

Freeing fields from animals destructive to their products 51. 17—22.

Safety away from home 52. 1-2.

Charms to loosen fetters 52. 3-4.

Protection against fire 52.5-9.

Safety in boats and ships 52. 10-11.

How to find lost property 52. 12-14.

Rites for security in general 52. 15-17.

Charms for securing long life 52. 18-19.

varcasyāni, charms for securing power 52. 20-21.

godānam 53. 1-54. 14.

cūdākaraņam 54. 15—22.

upanayanam 55. 1-57. 30.

medhājananam 57. 31-32.

Against ringing of the ears, and twitching of the eyelids 58. 1—2.

Charms and amulets for securing long life 58.3-12.

nāmakaraņam 58. 13-17.

nirnayanam 58. 18.

annaprāçanam 58. 19-21.

Charms to secure long life 58, 22-25.

Charms to obtain special wishes (kāmyāni) 59.

Adhyāya viii.

savayajñāh 60-68.

Adhyāya ix.

Preparation of the house-fire 69. 1-72. 43.

Evening and morning oblations 72. 44-73. 19.

baliharanam 74. 1-12.

Sacrifice of the first fruits of the season 74. 13-23.

Adhyāya x.

Marriage-rites 75-79.

Adhyāya xi.

Funeral rites 80-86.

pindapitryajña 87-89.

Adhyāya xii.

Ceremonies on the reception of a guest, madhuparka, arghya 90-92.

Adhvāya xiii.

Book of omens and portents: kaṇḍikā 93 contains an account of the book, 93-136.

Adhyāya xiv.

ājyatantra 137.

astakā-festival 138.

Introduction into the study of the Vedas 139.

indramahotsava 140.

Description of the conditions under which the study of the Vedas shall be carried on, or suspended 141. とんていていてのまであっているから、これのとはないないが、おからいからのはないできないないないないないないないないできないできないできないというというというないというというないないないないないないないない

अयर्ववेदस्य कीशिक्समूचं रामेण पुष्पक्षेत्रेण श्रीता बल्तिमीराख्ये महानगरे अमरिकदेशे संशोधितमीशसंवत्सरे १৮৮९

| , |  |  |  |
|---|--|--|--|
|   |  |  |  |

## ॥ ऋों ॥

ञ्चष विधि वस्यामः। १। स पुनरासायप्रत्ययः'। २। ञ्चासायः पुनर्मन्त्राश्च ब्राह्मणानि च'। ३। तद्यथा ब्रा-सण्विधिरेवं कर्मलिङ्गा मन्त्राः'। ४। तथान्यार्थाः'। ५। तथा ब्राह्मण्लिङ्गा मन्त्राः'। ६। तद्भावे संप्रदायः'। ९।

¹ KPE and Darila in the introduction पुनरास्त्राय:0; Ath. Paddh. स पुनरासायः। स विधिवेदप्रत्ययः। गोपथत्राह्मणप्रमाणकः: D (schol.) ... ग्रासायप्रत्यय इति ग्राभिमुख्येनाभ्यस्रते (Cod. ग्रभि॰) इति भिष्टै:... - 2 D (schol.) सर्वदाम्यां (!) संयोगाचामायः। पुनरित्यवधा-रणार्थः। मंत्रा इति ये व्यवसितः स्मृत्यंताः। ब्राह्मणानि ब्रह्म ह वा इदमग्र त्रासीदिखेवमादोनि (Gop. Br. i. i. i. 1). — 3 D (schol.) तत्रामाये यथा ब्राह्मणं विद्धाति एवं कमीभिधातारः मंत्रं विद्धाति (! for मंत्रा ॰धति?)।...; Ath. Paddh. यथा संहिताविधेः कर्म उत्तं। वैतानसूचे। मंत्रानादेशे लिंगवतेति भागलिः (Vāit. Sū. 1. 3)। तथा एवंलिंगा मेंत्रा त्रपि भवंति। यथा वाताज्ञात इति (iv. 10. 1) ग्रंखं बधाति (cf. Kāuç. 58. 8.). — 4 D (schol.) यथा ब्राह्मणमन्यार्थ तथा मंत्रा ऋन्यार्था भवंति । त्रन्यार्थत्वं प्राचेण स्तुतिनिंदाः . . . ; Ath. Paddh. त्रन्यार्था ऋपि मंत्रा भवंति । यथापिं ब्रुमो (xi. 6 1) उतामृतासुः शिवास्त (v. 1. 7; vii. 43. 1) इत्यभ्याख्याताच प्रवक्तत (Kāuç. 46. 1) — 5 D (schol.) ब्राह्मण्लिंगमभिधेयं येषां ते ब्राह्मण्लिंगमंत्राः: Ath. Paddh. ब्रह्म ह वा इदमग्रासीदिलादि (! Gop. Br. i. 1. 1) पूर्वत्राह्मण एवंरूपा अपि मेंचा भवति । यव तु देवतोत्ता मंत्रा नास्ति (!) । तत्र प्रजापते न खदेतान्यन्य इति (vii. So.3) युवा कौशिक आह वैतानसूचे (1.3) तथा छंदोगपरिशिष्टे (Karmap. 1. 8. 16)। मंत्रस्य देवतायाश्च अनादेशे प्रजापाता(रत्याह का-त्यायनः। तथा शीनकीयसूत्रे (Vāit. 1. 3) त्रों भूर्भृतः खर्जनदोमित्या-चार्याः। समला व्याहतयश्चीत श्रुतिः। प्रणवादीनां श्रोकार इति मलमंत्र इति स्रुतिः — 6 D (schol.) तस्यासायसामावे ... मनादिस्रुतयः ...; Ath. Paddh. संहिताविधी यद्रासायते तत् सर्वे खशाखायाः ... संप्र-दानेन कर्तवां -

प्रमुक्तता द्वास्यानाम् । ६। यञ्चं व्याख्यास्यामो देवानां पितृणां च । १। प्राङ्म्युख उपांश्रु करोति । १०। यञ्चो-पवीती देवानाम् । १९। प्राचीनावीती पितृणाम् । १९। प्रागुदगपव गे देवानाम् । १३। दक्षिणा पितृणाम् । १४। प्रागुदगपव गे देवानाम् । १५ । दक्षिणा पितृणाम् । १४। प्रागुदगपव गे देवानाम् । १५ । दक्षिणप्रत्यगपव गे पितृणाम् । १५ । दक्षिणप्रत्यगपव गे पितृणाम् । १६ । स्वाहाकारव प्रद्यानां प्रस्वं पितृणाम् । १० । स्वाहाकारव प्रद्यानां प्रस्वं पितृणाम् । १० । स्वाहाकारव प्रद्यानां प्रस्वं । १० । स्वधाकारनमस्कारप्रदानाः पितरः । २० । उपमूललूनं विहेः पितृणाम् । २२ । पर्वसु देवानाम् । २३। प्रयञ्ज पर्श्वमिति देशाहाराय दाचं प्रयञ्जति । १४। स्रोष्ठाराय दाचं प्रयञ्जति । १४। स्रोष्ठाराय पर्वसु देवानाम् । १४। स्रोष्ठाराय पर्वसु देवानाम् । १४। स्रोष्ठाराय पर्वसु देवानाम् । १४। स्रोष्ठाराय पर्वसु पर्वस्वानाम् । १४। स्रोष्ठाराय

¹ D (schol.) तत्प्रमाण्खाधेतृभिः प्रलीन्दादित्वर्थः; Ath. Paddh. त्रान्तारंप्रदायिवषये विस्नृतानि ब्राह्मणानि श्रिचे (!) संप्रदायो रिचतः — ² D (schol.) द्रशादिप्रतिचार्थं त्रतस्ताः परिभाषाः सर्वार्थाः; Ath. Paddh. देवानां यच्चशांतिकपाष्टिकादि। पितृणां पितृमेधपिंडपितृयचािदः — ³ D (schol.) वितानप्रगतमुख उपांतुः . . . मंत्रान् प्रयुंजीत सर्वन न चान दिग्वाचक (Cod. ॰चक्र) उत्तर्ना(!) दिग्वक्त्यवचनात् (Cod. दिग्व॰); cf. sū. 13 fg. — ⁴ D (schol.) पित्रुपवीती; Ath. Paddh. त्राप्तव्यं कृत्वा पितृकर्भ कुर्यातः — ⁵ Ath. Paddh. केचित् (!) दिच्यापूर्वमन्तदेश्मिममुखाः पितृकर्भ कुर्युः — ⁶ D (schol.)ः पूर्वस्यां दिश्चिः . . उत्तरस्यां वा; Ath. Paddh. यथासंख्यं कर्मसमाप्तः — ² Ch त्रवराधः; Bü the same with चि added over the line. — ॰ D (schol.) दिच्यास्त्यमिमुखं त्राचरणं त्रागमनं देवानां कार्यं। वेदिपरिग्रहणादिषु ... पितृणां प्रगतसयहसः — ॰ D (schol.) त्राप्ये कव्यवाहनाय स्वधा पितृभ्य इत्युदाहरणं (Kāuç. 87. 8). — ¹⁰ D (schol.) मूलसमीपः; Ath. Paddh. समूखं चिहिः पितृणां — ¹¹ хіі. 3. 31; Bü पर्श्वमः — ¹² D (schol.) कर्ता . . ग्रहणांविक्तिदानं . . . प्रयक्तिः — ¹³ Part of xii. 3. 31°.

लूला तूष्णीमाहत्योत्तरतो प्रश्ने प्रमादयित। २५। नाग्निं विपर्यावर्तेत । २६। नान्तरा यज्ञाङ्गानि व्यवेयात। २९। दक्षिणं जानु प्रभुज्य जुहोति। २६। या पूर्वा पार्णमासी सानुमितर्योत्तरा सा राका । २९। या पूर्वामावास्या सा सिनीवाली योत्तरा सा कुहूः। ३०। अद्योपवस्य इत्युपवत्स्यङ्ग समाग्ने वर्च इति सिमध आधार वत्मुपित। ३३। वतेन त्वं वतपत इति वा। ३४। बद्धचारी वत्यधः श्रयीत। ३५। प्रातहुते ऽग्नी कर्मणे वां वेषाय वां सुकृताय वामिति पाणी प्रश्लाख्यापरेणाग्नेर्दर्भानास्त्रीर्थ तेषूत्ररमान्डुहं रोहितं चर्म प्राग्यीवमुत्तरलोम प्रस्तिर्थ पविचे कुरुते। ३६। द्भावप्रिज्ञ्चान्ती प्रश्लाख्यानुलोममनुमाष्टि विष्णोन्मनसा पूते स्थ इति। ३९। ॥ ९॥

¹ D (schol.) तृष्णीमिति वचनं लर्या हर् (part of xii. 3. 31ª) द्खयमाहर्ण (Cod. ॰रेण) लिंगातात. — ² D (schol.) ऋषिं प्राप्य निवर्तमानः
कर्ता ब्रह्मा यजमानपत्नी वा प्रतीपमुखा नावर्तेत (!). — ³ This and the
next passage occur in Gop Br. ii. 1. 10; D (schol.) उत्तरा पौर्णमासी
प्रतिपत्। उत्तरसंबंधात्। संव्यवहाराभावाञ्चानर्थकं संज्ञापनं। ऋष्यत (!)
चाक्रियानिमित्त्वात्. — ⁴ D (text) उपवस्थः; D (schol.) चतुर्दश्चा
सह संयुक्त (!) पूर्वेति। ऋस्मित्नहिन उपवसथः। . . . उपवत्यञ्जक्षमञ्चाति
यजमानः. — ⁵ D (schol.) सुरादीनि नित्यप्रतिषिद्वानि. — ⁶ v. 3. 1. —
² K समिधम्. — ॰ D (text) ऋादाय; D (schol.) समिध ऋाददाति (!)
समिद्वहणं विधिकर्मलात्. — ॰ vii. 74. 4; Bi Bh K P E D त्वां. —
¹ cf. VS. i. 6; TS. i. 1. 4. 1; Tāitt. Br iii. 2. 4. 1; Māitr. S. i. 1. 4. —
¹¹ All MSS, except E Bi प्रायी॰. — ¹² E ॰कोमोपसोर्थ. — ¹³ K ॰प्रक्विद्यः; D (schol.) परिभोजनीयमूबर्भाणामपादाय... — ¹¹ Gobh. i.
७ 23; cf. VS. i. 12. —

तं भूमिमत्येषोजसा तं वेद्यां सीदिस चारुरध्ये। लां पविवमृषयो भरनास्तं पुनीहि दुरितान्यस्मदिति' पविचे अन्तर्धाय हिवर्निवेपित देवस्य ता सिवतुः प्रसवे ऽिश्वनोबीहुभ्यां पूष्णी हस्ताभ्यामयये जुष्टं निर्वपामी-ति । १ । एवमग्रोषोमाभ्यामिति । २ । इन्द्राग्निभ्या-मित्यमावास्यायाम् । ३। नित्यं पूर्वमाग्नेयम् '। ४। निरुप्नं पवित्राभ्यां प्रोक्षत्यमुष्मै त्वा जुष्टमितिः यथादेवतम् । ५। उलूबलमुसलं **भू**पं प्रश्वालितं चर्मायाधाय वीही-नुलूखल स्रोपावद्मंस्त्रिहेविष्कृता वाचं विसृजति हविष्कृदा द्रवेहीति"। ६। ऋपहत्य सुफलीकृताःकृता" निः प्रसाल्य तग्डुलानमे चर्ह्याज्ञयस्वाध्यरुह्मदिति<sup>"</sup> चरमियद्धाति। । शुद्धाः पूता इत्युदकमासिच्चति। ।। ब्रह्मणा श्रुडा" इति तस्डुलान्"। ए। परि न्वाये पुरं

¹ D (schol.) त्वं भूमिमिति कल्पज्या चर्मणो त्रीहीणां चांतरा कुला . . .; the verse occurs xix. 33. 3, but the सकलपाठ and the scholiast's designation as anount show that it is regarded as not belonging to the AV. — <sup>2</sup> Up to this point cf. xix. 51. 2; but note the सकलपाठ; the formula occurs in full TS. i. 1. 4. 2; cf. VS. i, 10 etc.; Māitr. S. i, 1.9 etc. — 3 D (schol.) স্মদ্ম হুনি ছোন अपीषोमास्यामितिः - 4 D (schol.) सर्वदा चार्पेयं (!) विधिः प्रथमं प्रतितवं — 5 D (schol.) चर्मखान त्रीहीन ... यसी देवतायै प्रोचितः cf. e. g. TS. i. 1. 5. 1. — 6 Bi •देवतम्. — 7 D (schol.) यदात्कृष्ण इति (xii. 3. 13; cf. Kāuç. 8. 14) मंत्रीताप्रचालितानि निर्वापचर्मणि खापयेत. — E हिंवः कृताः P हिंविष्कृत्वाः D (schol.) हिंवः कृती मंचेण. — <sup>9</sup> K P •ते; so also Kāty. Çr. ii. 4. 1. — <sup>10</sup> Cf. VS. i. 15<sup>d</sup>; Māitr. S. i. 4. 10; also Vāit. Sū. 2. 2; Gop. Br. ii. 1. 1; Kāty. Çr. ii. 4. 4; Âp. Çr. i. 19, etc. — 11 D (schol.) फलीकरणाः तुषबुसाः — 12 xi. 1. 16. — 13 xi. 1. 17. — 14 xi. 1. 18. — 15 D (schol.) आसि-पतिः -

वयमिति विः पर्यसि करोति । १०। नेक्षणेन विः परिक्षणमुदायोति । ११। अत उर्ध्व यथाकामम् । १२। उत्तरतो ऽयेरुपसादयतीध्मम् । १३। उत्तरं वर्हः । १४। अयये त्वा जुष्टं प्रोक्षामीतीध्मम् । १५। पृथिव्या इति वर्हः । १६। दर्भमृष्टिमभ्युस्य पश्चादयेः प्रागयं निद्धान्यूर्णेम्नदं प्रथस्व स्वासस्यं देवेभ्य इति । १९। दर्भाणामपादाय ऋषीणां प्रस्तरो इसीति दिस्रणतो इयेर्वसान्यपरेषां प्रान्तरेवद्धादयन्परिसपित दक्षिणेनाियमा पश्चान्यपरेषां प्रान्तरेवद्धादयन्यरेषां पूष्णे हस्ताभ्यां प्रसूतः । प्राचित्रः प्रस्तवे इश्विनोवीद्यस्यां पूष्णे हस्ताभ्यां प्रसूतः । प्रारिष्ठा परिस्तृणामीित । २१। एवमुत्तरतो इयुजी धान्यस्था परिस्तृणामीित । २१। एवमुत्तरतो इयुजी धान्यस्था

पंशं. 71. 1 (viii. 3. 21). — 2 Bü चिष्पः — 3 D (schol.) चक्स. — 4 Bi Antyeşti मेचण्नः cf. e. g. Gobh. iv. 1. 6: मेचणायां प्रद्विण्मुदायुवनः cf. Kāuç. 87. 12. — 18 Bi D (text) चिष्पः — 6 D (schol.) खतः परं घट्टनमनाघट्टनं वा प्रद्विण्मप्रद्विणं वा. — 7 D (schol.) इध्मस्रोत्तरः — 8 Cf. Kāty. Cr. ii. 2. 11. — 9 D (schol.) यो मृष्टिः प्रथमो लूनः — निवृत्तिचोदनाझवनकाले प्रथमस्र मृष्टेः पुथ्यवचनं — 10 K Antyeşti जर्णमद्रः Ch Bi Bh D जर्णमृदः Bü जर्णमृदं corrected to जर्णमृदः — 18 Cf. प्रथसः — 12 D (text) स्वसंस्थः — 13 Cf. VS. ii. 2°, 5°, 7°, 11. 11. 1; Tāit. Br. iii 3. 6. 7; Māitr. S. i. 1 12. — 14 xvi. 2. 6. — 15 D (schol.) द्रमेशः परिभोजनीयेशः ऋपादाय द्रमाः प्रद्विण्यः अपेः विद्यमिव वेदिर्यञ्जस्यित वचनात् (Kāṇe. 157. 2) 1. .. अत्र ब्रह्मवर्णं वितानवत । स वृतो जपतीति। — अहं भूपतिर्ति (Vāit. Sū. 1. 18). — 16 D (schol.) उत्तर्वेदमध्यदेशादारभाकुणाति। आच्छाद्यन् सर्वतो गच्छति सर्णाय गच्छति द्विण्नापर्यावत् । पश्चिममर्वे यावदेदेः — 17 vii. 99. 1; D (schol.) ब्रह्मा कर्तारं — 18 Up to this point cf. xix. 51. 2. — 19 D (schol.) वेदिस्तरणार्थबर्धिः मृष्टिं गृही-स्वानन संवेण संस्कृणाति. —

तून्कुर्वन् । २२। यत्र समागछन्ति तदृष्टिग्णोत्तरं करो-ति । २३। स्तीर्णं प्रोक्षति हविषां त्वा जुष्टं प्रोक्षामी-ति<sup>3</sup> । २४ । नानभ्युष्ठितं संस्तीर्णमूपयोगं लभेत । २५ । नेधोऽभ्याधानम् । २६ । नानुत्यूतं हविः । २७ । नाम्रो-श्चितं यज्ञाङ्गम् । २६ । तस्मिन्प्रश्चालितोपवातानि नि-द्धाति। २९। सुवमाज्यधानीं च। ३०। विलीनपूतमाज्यं गृहीत्वाधित्रृत्य पर्ययि कृत्वोदगुडास्य पश्चांदयेरूपसाद्यो-दगयाभ्यां पविचाभ्यामुत्पुनाति । ३१ । विष्णोर्मनसा पूतमितः । ३२ । देवस्वा सवितोत्पुनातुः । ३३ । ऋछिद्रेण ता पविचेण शतधारेण सहस्रधारेण सुम्बोत्पुनामीति<sup>"</sup> तृतीयम् । ३४ । तूष्णीं चतुर्षम् । ३५ । शृतं हविर्राभघा-रयति मध्वा समञ्जन्घृतवत्कराचेति "। ३६। ञ्रभिघा-र्योदच्चमुद्यासयत्युद्यासयाग्रेः । शृतमकर्म हव्यमा सीद पृष्ठममृतस्य"धामेति<sup>15</sup>।३७। पश्चादाज्यस्य निधायालंकृत्य

<sup>1</sup> MSS. युजो; D (schol) यथा दिच से वेवर्डे संप्रैषादिसरसं तमेव-मुत्तरे अप वेवहें संप्रैषादिसारणं मंत्रोतं कर्तवा। ... यावंतो मुष्टयो द्विणे पेंचे। तावत उत्तरे पेंचे कुर्यादित्यर्थः। उत्तराधिकारेऽयुजवचनमन्यवैकल (Cod. युज॰ ल) संप्रत्ययार्थः — 2 Daç. Kar. and Ath. Paddh. यच स-मागकंति तत्र दिविणोत्तरं करोति; D (schol.) यस्मिन्प्रदेशे स्तरणसंगमी भवति। तद्दचिणमुपकारि कार्यं उत्तरस्यः -  $^3$   $m E. \ g. \ TS. i. 1.5 \ 1. <math> ^4$  m D(schol.) एधसः अन्युचितस्य स्यादनंगता (Cod. अन्युचित स्याद॰) - $^{5}$  D (schol.) पूर्त केश्रकीटादिरहितं $\dots$  उल्युकेन उत्तरंतोऽपनीय $\dots$  — <sup>6</sup> Gobh. i. 7. 23; cf. VS. i. 12. — <sup>7</sup> Gobh. i. 7. 25; cf. VS. i. 12. — 8 So emended; all MSS. of the text and the Paddhatis सुपो॰. -9 Cf. VS. i. 3. — 10 Ch B समन्त्रo; P Bi Bü and Ath. Paddh. समंजo; KD (text and schol.) and Antyeşti समज्ञ ; E समंज्य (!). — 11 Cf. v. 12. 2b; D (schol.) अनेन मंत्रेण. — 12 So only Bü; the remaining MSS. and Antyeșți °दश ভদ্ধাত; cf. Kāuç. 6. 20. — 13 The word ভ द्वासयति is omitted in P E D. — 14 K E Bü and Antyeşti पृष्टम॰. — 15 Not found in any known Samhitā; tristubh metre. -

समानेनोत्पुनाति । ३६ । अदारसृदित्यवेक्षते । ३० । उत्तिष्ठतेत्येन्द्रम् । ४० । अग्निर्भूम्यामिति । तिसृभिरूपस-माद्धात्यसै स्वार्येतमिध्मभिति वा । ४१ । ॥ २ ॥

युनिज्म'ताब्रसणा दैव्येन'हव्यायासी वोढवेजातवेदः। इन्धानास्ता मुप्रजसः सुवीरा ज्योग्जीवेम बलिहतो वयं त' इति'। १।

दक्षिणतो जाङ्मायनमुद्पाचमुपसाद्याभिमन्त्रयते ।
तथोदपाचं धारय यथाये ब्रह्मणस्पतिः ।
सत्यधमी अदीधरहेवस्य सिवतुः सव इति । २।
अथोदकमासिज्ञति

## इहेत देवीरमृतं वसाना हिरएयवर्णा अनवद्यरूपाः।

¹ i. 20. 1. — ² D (schol.) स्त्रोन उत्तरेण विधिकर्मसंत्रेण बाध्यमान-लात. — 3 D (schol.) उत्तिष्ठताव पश्चतित... तिस्र: (vii. 72.1-3). — 4 xii. 1. 19-21; D (schol.) तिस्रग्रहणं (!) विधिकर्मलात् । चतुर्थपंचमयोर्विकल्पः (cf. note 9) अनयोः श्रुतिकर्णभावः । एतयोरेव विकल्पो यथा स्थात् ; ct. Dārila in note 9. — 5 vii. 78. 2; х. 6. 35. — 6 К Bü Ch युनिस्म; cf. Kāuc. 64. 17, note. - 7 Up to this point cf. vii. 78. 2b. - 8 So K Bh (cf. VS., Māitr. S.); Ch त इति corrected to तविति; E P Bi तविति. - 9 The verse (कल्पजा according to Dārila and the Antyeşți.) occurs in TS. i. 6. 2. 1; 10. 1; Māitr. S. i. 4. 1; Pañc. Br. 1. 2, 1; Läty. Cr. i. 9. 11 (?); D places this passage at the end of the preceding kandika: युनजिम त्वेति पंचमी . . इध्ममुपसमादधाति; cf. note 4. - 10 Dārila commences the third kandikā with this word. -11 So Ch P Bu D (text) and Ath. Paddh.; D (schol.) जाड़ायनग्रहणं संव्यवहारार्धे त्रंतरस्थायं धर्मों न भवतिः D elsewhere जारमयन॰ (e. g. fol. 23b, l.1 to Kāuç. 3, 17; 29b, l. 7 to Kāuç. 6, 17); K Bi and Antyeşți जांग्सायन॰; cf. Kāuç. 68. 17 and 47. 1, note. — 12 Ch Bi and Daç. Kar. धार्यति; Bü धार्य with ति on the margin. — 13 So K; all MSS. (except K) and Day. Kar. सत्यधर्मा. — 14 Ch Bü प्रसद: Daç. Kar. स्वन; the verse is not found in any known Sainhitā; D deeignates it as कल्पजा (कल्पजया दिच्छातो प्रेमेवेंद्यां तृष्णीमुपसादनं). -

ञ्जापः' समुद्रो वरुणश्च<sup>°</sup> राजा संपातभागान्हविषो जुषनाम्<sup>°</sup>॥

इन्द्रप्रशिष्टा वरुणप्रमूता ऋपः समुद्राद्दिवमुबहन्तुं। इन्द्रप्रशिष्टा वरुणप्रमूता दिवस्पृथिब्याः श्रियमा वह-न्वितिः। ३।

श्वृतं ला सत्येन परिषिञ्चामि जातवेद इति सह हिविभिः पर्युक्ष जीवाभिराचम्योपोत्थाय वेदप्रपिद्धः प्रपद्यत श्रेषं प्रपद्य भूवः प्रपद्ये स्वः प्रपद्ये जनत्प्रपद्य इति । ४ । प्रपद्य पश्चात्स्तीर्णस्य देभानास्तीर्थाहे दै-धिषव्योदतिस्त्रष्ठान्यस्य सदने सीद यो ऽस्मत्पाकतर इति बस्नासनमन्वीक्षते । ५ । निरस्तः पराग्वसुः सह पाप्मना

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> E ऋप:. − <sup>2</sup> Bi Bü and Daç. Kar. वर्णस्य. − <sup>3</sup> K and Daç. Kar. ज्यतां. — 4 For this pāda ef. iv. 27. 44. — 5 Ch Bü Bh •प्राथा -<sup>6</sup> Not found in any known Samhitā; D (schol.) इहित देवीरित। द्वाभ्यां कल्पजाभ्यां ऋषोदपाचमुपसाद्य परिचर्णनाज्यं परिचर्य। तचोपसादनमा-सेचनातं यथा स्थात्. — 7 Tāit. Br. ii. 1.11.1; ef. Vāit. Sū. 7.4; Ap. Çr. vi. 5. 4; Çānkh. Çr. ii. 6. 10. 11. — 8 E Bı स. — 9 D (schol) जीवा स्थेति चतसभि: (xix. 69. 1-4; cf. Kāuç. 90. 22; Vāit. Sū. 1. 19) सनुद्रपो भच्यतीति कर्ता ब्रह्मा च उपोत्यितायिति वचनमंत्रसंप्रत्ययार्थे। नविभिः श्रांतिवेति दश्म्योदायुषेति (xii. 1. 59; nii. 31. 10; cf. Kāuç. 24. 31) उपो तिष्ठतिः -  $^{10}$  D (schol.) कलाजैः पंचिभः सह हविभिर्तिः संचिलंगात्ः cf. Çānkh. Çr. vi. 2. 2; Gobh. iv. 5. 7; Grhvas. i. 96. — जन:; E जन. — 12 Bü प्रपादा; wanting in D. — 4. 4; Kāty. Çr. ii. 1. 22; Vāit. Sū. 1. 20. -14 K इत्यात्मा॰; Bü ब्रह्मा in the text, but आता on the margin; Daç. Kar. treats the performance described in this sutra twice, ending the first time with ब्रह्मासनमन्वीचते, the second time with ब्राह्मासनं ब्रह्मासनवतः D (schol.) कर्ता ... अनेन ब्रह्मणा त्रासनमन्वी वृते। ऋथवा ब्रह्मा त्रा-त्मीयमासनमन्वीचते। . . मुखेन होम: कर्तु श्रुक्तते. The passage beginning with this sutra and ending with su. 8 is repeated Kauç. 137. **86**—39. —

निरस्तः सो ऽस्तु यो ऽस्मान्डेष्टि यं च वयं डिक्म' इति दिश्वणा तृणं निरस्यति'। ६। तद्द्वालभ्य जपतीदम-हमवाग्वसोः सदने सीदाम्यृतस्य सदने सीदामि सत्यस्य सदने सीदामीष्टस्य सदने सीदामि पूर्तस्य सदने सीदामि मामृषदेव विद्वासस्यं लाध्यासदेयमूर्णम्रदमनिभशो-कम् '। ९। विमृग्वरीमित्युपविश्यासनीयं' व्रहस्पति व्रह्मपति । ६। दभैंः सुवं निर्मृत्य निष्टन्नं रक्षो निष्टन्ना अरातयः प्रत्युष्टं रक्षः प्रत्युष्टा अरातयः प्रत्युष्टं रक्षः प्रत्युष्टा अरातयः इति प्रतप्यः। १। मूले सुवं गृहीत्वा जपति

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Kātv. Cr. ii. 1. 23; Cat. Br. i. 5. 1. 23; Çāūkh. Çr. i. 6. 6; Lāty. Cr. ii. 4. 5; iv. 9. 16; Gobh. i. 6. 14 (Cat. Br., Lāty. and Gobh. <sup>2</sup> D (schol.) त्रासनात्तम् गृहोता with the variant परावस:). -दिचि एतः चिपति सबीन हँसीनः — 3 Ch E K जर्एम्रदमें 9; Bu Bh the same changed to मुद्दं on the margin; Bi जार्णमृदं; cf. Kānç. 2. 17. — 4 Cf. Âçv. Çr. i. 4. 7; Çānkh. Çr. i. 6. 9; Lāty. Çr. ii. 4. 5; D कल्पजेन (sc. मंत्रेण). — 5 xii. 1. 29. — 6 D (text) उपविश्वति; D (schol.) कर्ता ब्रह्मा च. - 7 K P Bi Ch Bh त्रासनों; D (schol.) त्रासनीयवचन ब्रह्मण त्रभावे (Cod. ज्रा॰) ऽपि कर्तुर्यथा स्वात् । ब्रह्मजपदचनं भवति (Cod. भवेति) च ब्रह्मणो ऽ पि विशेषाँ घंलात् । अथवा इंद्रमहे जपप्राध्यर्थ ब्रह्मजपग्रहणं. — 8 So emended; MSS. त्राश्चिप्पते. — 9 So emended; KPBi Bü Bh (prim. man.) य उद्दत; E Ch Bh (sec. man.) यद्दत. — 10 Bi उन्निमत:; Bü: उन्निबत: corrected to उन्नमत:; the remaining MSS. उสมส:. Emended according to TS. iii. 2.4.4, where a passage corresponding to the latter part of this formula is to be found. Perhaps the MSS. can be sustained by reading यद्दत उन्नमत: शके-यमिति and they seem indeed to represent collectively a syncretism of this with the reading accepted above in accordance with the TS .; ef. Kaue. 137. 39. — 11 Cf. VS. i. 7ab; Katy. Cr. iv. 14. 7; TS. i. 1. 2. 1; 4. 1 etc.; Tāit. Br. iii. 2. 2. 2; Māitr. S. i. 1. 2 etc.; Vāit. Sū. 7. 6. -<sup>12</sup> Ch प्रताप्य. —

विष्णोर्हस्तो ऽसि दक्षिणः पूष्णा दत्तो बृहस्पतेः । तं लाहं सुवमाददे देवानां हव्यवाहनम् ॥ अयं सुवो वि दधाति होमाञ्छतास्राह्यन्दसा गतेन। गतेन।

सर्वा यज्ञस्य समनिक्त विष्ठां बाहस्यत्येष्टिः शर्मणा दैव्येनेतिं। १०।

श्रों भूः शं भूत्ये त्वा गृह्ने भूतय इति प्रथमं यहं गृह्माति । ११। श्रों भुवः शं पुष्ट्ये त्वा गृह्मे पुष्टय इति वितीयम्। १२। श्रों स्वः शं त्वा गृह्मे सहस्रपी- षायेति तृतीयम्। १३। श्रों जनन्छं त्वा गृह्मे ऽपरि- मितपोषायेति चतुर्थम्। १४। राजकर्माभिचारिकेष्व- मुष्य त्वा प्राणाय गृह्मे ऽपानाय व्यानाय समानायोदा- नायेति पन्नमम् । १५। श्रयावित्र हेदा पूतं पुरस्ता- द्युक्तो यञ्चस्य च्छुरिति जुहोति । १६। पश्चादयेर्मध्य-

¹ E and Daç. Kar. बृहस्पते. — ² Bi and Daç. Kar. द्धातु. — ³ Bh होमान्छ॰; the rest होमां छ॰. — ¹ K इताचर: 率要न्द्सा; Bū इताचर: इन्द्सा. — ⁵ All MSS. except Ch विष्टा (cf. VS. xxiii. 57). — ⁶ The pratīka विष्णोईस्तो ६स occurs in Çāūkh. Gr. i. 9. 3. — ¹ E Bi गृहं. — ⁶ D (schol.) श्राज्यधान्या: सुवेण संस्कृतमाज्यं गृहीत्वोत्थापयित. — ⁶ MSS. जनहं; Bū corrects on the margin to जनः ग्रं. — ¹⁰ Bi ॰चारके॰. — ¹¹ D (schol.) पूर्वस्य हिंत्विसमानीत्याध्याप्यपरिसमाप्ते: (Kāuç. 14. 1—17. 34) राजकमाणि। उभयतः परिहिन्नमिखाभिचारिकाणि (Kāuç. 47. 1)। एषु पंच यहा भवंति। ग्रहमंचा राज्यवर्धनाय. — ¹² iv. 39. 9. 10; v. 29. 1; ii. 35. 5 (xix. 58. 5). — ¹³ This word is wanting in D (text): D (schol.) एकेका श्रविधिकमेत्वात् (Cod. श्रविध॰)। एतेमैंवैरेकैकेन सुवेणाज्यधान्या श्राज्यं जुन्होति. —

देशे समानच पुरस्ताडोमान् । १९ । दक्षिणेनायिमु-दपाच आज्याहुतीनां संपातानानयित । १६ । पुरस्ता-डोम आज्यभागः संस्थितहोमः समृद्धिः शान्ताना-मिति । १९ । एतावाज्यभागी । २० । ॥ ३ ॥

वृष्णे बृहते स्वर्विदे अग्रये शुल्कं हरामि विषीमते। स न स्थिरान्बलवतः कृणोतु ज्योक्च नो जीवातवे ट्याल-"

यये स्वाहेत्युत्तरपूर्वार्धे आग्नेयमाज्यभागं जुहोति। १। दक्षिणपूर्वार्धं सोमाय

तं सोम दिव्यो नृचक्षाः" सुगाण असम्यं पयो अनु खः"।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bi •ज्ञोमा; Bü, the same corrected to •ज्ञोमान; D (text) •ज्ञोमा इति; D (schol.) संज्ञाव्यवहारार्धे । पुरस्ताद्वीमाः (!) त्राज्यभागसंस्थित-होम (!) समुद्धिः शांतानामिति (cf. sü. 19)। संव्यवहार्बज्जवचनं प्रत्युचं कर्मभेदार्थः - 2 Bü D (text) ॰पाचमा॰; D (schol.) जारमायनं एवं वर्क्तव्यं लाघवादेव सिद्धिः; cf. sŭ.2. — 3 D (schol.) संपाता क्रतश्रेषस्थानयनं — <sup>4</sup> E ॰भाग; D (text) पुरस्ताद्वीमाज्यभाग (!). — 5 D (schol.) एवां संपातानयनं शांतानां नाभिचारिकाणां अपाविपहिदा पूर्त इति (iv. 39. 9. 10; see su. 16) पुरसाङ्घोमा वृष्णे बृहत इत्याज्यभागी (see Känç. 4. 1) यदव ला प्रयतीति (vii. 97. 1; see Kāuç. 6. 3) संस्थितहोमा ऋा-कृत्या इति (see Kauc. 5. 7) एषां संपातानयनं तदुदपाचे । . . . शांताना-मिति पूर्वविशेषणार्थ (cf. Kānç. 47.1 note)। तत्मह वेदसंपातमङ्गावार्थ। त्रमृतश्चेन पाणितंत्रेषु पुरसाडोभादीनां संपातः प्रसंगः शांता (!) । अपे यत्ते तप इति (ii. 19. 1) पुरसाद्योमाः (see Kāue. 47. 7; so also Ath. Paddb. त्राभिचारिकेषु . . अप्रे यत्ते तप इति पुरस्ताद्वोमां जुहोति वैतानोक्तं!)। तथा तद्य (v. 29. 2) इत्याज्यभागी (Kāṇç. 47. 8) निरमुं नुदेति (vi. 75. 1) संस्थितहोमा दति (Kang. 47. 9). — 6 So K Bh; the rest गुज़ं. — 7 So emended; MSS. द्धात्व. — 5 Not found in any known Samhitā: D वृद्यो बृहत इति कल्पजा; Antyesti कल्पजेन. — 9 K <sup>11</sup> Bü **सुगं**; Е **सुगमसा॰. —** <sup>10</sup> Ch E P Bi **न्चन:.** — 12 E Bü and Daç. Kar. ऋनुच: —

अभि नी गीचं विदुष इव नेषो ऽछा नो वाचमुश्रांनी जिगासि

सोमाय खाहेति। २। मध्ये हिवः । ३। उपस्तीर्याज्यं संहताभ्यामङ्गुलिभ्यां हिहैविषो ऽवद्यति मध्यात्पूर्वा-धाच । ४। अवत्रमभिघार्यं हिहैविः प्रत्यभिघारयति । ५। यतोयतो ऽवद्यति तदनुपूर्वम । ६। एवं सर्वाग्यवदा-नानि । ९। अत्यव सौविष्टकृतात । ६। उदेनमुत्रां नयति पुरस्ता द्वोमसंहतां पूर्वाम् । ९। एवं पूर्वापूर्वां संहतां जुहोति । १०। स्वाहान्ताभिः प्रत्यृचं होमाः। १९। यामुत्तरामयेराज्यभागस्य जुहोति रक्षोदेवत्या सा यां दक्षिणतः सोमस्य पितृदेवत्या सा ॥ १०। तस्मादन्तरा

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So K P Bh; Bü जिगासि corrected to जिगाय; E Bi Ch जिगाय. The mantra is not found in any known Samhitā. - 2D (schol.) पुरसा-बीमाज्यभागयोर्भधे प्रधानहिवर्जहोति। तमधिकारात्। न चाज्यभागा-पैचमेव पुरसाद्वीमसंहतामिति वचनात् (su. 9); Antyesti मध्ये सर्वा होमाः — 3 D (schol.) कथ हिवहीतव्यं। सुचि (Cod. सुवि) श्राज्यमु-पसीर्य सुवेणोपसरणम् ... संबद्यासामगुलिस्यां मध्यमादेशनीस्याः Antyesti सूचि एकं सुवं मुक्ता अवदानं अंगुलोद्देयेन... - 4 D (schol.) प्रतायायतीत्वर्थः; Antyeşti पुनः सुवः। श्रामधार चरोः — 6 D (sehol.) यतो ६ वर्षंडितं तेन क्रमेण तद्वविः प्रत्यभिघा-र्यति — 1D(schol.) उत्तेनावदानधर्मेण प्रत्वृचमवदानानि कर्तवानि — <sup>8</sup> D (text) सीविष्टकृतलात्; D (schol.) अनेकहिवः संबंधप्रयोगेन प्रत्य-वद्ानमुपसोयीच्यं सर्वेषामुत्तरतः सकृत्मकृदवदाय दिरवत्तमभिघारय-तीत्येतन (Cod. ॰ितन्येतन) भवित । एकदेवतानां च प्रत्यूचं च कर्मभेदा-दयदाननिवृत्त्वर्थं। देवताभेदेनावदानवत्। तथा चैकास्वष्टकृत इति दर्श-नात् (? Cod. दर्शत्). — 9 vi. 5. 1. — 10 D (schol.) अनयर्ची प्रथमाङ्गित-पुरसाडोमदेशसंबंधं (!) जुड़यात्। पूर्वस्यां दिशि मध्ये हविरिति वचनात् (st. 3). - 11 D (schol.) पूर्वस्मिन्पूर्वस्मिन्देशे संहितायाः (!) प्रथमा-याः . . . जुहोति — 12 D (schol.) सीम्यादाच्यभागदेशाञ्जुहोति । पि-तरसं भुंबते —

होतव्या देवलोक एव हूयनो। १३। यां हुता पूर्वामपरां जुहोति सापकामनी स पापीयान्यजमानो भवति । १४। यां परांपरां संहतां जुहोति साभिकामनी स वसीयान्यजमानो भवति। १५। यामनयी जुहोति सान्धा तया चक्षुर्यजमानस्य मीयते सो उन्धंभावुको यजमानो भवित। १६। यां धूमे जुहोति सा तमिस हूयते सो उरोचको यजमानो भवित । १५। यां ज्योतिष्मिति जुहोति तया ब्रह्मवर्चसी भवित तसाज्ज्योतिष्मिति होतव्यम् । १६। एवमसै स्वनमयोषोमावित्ययोषोमीयस्य । १६। ॥ ४॥

अयोषोमा सवेदसा सहूती वनतं गिरः।

सं देवचा बभूवषुः॥

युवमेतानि दिवि रोचनान्यग्रिश्व सोम सक्रतू अधत्तम्। युवं सिन्धू रिमशक्तेरवद्यादग्रीषोमावमुचतं गृभीतान्॥ अग्रीषोमा य आहुतिं यो वां दाशाडविष्कृतिम्।

स प्रजया सूवीर्य विश्वमायुर्व्यथ्यवतः ॥ १।

<sup>े</sup> E अन्तरा ऽ अहोतथा — 2 P Bh D (text) देवलोकम; D (schol.) यव उभयोदोंषात्तसादंतरा मध्ये होतथा । आइतिः कसस्य गुणो भवित । उच्यते देवस्थान एव इता भवित — 3 K Ch ॰कामंतिः P ॰कामित — 4 D (schol.) यामाइति इत्या पश्चिमे देश यामाइति जुहोति । सापकामंती नामाइतिः । अपक्रमयित . . . न श्रं यसः प्रत्याप्यतीत्यर्थः (Cod. प्रत्याव॰) — 5 K E Ch (prim. man.) ॰कामंतिः P Bi Ch (sec. man.) ॰कामित — 6 So emended; MSS. वशोयान; D (schol.) आभिमुख्यं गमनात् स यजमान देश्वरो भवित — 7 E यामपौः D (schol.) अपिरहित देशे . . . परिभस्मनि — 8 D (schol.) स यजमाने गुण्वानिप अप्रकाशो भवित — 9 K E Bi Ch D (text) and Ath. Paddh. ज्योतिष्मती — 10 K E Bi Ch D (text) •ती. — 11 vi. 54. 2. — 12 Ch युवण — 13 The verses occur RV. i. 93. 9, 5. 3; TS. ii. 3. 14. 1 fg.; Tāit. Br. iii. 5. 7. 2; Māitr. S. i. 5. 1, page 65;

इन्द्रायी रोचना दिवः परि वाजेषु भूषणः।
तहां चेति प्र वीर्यम् ॥
श्रयहृत्रमृत सनोति वाजिमन्द्रायो अयी सहुरी सपर्यात्।
इरज्यना वसव्यस्य भूरेः सहस्तमा सहसा वाजयना॥
इन्द्रायी अस्मानृष्यतां यो प्रजानां प्रजावती।
स प्रजया सुवीर्य विश्वमायुर्वेश्ववत्॥
गोमिडराएयवडसु यहामश्वावदीमहे।
इन्द्रायी तहनेमिहे स्वाहेति। २।

ऐन्द्राग्रस्य हिवषो ऽमावास्यायाम् । ३। प्राक्स्वष्ट-कृतः पार्वणौ होमौ समृडिहोमाः काम्यहोमार्श्व । ४।

iv. 10. 1 (end); P marks them 9, २, ३, and continues the count (8, प etc.) through the following verses. Ch has accent-marks in red for these and the following verses, designating the real circumflex by an oblique line under the syllable (अभ्रवत!) and the dependent circumflex by a horizontal stroke in the line across the syllable; cf. Ind. Stud. xiii. 118. D (schol.) यसाप्रयस होमविधः। एवमपी-षोभीयसापि हविषः। उद्नमुत्तरं नय (vi. 5. 1; cf. Kāuç. 4. 9) अन्वापि देशे (Cod. देश) प्राप्त मंत्रांतराखाह। असी च्वमित (vi. 54. 2; cf. Kāuç. 4. 19) वैदिक एकः कन्यजास वयः समानविधानात.—

¹ The verses occur: RV. iii. 12. 9; vi. 60. 1; AV. x. 1. 21<sup>cd</sup> and RV. i. 93. 3<sup>cd</sup>; RV. vii. 94. 9. Also TS. iv. 2. 11. 1; Tāit. Br. iii. 5. 7. 3. D has only the pratīka: इन्ह्रामी रोचना दिव इति चतुर्भिः (counting AV. x. 1. 21<sup>cd</sup> and RV. i. 93. 3<sup>cd</sup> as one verse). P continues the count (8, u etc.) from the preceding sūtra, counting four verses, as D. The accentuation in Ch is the same as in the preceding verse. — ² D divides after होमी and therefore reads प्राकृष्विष्टकृती. — ⁴ E Bi D (text) पार्वण; D (schol.) सर्वेषामृत्तरतः सकृत्सकृदवदायेखादि (sū. 10) चोदितं खिष्टकृतं। प्रथमं खिष्टकृतः पूर्णा पद्मादिखेती होमी भवतः (sū. 5). — ⁴ D (text) reads होमः and divides a sūtra here; D (schol.) श्राकृष्टे ला. होमाः पंच (sū. 7). — ⁵ K P Bh Bi काम्याच; Bū has the same in the text, but काम्यहोमास on the margin; E काम्या होमास; D (text) काम्यस; D (schol.) पृथिखान्मप्र चृति चेति होमः संबंधार्थः (sū. 8). —

पूर्णा पश्चादिति' पौर्णमास्याम् । ५ । यते देवा अकृष्वन्भागधेयमित्यमावास्यायाम्' । ६ । आकृत्ये ता
स्वाहां । कामाय त्वा स्वाहा । समृधे ता स्वाहा ।
आकृत्ये ता कामाय ता समृधे ता स्वाहा ।
ज्ञावा स्तोमं समर्थयं गायवेण रथंतरम् ।

कृचा स्ताम समधय गायवण स्थतरम् । बृहद्गायवर्वानि स्वाहा । १।

पृथिव्यामयये समनमिनितं संनितिभिश्व। । । प्रजापते न तदेतान्यन्य इति चं। १। उपस्तीयाज्यं सर्वेषामुत्तरतः सकृत्सकृदवदाय द्विरवत्तमभिघारयितं । १० । न ह-वीं षिं। ११।

श्रा देवानामिप पन्थामगन्म यच्छक्कवाम 'तदनुप्रवोदुम्। श्रिपिविद्यान्स यजात्म इडीता सी ऽध्यरान्स श्रृतून्क-स्ययात्य-

<sup>1</sup> vii. 80, 1; the Daç. Kar. treats the passage beginning here after the चतुर्थीकर्म (Kāuç. 79), and introduces it with the words त्रथ उत्तरतंत्रमुखते; the Ath. Paddh treats it after the वृहत्तु इंडिका (which ends Kauç. 137. 41), introducing it by the same words as the Daç. Kar. It is carried through to Kāuç. 6. 23, and ends with the words इत्युत्तर्तंत्रं समाप्तं. D (schol.) and Ath. Paddh. पार्वणहो-मतंत्र: कुष्णपन्ति; cf. note 4 to the preceding sūtra. — 2 vii. 79. 1. Ath. Paddh. पार्वणहोम इतरपचे; cf note 1, end. — 3 D (schol.) त्राक्षे ला खाहेति प्रथमे समृद्धिहोमे: Ath. Paddh. न्ना॰ ला खा-हित्यादि पंचिभः समृज्ञिहोमः; cf. su. 4 note. — 4 Ch Bü and Daç. Kar. समद्भे - 5 The verse occurs VS. xi. 85; TS. iii. 1. 10. 1; iv. 1. 1. 2; v. 1. 1. 3. — <sup>6</sup> D (schol.) समृडिहोमेषु संपाता:; Ath. **P**क्षोती. पांचे संपातानाचयित. — <sup>7</sup> iv. 39. 1. — <sup>8</sup> vii. 80. 3; D (schol.) सत्ततयः प्रजापतेश्व काम्या उच्यंते (cf. sū. 4, note)। . . . सत्ततिभिराज्यं कुड्यात. - 9 Cf. D (schol.) to the first part of sū. 4. -(schol.) इति प्रतिषेधः । सर्वेषामिति हविरिभसंबंधात् । समानदेशेषु कर्मसु एकहविष्टेन (!) सकृदवदानं यथायहणं एकहवीं वि. — 11 Bu Bh •छ्ज्ञवामः

ग्रये स्वष्टकृते स्वाहेत्युत्तरपूर्वार्धे ऽवयुतं हुता सर्व-प्रायिश्वतीयान्होमाञ्जहोति । १२। स्वाहेष्टेभ्यः स्वाहा । वषडिनष्टेभ्यः स्वाहा । भेषजं स्वष्ट्ये स्वाहा । निष्कृ-तिर्दुरिष्ट्ये स्वाहा । देवीभ्यस्तनूभ्यः स्वाहा ।

अयाश्वाये' ऽस्यनभिशस्तिश्व सत्यमित्त्वमया" असि। अयासा मनसा कृतो ऽयास्यं हव्यमूहिषे'। अया नो धेहि" भेषजं"

खाहेत्यों ' स्वाहा भूः स्वाहा भुवः स्वाहा स्वः स्वाहों ' भूभूवः स्वः स्वाहेति । १३ । ॥ ॥

<sup>1</sup> The verse occurs AV. xix. 59. 3, but the सकलपाठ shows that it is regarded as coming from a different source; cf. RV. x. 2. 3 and TS. i. 1. 14. 3-4. Ch has accent-marks in red, as at the beginning of <sup>2</sup> D (schol.) उत्तरपूर्वको यो अवयतं ज्ञला the kandikā. — पथरभृतमित्यर्थः । खिष्टकतो प्रायश्चित्तीयान्होँमान् जुहोतिः — 3 This word is wanting in all MSS, except Ch E Bü Antyeşti and Ath, Paddh.; D (schol.) खाहेष्टेभ्य र्ति द्वादश् ये मंत्रा (? Cod. द्वादश्यो: संमंत्रा!) यने स्त्रन्निति पाठात्। सर्वप्रायश्चित्तीयवचनात्। सर्वप्राय-श्वित्तीयग्रहणं जुहोति ग्रहणाचाज्यं. — 4 So E Bü Ch; P B K Bh वषा्रिशे:; Antyesti वषाद्विष्टेभ्य:: Ath. Paddh. वषट निष्टेभ्य:. — <sup>5</sup> Ch E K •प्रे:: Ath. Paddh. •प्रेश्वनभिग्नस्तीश्व! man.) सलम; Bü has सत्यम् in the text, सलम् on the margin. — <sup>7</sup> So P; all other authorities oलमo. — 8 This reading is conjectural; Ch E Bi Bü Bh यासाण here and in Kāuç. 97. 4; K यास्माण in both places; P यस्माण here; यास्माण in kandıkā 97; Antyesti यासा; Māitr. S. (या: सन्; Çānkh. Çr. यासं: Weber, Omina und Portenta, p. 357, conjectures ज्यास्तं — <sup>9</sup> K E P Bi Bh জান্তিৰ স্মা; Ch Bü and Antyeşti জান্তিৰ: 1; Ath. Paddh. ওান্ত্ৰ: 1. — 16 So emended; Antyeșți ग्रया घेहि: all MSS. and Ath. Paddh. ग्रा नो धेहि; Māitr. S., Kāty. Çr. and Çānkh. Çr. त्रया नो धेहि --11 E भेषज्ञं. — 12 The verse occurs in Kāuç. 97. 4. and with more or less variation in Māitr. S. i. 4. 3; Kāth. S. v. 4; Kāty. Çr. xxv. 1. 11, and Çānkh. Çr. iii. 19. 3. — 13 So all MSS. —

यन्मे स्कन्नं मनसो जातवेदो यहास्कन्दह्वविषो यत्रयत्र। उत्प्रुषो विप्रुषः सं जुहोमि सत्याः सन्तु यजमानस्य कामाः स्वाहेति। १।

यन्मे स्त्रनं यदस्मृतीति च स्त्रनास्मृतिहोमी । २ । यदद्य ता प्रयतीति संस्थितहोमाः । ३ । मनसस्पत इत्युत्तमं चतुर्गृहीतेन । ४ । वहिराज्यशेषे ऽनिक्त पृ-षियो तेति मूलमन्तरिक्षाय तेति मध्यं दिवे तेत्ययम । ५। एवं चिः। ६। सं वहिरक्तमित्यनुप्रहरित यथादेवतम । १। सुवमयो धारयति । ६। यदाज्यधान्यां तत्संस्रावयित संस्रावभागास्तिवषा वहन्तः प्रस्तरेष्ठा वहिषदश्च

संस्रावभागास्तविषा वृहनः प्रस्तरेष्ठा वहिषदश्च देवाः।

इमं यज्ञमभि विश्वे गृणनाः स्वाहा देवा अमृता मादयन्तामिति । ९।

童の ことという

The state of the s

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The first hemistich is not found in any known Samhitä; the pratīka occurs Vāit. Sū. 16. 17; cf. TS. i. 6. 2. 2; the second hemistich is found in VS. (Kāņvaçākhā) ii. 20 (Weber's edition, page 58) and in Katy. Cr. iii. 7. 19. — 2 vii. 106. 1. — 3 D (schol.) यसे स्त्रज्ञमित्याञ्यहोमः स्तंदने यदस्प्रतीति विहितास्प्रतीः Ath. Paddh. पुनर्मेलिन्ट्रियं (vii. 67. 1) च यन्ने etc. as D. — 4 vii. 97. 1. — 5 D Antyeşti. and Daç. Kar. ॰होम:; Ath. Paddh. संस्थितहोमां जुहोति; D (schol.) यदव त्वाष्टर्चे सूत्रं। ... श्राज्यसंप्रत्ययः एवं (Cod. एवां) संघाताः (!). — <sup>6</sup> vii. 97. 8. — <sup>7</sup> D inserts संस्थितहोमांते. — <sup>8</sup> D (text) • भेषिणानितः; D (schol.) वेदेसार्णदर्भमासाय · मान्यशिष त्राज्यशिषधान्यां · · · — <sup>9</sup> D (schol.) पश्चियं लानज्मीति . . . सर्वनानज्मीत्यधाहारः — <sup>10</sup> vii. 98.1. — 11 D (schol.) ऋषी यथादेवतं इंद्रस्थाने प्रयुच्यो (? Cod. ॰च्या) ग्रिपि: - 12 D (selol.) खापयति कर्ताः - 13 E •स्रावयंतिः Bü ॰ञ्चावयति — 14 Bi ॰भागा हविषा; E ॰भागा: हविषा — 15 K Bü and Daç. Kar. प्रसार्थाः — 16 The verse occurs, with a good deal of variation, VS. ii. 18; Kāty. Çr. iii. 6. 18; TS. i. 1. 13. 2-3;

सुवो ऽसि घृतादिनिशितः'। सपत्नक्षयणो दिवि षीद। अन्तरिक्षे सीद पृथियां सीदोत्तरो ऽहं भूयासमधरे मत्सपत्नां इति सुवं प्राग्दराइं निद्धातिं। १०।

वि मुच्चामि ब्रह्मणा जातवेदसमियं होतारमजरं रथस्पृतम् ।

सर्वा देवानां जनिमानि विद्यान्यथाभागं वहतु हव्यमित्र-

यये स्वाहेति समिधमादधाति । ११ । एधो ऽसीति हितीयां समिदसीति तृतीयाम् । १२ । तेजो ऽसीति मुखं विमार्षि । १३ । दिक्षिणेनाियं चीन्विष्णुकमान्क्रमते विष्णोः क्रमो ऽसीति दिक्षिणेन पादेनानुसंहरित सव्यम् । १४ । सूर्यस्यावृतिमत्यभिदिक्षिणमावति । १५ । अगन्म स्वरित्यादित्यमीक्षते । १६ ।

Tāit. Br. iii. 3. 9. 7; and its pratīka Vāit. Sū. 4. 7; D (schol.) संस्रवणमंत्राह चिणिन हसीन स्रवधारणं सबीन बाज्यधानीसंस्रावणं — 1 So K Bü; P Bh Ch • निश्चीत:; D • निषीत:; Bi and Daç. Kar. ॰निषोद; E ॰नोषत:; Ath. Paddh. ॰निसोद. — 2 With this passage cf. VS. i. 29. — 3 D (schol.) वैद्यां क्रचित्रंवस्य भागपाठः (Dārila gives only the pratika सुवो ऽ सि घृताद्रनिषीत!). — 4 So emended; <sup>5</sup> The pratīka of this verse occurs Vāit. Sū. 24. 7; D designates it as कल्पजा. — 6 E inserts ग्रादाय after समिधम्. — <sup>7</sup> vii. 89. 4. — <sup>8</sup> vii. 89. 4°; cf. VS. xx. 23; xxxviii. 25; TS. i. 4. 45. 3; Māitr. S. i. 3. 39. — 9 D (schol.) कर्तातानः मुखं — 10 x. 5. 25 fg. — 11 D schol.) वैद्या जघनादार्भ विष्णोः क्रमान्क्रमते कर्ता ... अनुसंहरति सर्व पादं पश्चात् संज्ञतं (Cod. संहतं) द्विणस्य हरति क्रमते. — 12 x. 5. 37; D (schol.) अभिद्विणावृत्तिवचने नामि विपर्या-वर्तेत प्रतिषेधात् (Kāuç. 1. 26). — 13 D (schol.) अप्रिगृहाद्भिः ऋस्य द्वान्यां . . . (Ath. Paddh. पर्यायद्येन), xvi. 9. 3, 4. and Daç. Kar. निरीद्दते. —

इन्द्रस्य वचसा वयं मिचस्य वरुणस्य च।
ब्रह्मणा स्थापितं पाचं पुनरुत्थापयामसी-¹
त्यपरेणाग्मिमुदपाचं परिहृत्योत्तरेणाग्मिमापो हि ष्ठा
मयोभुवं इति मार्जियतां वर्हिषि पत्त्याञ्चलों निनयति समुद्रं वः प्र हिणोमीतीदं जनासं इति वा। १९।
वीरपत्त्यहं भूयासमिति मुखं विमार्षिः। १८। व्रतानि
व्रतपतयं इति समिधमादधाति। १९। सत्यं त्वर्तेनेतिः
परिषच्योदच्च हविरुच्छिष्टान्युडासयितः। २०। पूर्णपाचं दक्षिणाः। २१। नादिक्षणंः हविःः कृवीतः यः

<sup>1</sup> The first two padas are found in vi. 85. 2ab, but the सकलपाठ points to a different origin. -- 2 D(schol.) पशाद्मेजीग्मायनं सर्वायनं सर्वतः (!) हृत्वा. Cf. Kāuç. 3. 2. — 3 i. 5. 1. — 4 P Bi भार्जियताः E भार्जद्त्वा; D (schol.) ऋभुज्ञणं कृत्वाः — 5 K Ch Bi Bü Bh D (schol ) Ath. Paddh. and Daç. Kar. पत्यांजली (with double sandhi; cf. the introduction); D (text) पतन्या ग्रंजली; E पतन्यां ग्रंजली; P and Dar, in the introd. fol. 9al. 11 पत्न्यंजली; Antyesti. पतन्याजली; D (schol.) पत्यांजली बर्हिः करोति परिभोजनीयं वेदिसरणमेकेन तत्र बर्हि: शब्दप्रयोगात् । तसिन्नेव च बर्हिषि जाग्मायनमावर्तते —  $^6$  x. 5. 23; D (schol.) द्वाभाः —  $^7$  i. 32. 1. —  $^8$  D (schol.) पत्नी या ऋदिंग दिच्णपाणिनातानो मुखं शोधयति। वीरपत्नीति कल्पजेन प्रधानात. - 9 The verse is given in full in Kānc. 42. 16: its pratīka, in Vāit. Sū. 4. 22; D designates it as कल्पजा. — 10 D (-chol.) परि षिचामि जातवेद इति शेषप्रकर्णविशेषात्; see Tāit. Br. ii. 1. 11. 1; Çānkh. Çr. ii. 6. 11. — 11 E here adds the formula in full: 共起 लर्तेन परिषञ्चामि जातवेद इति; D (schol.) उदरगृहीतहवि:शिष्टानि (Cod. उदग्रहीत॰) स्वीकुर्यात्कर्ताः — 12 D (schol.) ब्रह्मकर्त्भ्यां पोषण-समर्थ पूर्णपात्र । ब्रीह्यादिधान्यदानं । दिचणावचनमन्यदिचणासंशब्दिते पूर्णपात्रस्य निवृत्त्वर्थः; Ath. Paddh. पूर्णपात्रं दिचला। ततो ब्रह्मा कर्ने वाचनं (!)। उत्तिष्ठ ब्रह्मणस्पते (xix. 63. 1) दृत्युचा ब्रह्मोत्यापयेत्. — 13 D (schol.) introduces this sutra with the words यः खयं करोति तस्य दोषमाह. — 14 K हविष्कु॰. — 15 Bi कुर्वति. —

कुरुते कृत्यामात्मनः कुरुत इति ब्राह्मणम्। २२। अन्वाहार्ये ब्राह्मणान्भोजयितं। २३। यद्वे यद्भयानिवतं भवित तद्व्वाहार्येणान्वाह्मयते। २४। एतद्व्वाहार्येन्स्यान्वाहार्यत्वम्। २५। ईड्या वा अन्ये देवाः सपर्येण्या अन्ये देवाः। ईड्या देवा ब्राह्मणाः सपर्येण्याः। २६। यद्भेनेवेड्याम्रोणात्यन्वाहार्येण सपर्येण्यान्। २९। ते इस्योभे प्रीता यद्गे भवन्तीति। २५। इमी दर्शपृर्णमासीं व्याख्याती। २९। दर्शपृर्णमासाभ्यां पाकयद्याः। ३०। अथाप्यपरो हवनयोगो भवित। ३९। कुम्भीपाकादेवं व्युद्धारं जुहुयात्। ३२। अधिश्रयणपर्य-

¹ D (schol.) परेखिव कारयेत्। यतो ऽ यं दोषः श्रूयते। त्रातानः कृत्यां कुरते। यो दिच्णां न ददाति। कृत्यावचनं (Cod. कृत्यावनं) ह्विषो विनाग्रहेतुलात्। उभौ च संधिजौ यौ (Cod. संजी) वैश्वदेवी थवुलिजी (!)। वर्जियला सर्वाहिषः साह्या यज्ञाः (Cod. यज्ञः) सद्विणाः (cf. Kauy. 73. 4,13)।... उपस्थाने जपांगानि मंत्रणादिषु खयंकर्तृत्वं। दिच्याभावात्। वैश्वदेव इति विश्वानायुःकामो यजते इत्युपतिष्ठते वा (Kāuç. 59. 1) कर्ण कोश्तमनुमनयते (Kāuç. 58. 1 and sŭ. 30, note) उपसीद (!) जपतीत्युदा-हरणानि (Kāuç. 10. 9); Ath. Paddh. तसाचादिवण हिनः शत्या वा दिचिएं द्वान्नातिश्कृतिर्विधीयत इति नवमे (Kāuç. 74. 23, end of the ninth adhyāya). — 2 D (schol.) श्रोदनादिभच्या ब्राह्मणाः . . .; Ath. Paddh. सर्वेच यजमानापेच ब्राह्मण्भीजने । यसात्कीशादित्यन्तः (Kauç. 139.25) इत्युत्तरतंत्रं समाप्तं (see Kāuç 5.5). — 3 D omits this passage, both in the text and in the commentary. — 4 D introduces this passage with the remark अवापि ब्राह्मणं भवति; cf. Kāth. S. viii. 13. — <sup>5</sup> E P Bi ॰पौर्सा॰. — <sup>6</sup> D (text) ॰पौर्सा॰. — <sup>7</sup> P ॰यज्ञ:; E यज्ञ; D (schol.) ... श्वप्रकर्णात्। पाकेन यज्ञः पाकयज्ञः। अग्रिहोचवैखदेवयोः नाज्येनित कर्तव्यताविशेषः । उभी च संधिजाविति प्रतिषेधात् (Kauç. 73. 4. 13; cf. sū. 22. note). — <sup>8</sup> D आपेयापीषोमयोद्भयोरंतरं — <sup>9</sup> D (schol.) खोदनसुसादेव निर्वापादितंत्रं खादिति — 10 D (schol.) बुडारमिति न मुग्नलों अबुदृत्य कुंभीपोकयोदें वताभेदे पृथक्तिया वि-शेषलात् —

यिकरणाभिघारणोद्यासनालंकरणोत्पवनैः संस्कृत्ये। ३३। अथापि स्रोको भवतः।

आज्यभागानां प्राक्तन्त्रमूर्धं स्विष्टकृता सहं।
हवीं वि यज्ञ आवापो यथा तन्त्रस्य तन्तवः।
पाक्तयज्ञान्समासाद्यैकाज्यानेकवर्हिषः।
एकस्विष्टकृतः कुर्याचानापि सति देवतेति । ३४।
एतेनैवामावास्यो व्याख्यातः । ३५। ऐन्द्रायो ऽच हितीयो भवति। ३६। तयोर्व्यतिक्रमे त्वमये व्रतपा असि कामस्तद्य इति शान्ताः । ३९। ॥ ६॥

で、大学をなるないころしたこれにいいない

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> D (schol.) अभे चरुरिति (Kāuç. 2. 7) अधिश्रयणं। परि लामे पुरं वसमिति विः पर्यमिकरणं (Kāne. 2. 10) । etc. . . जुज्ञयात् — 2 D (schol.) दर्शपौर्णमासयोरेव झोकाविमी भाष्टेते। गोपथत्राह्मणवा-क्यात स्रोकाविहोच्येते। दर्भपौर्णमासयोर्वच्यमाण एव। तद च हवनयो-गांतर्मिति। अथग्रब्दात्। अपीति ब्राह्मणादस्य संभावेत्वर्थः (!) — 3 Bü 4 D (text) तंत्रवः; D (schol.) ऋज्यभागी यस्राति तदा-ज्यभागानां (! for °भागांतं?)। प्रागधः। बख श्रापेयापीषोमयोस्तयोर्भेदो नाम कांचित्वा भेदपाप्त आह (Cod. आहं)। तंत्रं भवति। सक्त्कृतम्-भयो रपकरोत्यगृह्यमाणविशेषलात्। पुरसाद्योमादीनां ऋंगानामवधा-तादयद्वी (?) वर्तते। दृष्टार्थहेतूनि ऋपियादीनि ऋवापो (Cod. ऋातापो) विदितवाः यज्ञे दर्भपूर्णमासयोः यथका .. क्रंतंस्य (! for यथातंत्रं तस्य?) मध्ये तंतवः प्रतोतान् क इत्यर्थः (!?). — 5 D (text) एव; Ch E K P Bi एका:, so also four of Stenzler's MSS. of Âçv. Gr. (i.3.10). - 6 So emended; MSS. देवतीत (with double sandhi; cf. the preface); Âçv. Gr. has दैवत इति; D (schol.) पाकयज्ञान् बहनेक-स्मिन काले त्रासादीपलभ्य यथापवनं व्रतविसर्जन व्रतसमयः समावत्या-श्राति। समावर्तनीय इति तानेकाच्यान् (Cod. ॰वान) कुर्यात्। त्राच्यसा-धनात् होमान् सत्कुर्यात्। ऋदृष्टार्थानीत्येवं नचयति। वेदिकमध्ये पाकयज्ञहवीं वि श्रंते पार्वणादीनि सक्तानादेवतान्वेति हविषा The second çloka occurs Açv. Gr. i. 3. 10 (तदेषाभियज्ञगाथा गीयते). — <sup>7</sup> D (schol.) एतेनैव पौर्णमासाप्रेयेनामावास्या एंद्राग्न्यो व्याख्यातः. — 8 xix. 59. 1; D gives the entire hymn xix. 59 in सकलपाठ. — 9 xix. 52. 1. — 10 D (schol.) तयोर्दर्भूपौर्णमासयोरन्यतरातिक्रमायां ... शांता इति समिधी संप्रत्ययः। अवयो यंति वायोः पूत इति शांता इति (Kāuç. 25. 20, and note) अनेन निर्देशसामान्यात. —

श्रश्नात्यनादेशे स्थालीपाकः । १। पृष्टिकर्मसु साह्पवत्से । २। श्राज्यं जुहोति । ३। सिमधमाद्धाति । ४।
श्रावपति वीह्यवितलान् । ५। भक्ष्यिति श्रीरीदनपुरोडाश्रसान् । ६। मन्थोदनौ प्रयद्धति । १। पूर्व विषप्तीयम् । ६। उदकचोदनायामुदपाचं प्रतीयात् । १।
पुरस्तादुत्तरतः संभारमाहरित । १०। गोरनिभप्रापाडनस्पतीनाम । ११। सूर्योदयनतः । १२। पुरस्तादुत्तरतो ऽरएये
कर्मणां प्रयोगः । १३। उत्तरत उदकान्ते प्रयुज्य कर्माः
एयपां सूक्तेराश्रुत्य प्रदक्षिणमावृत्याप उपस्पृष्यानवेश्व-

¹ D (schol.), corrected ग्रव संहिताविधौ यस्मिन्यस्मिन्प्रदेगे ग्रग्ना-त्याभ्यतीति वा चोवति तस्याश्चोदनायाः स्थालीपाकभ्रेषो विधीयते — ² D (text) साद्ध्यवत्। स(!); D (schol.) पूर्वस्य चित्राकर्मत्यादोनि पृष्टिक-मीणि प्राक भेषज्य: (!; Kāuç. 18. 19 to 25. 1)। तेषु अञ्चातिचोदनायां (Cod. ॰द्नां) सार्क्पवत् । सं(!) स्थानीपाकः प्रत्येतव्यः — ³ D (schol.) यत्र जुहोतिचोदना न च होतवा चोदित। तत्र घृतं प्रत्येतवां — 4 KE तृषप्तीयः D (schol.) पूर्वग्रहणेषु चे चिषप्ता इति सूतं (i. 1) प्रत्येतव्यं . . . विषप्तीयण्व्देन संव्यवहारः; in the ganamālā (Atharva-parieista 34) this hymn is counted as the 23d gana, and called विश्वकर्मगणः। ये विषप्ता इति विश्वकर्मागणः(! all MSS.)।२३। — 5 K Bi उदकमो॰; D (schol.) यत्रोदकस्य संस्कार्श्वोचते तत उद्पानं प्रत्येतवाः — 6 D (schol.) निवासदेशात्संभारमाहर्तवः! — <sup>7</sup> E P Bi ॰प्राचादः K Bü ॰प्रपादः — 8 Bü यद्दनस्रतीनाम्; D (schol.) प्रदेश(!) नाभिप्रोप्तीति गौस्तस्रात्प्रदे-शाद्वानस्था (Cod. ॰वातस्थाः) त्राहर्तवाः. — <sup>9</sup> E Bi ॰द्येनतः; D (schol.) सूर्योदयकाले आहरेदिखर्थः, — 10 D (schol.) निवासस्थानस्य पर्वस्मिन्वा उत्तरस्मिन्वा (the last two words supplied conjecturally) त्रेरखदेशे कर्म प्रयोक्तवां -- 11 D (schol.) सर्वकर्माण उदकस्थोत्तरे कार्याणि — 12 D (schol.) ऋखयो यन्ति ग्रमुमयोभू हिरखवर्णाद्यः कृष्णं नियानं ससुषीहिंमवतः प्र सवन्ति वायोः पत इत्येपां मुक्तानिः the pratikas are i. 4.1; 5.1; 6.1 (श्रमुमयोभ् according to Darila to Kauç. 9. 1 are: आपो हि हा मयोभुवः शं नी देवीर्भिष्टय इति); i. 33. 1; vi. 22. 1; 23. 1; 24. 1; 57. 1. This gana does not occur in the gaņamālā, Ath. Pariç. 34; cf. Kāuç. 18. 3; 41. 14, etc. —

माणां ग्राममुदावजिता। १४। आश्यवन्ध्याप्तवनयानभस्याणिः संपातविता। १५। सर्वाण्यभिमन्त्याणिः। १६।
स्त्रीव्याधितावाष्ठुताविसक्ती शिरस्तः प्रक्रम्या प्रपदात्रमाष्टिः। १९। पूर्वे प्रपाद्य प्रयस्तिः। १८। चयोदश्यादयस्तिस्तोः दिधमधुनिः वासियत्वा बधाति। १९। आश्यतिः। २०। अन्वारब्यायाभिमन्तणहोमाः । २१। पश्चादयेश्वभैणि हविषां संस्कारः। २२। आन्दुहः शकृतिग्रहः। २३। जीवधात्यं चर्म। २४। अक्णोः ऽश्मा। २५।
आध्रवनावसेचनानामाचामयति चः। २६। संपातवता-

THE BETT OF THE PERSON OF THE

¹SoP BiBh Ch (prim. man.) D (schol.); K•वेच्यमाणा; the rest •पेच०-<sup>2</sup> Ch P Bi ॰पान॰; K ॰पान॰ corrected to ॰यान॰; D (schol.) यास्रत इति यानं. — 3 So K; Bü ॰भचाणि corrected to ॰भच्याणि; the rest भचाणिः D(schol.) भच्यते तदि(ति) भचं. — 4K D ॰मंचाणिः D(schol.) यावत् किंचिदनुसाधनं सर्वे तद्भिमंत्र्य संपातवद्संपातवच्च (Cod. our-तंवंच) सर्वश्रव्दस्य निर्वदोषत्वात्. Cf. Kāuc. 10. 7. note. — (schol.) स्त्रो व्याधिता पुमान्वाधित ग्राप्तुता स्त्रो ग्रवसिकः पुमा च्छिरस श्रुयते तचायमन्यविशेषः । तच च प्रथमं प्रदानं (! for प्रपादनं?) तती प्रदानं (Cod. ॰न) मंथयोः (ली. ॰वी. 7) पूर्वग्रहणात. Cf. Kāuc. 26. 19; 28. 15. — 7 So all MSS. श्राद्य: nominative for accusative! cf. Văit. su. 11. 24 and J. A. O. S. xi p. 383; D (schol.) वयोदशों च चतु-दशीं चादिग्रहण (!) तासु ... - \* Ch ॰ मधूनि; D (schol.: दिधम-धनीत्वेकवत्तम् चयः तत्र खापयित्वाः — "D(schol.) बद्धा दिधमधनि(!) कीर्यितार्!) आश्यित कर्ता ... दिधमध्नामाश्यलं प्रतिपाचलात --10 D (schol.) ऋन्वारभतीत्यन्वारव्यः कार्रीयता कर्तरि ...। कर्ता वि-षासहिसित्यभिमंत्रयते (xvii. 1-5)।... ऋन्वारंभणं कारियत्यत्यी-निर्देशात. — 11 D text) जीवघातं: D (schol.) ऋधिकर्मसु चैर्मग्रहणे विलनः प्राणिनश्चर्म प्रयोक्तव्यं जीवघाताईस्य · · · — 12 E P (चर्म) कर्णी-प्रमा; D (schol.) यवाप्रमा चोद्यते स विप्तर्युगः (Cod. विप्तः) प्रत्येतव्यः। वर्त्त द्ति यावत् ; ef. Kâuç. 47. 32: 53. 2. — 13 D (schol.) द्रवाणि क्रियासाधनलात् । त्राञ्जवनावसेचनानि तेपामाचमयति कार्ययतार् (!) ग्रासवनावसेचने करोतिः —

पुरलाडोमवत्मु निशाकमं पूर्वोह्त यद्योपवीती शालानिवेशनं समूहयत्युपवत्स्यद्वसमशित्वा स्नातो ऽहत-वसनः प्रयुङ्के । १ । स्वस्त्ययनेषु चं । २ । इज्यानां ' दिश्यान्वलोन्हरति । ३ । प्रतिदिशमुपतिष्ठते । ४ । सर्वचा-धिकरणं कर्तूर्देक्षिणा । ५ । चिरुदकक्रिया । ६ । अन-नराणि समानानि युक्तानि । ९ । शान्तं संभारम । १० । अधिकृतस्य सर्वम् । ९ । विशये यथान्तरम् । १० ।

<sup>1</sup> Ch Bü न्यङ्ते; D (schol.) ऋची ऋंते वा ---अभ्याधेनां: D (schol.) यानि विधिकमात्यभ्याधेयानि तेषां कार्यता धूममात्मनि वधाति — 3 P Bh वे(ज्यानां); wantingin D(text); D(schol.) to the entire sutra: खिलदा ये ते पन्यान इत्यादीनि (i. 21. 1 et al.; vii. 55. 1 et al.; cf. Kang. 50. 1 and the स्वस्त्ययनगण, Ath. Parig. 34. 11, cited under Kāuç. 25. 36) खस्त्ययनानि तेषु पुरस्ताद्योमवत्सु etc. — <sup>4</sup> D (text) देखाना; ef. also the schol. to the next sutra; D (schol.) खस्त्ययनयागदेवतास्थो बिलं हरति -- 5 D (schol.) ई्छाना बिलं दत्त्वा (!). — 6 PD (text) कर्तु; D (schol.), very corruptly, न स्वस्ता-यनेष्वेव कि तर्हि सर्वविधिकर्मस्त्री- (Cod. ॰ स्त्रि॰) कर्मार्थे हि सर्वशब्दे प्राङ्गल उपांश करोति । ऋधिकरणं कर्तुं (!) दिचिणेखेव प्रत्येतव्यं (Cod. पत्वा)। एवं सति शब्दे विधिकर्मसु भविष्यत्युपाशुवत्।... ऋधिकरणा-भावे ख्यंकर्तृत्वमुपस्थानादिषु विश्वे देवा देति विश्वानायुःकामो यजत उपतिष्ठतेत्युदाहर्णं (! Kāuç. 59. 1)। पूर्णपाचं तु ब्रह्मणः कर्तृग्रहणात्. —  $^7D(\text{schol.})$ विधिकर्मसुयोदकेन चोद्यते किया सा त्रिः कर्तव्यति निश्चयः. —  $^8D(\text{text})$  स्रांतराणि —  $^9W\text{anting in }D(\text{text})$ ; D(schol.) सहितायां यान्यनंतराणि सूक्तानि पद्यंते तुः सार्थानि च तानि कर्माणि समुचितानि प्रयोक्तव्यानि — 10 D (schol.) शांतत्वं सभारस्याभिचारिकवर्जमांगि-रसं . .; cf. Vāit. Sū. 5. 10. — 11 E Bi सर्व; D (schol.) अधीकृतस्य (!) द्रव्यसाग्रहण् (!) प्रत्येतव्यं। यानमारोह्यतीत्वेतत्वर्म (Kāuç. 25. 13) विद्रा ग्ररखेत्वन प्रत्येतवं(Kāuç. 25. 10)। नोत्तमयोः ऋधिकृतस्य द्रव्यस्थाग्रहण्ं(!) प्रतित्यं। कथं मह इति मादानकणृतं चीरौदनमञ्जाति (Kaeç. 12. 1.)। चमसे सङ्ख्यात्साया इति (12. 2) चमसो ६ पि (Cod. चमसापि) मा-दानक एव. — 12 So emended; MSS. विषये; D (schol.) मंत्रकर्मद्रव्य-संग्रये यज्ञिकृष्टं तत्प्रत्येतवां. —

ž

प्रयञ्ज पर्श्वमिति देशलवनं प्रयञ्जति । ११। ञ्चराती-योरिति तक्षति । १२। यच्चा शिक इति प्रक्षालय-ति । १३। यद्यत्कृष्ण इति मन्त्रोक्तम् । १४। पलाशो-दुखरजसुकाम्पीलसम्बङ्गशिरीषसक्त्रवरणिबल्व- १००० ११.१० जङ्गिडकुटकगर्द्धगलावलवेतसशिस्तलसिपुनस्यन्दना- १३.१५ रिणकाश्मयोक्ततुन्युपूतुदारवः शानाः । १५। चि-तिप्रायश्चितिश्मीशमकामवंशाशाम्यवाका-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> D Ch (prim. man.) परशुम्. — <sup>2</sup> xii. 3. 31. — <sup>3</sup> Ch K Bh D **०लव**एं. — <sup>4</sup> Cf. Kāuç. 1. 24; 61. 38. — <sup>5</sup> x. 6. 1. — <sup>6</sup> x. 6. 3. — <sup>7</sup> xii. 3. 13. — <sup>8</sup> D (schol**.) उल्रूखलमुसलं प्रचालयेत्.** — <sup>9</sup> Ch E P Bı Blı **जम्ब्.** — 10 The MSS, write the word with anusvara, and it is difficult to decide whether they read वंघ or वंदा; D (schol.) स्रमंघी हिमवत इति प्रसिद्धौ. — 11 P Bi D श्रारीय: K श्रारीय: — 12 D (schol.) स्रतय-स्तिलकः। वर्णाबल्बी प्रसिद्धीः — 13 D (schol.) जंगिडो ८ र्जनः अचल इति द। चिणात्यः कुटको मालवके प्रसिद्धः । गह्यो वेषं । गलावन हिमवति। वैतसः प्रसिद्धः। ग्रुरिगोति प्रसिद्धः। ग्रंबल 🕍 जोषणं विलेभे न्यानर्ताः (and below, sū. 16. note 7: ग्रांबलस्य जोषणीति!)। ग्रुल्मलि करंटकः। त्रपिखामी सिपुना धायटी प्रसिद्धः (!). — 14 🗘 (schol.) स्वंदन मदन इत्येवं प्रसिद्धः — 15 ऋष्मयोक्ता मतकः। ऋपटाः — 16 Ch P Bh तुन्यः D (schol.) तुन्युस्तिनसः (! for तिनिमः ?). — 17 Bü K E पतः हैं. Kāuç. 58. 15; D (schol.) प्रतदाबदेवदाद: - 18 K and Ath. Paddh. चित्तः; Bü Ch E P Bi Bh चित्तिः; Vāit. Su. 5. 10 चित्यादिभिः. K P Bi Ch Bh and Ath. Paddh. प्रायशित्त:; E ॰िवत्ती; Ch has a colon here; D (text and schol.) चितिः प्रायश्वितः खिचितिः प्रायश्वितः दंदः ताभामेवविधाभा वर्णेन सिडिभूमिख वर्तन प्रसिद्धे (!)। मेव प्रायिक्त-विश्लेषः (!) । त्रीणित्रीणि सर्वाणि पर्वणि (!) उभे श्लमजनारे (! for ोजकारे?). — 19 So all MSS, of text; Dag, Kar, and Ath. Paddh.2 भूमीका; Ath. Paddh. प्रमिका; D (schol.) भूमका नंदप्रे वार्यपृष्ठतो जाता वर्णप्रसिद्धाः — 2º Ath. Paddh. श्वंशा; D (schol.) सवशा रांगालवंशकः. — 21 Bü स्थाम्यवाकाः D (schol.) शाम्यवाका ऋपामा-र्गसदृष्येः फलैः स्निग्धैः हस्वतरागतपुष्पं वासकृति स्त्रात् 🤃 —

तलाशापलाशवाशाशिशपाशिषलिसपुनदेशापा- 1234 मार्गाकृतिलोष्टवल्मीकवपादूर्वाप्रान्तवीहियवाः 10 शा-न्ताः 19६1प्रमन्दोशोरशलल्युपधानशकधूमा 10 शा-१ १९ । सीसनदीसीसे 12 13 अयोरजांसि कृकलासिश्रः सी-सानि । १८ । दिध घृतं मधूदकिमिति रसाः । १९ । वी-हियवगोधूमोपवाकितलिप्रयङ्गश्यामाका 14 15 इति मि-

¹ D (schol.) तलाशा मालिका (Cod. म॰) त्रवली प्रसिद्धः — ² All MSS. पंबाभो. — 3 EB वासा; D (schol.) वासा(?) वृषक:; ef. Kāuç. 39. 6. — 4 Р Віशोशिपा; Вй श्रंशपा; Daç. Kar. सीसपा; Ath. Paddh. भींभ्रपा; D (schol.) अडोलसा (! for अंडो॰?) भिंभापा प्रसिद्धः (!) — <sup>5</sup> P Bh दर्भो ६ पामार्ग:; the remaining MSS. and Daç. Kar. दर्भोपा: Ath. Paddh. दर्भ: उपामार्ग:; D दर्भ:। ऋषा॰. — 6 D (schol.) ऋाकु-तिलोष्ट चेत्रलोष्टः । वल्गोकवपा वल्गोकमध्य (!). — 7 D (schol.) पुनः शांतग्रहणं वृज्ञत्वात् । पूर्वेषामिह चौषधित्वात्। शान्युद्वे त्रामा विधा-नयोगः।.. ग्रंबनस्य जोवणिति पर्यायो ऽस्ति सो ऽपि संदेहः (cf. sū. 15, p. 25. note13); Ath. Paddh. ता: श्रान्ता: गोपथत्राह्मणे (i 2.18) दिविधा उत्ता:। एका आगिरसीभिः। तकृदृष्टातः। स खलु शान्युद्कं चकाराथर्वणीभि-यांगिरसीभियेति ब्राह्मणीतः। तत्र या त्रांथर्वणों सा की ग्रिकीता। या त्रांगिरसी सा वैतानोक्ता (5. 10). — 8 D schol. प्रमंद इंदुक: एवं प्र-सिडः। वाला उग्रीर गंधद्रवं। ग्रलली खावित्शलाकः — 9 K P Bh D (text) उपधानं; Ch उपाधानं; D (schol.) उपधानं उपधानकं; cf. जर्-दुपानहां Kāuç. 17, 10; 41 6; 84, 9? — 10 D (schol.) श्रक्यूम ब्राह्मणः; cf. Kāuç. 50. 16 and Ath. Paddh. to Kāuç. 76. 18 अपन स्थाने चलारी ग्राक्यूमाः सूर्यापाठकं कुर्वन्ति — 11 So Bi; Bü चरतः corrected to जर्तः; the remaining MSS. चर्तः; D (schol.) एतानि जीर्णानि प्रत्येतव्यानि; cf. जर्त्प्रमन्ट् Kāuç. 25. 11; also 16. 1, note. — D (text) भीस; Ch Bi सीसं — 13 K D (text) नदीशीसे; E नदीसीसे; D (schol.) to the entire sutra शीसकं सीसं नदोफेनपिंड:। अथीरजः लोहिकिष्टः (! for ् किटुः?) । कृकलासः प्राणी प्रसिद्धः तस्य प्रिरः (cf. Kāuç. 47. 39)। शीसचोंद्नास्वितानि प्रत्येतव्यानि। ज्येष्ठस्यांजनी शीसा-न्युदाहर्गां (!) समासे समुचयः । इतर्च विकल्पश्चिच्यादिवत् (sū. 16.). — <sup>13</sup> Bh Ch D (text) **॰पवाकस्ति॰**; D (schol.) उपवाक इति ऋभियवाः। सुराष्ट्राणां प्रसिद्धाः. — 15 So P Bh and Daç. Kar; the rest श्रामाका.

श्रधान्यानि'। २०। यहणमा यहणातं। २१। यथार्थमु-दक्षान्योजयेतं।२२। इहैव ध्रुवामेह यातु यमो मृत्युः सत्यं वृहदित्यनुवाको वास्तोष्पतीयानि'। २३। दिव्यो गन्धर्व इमं मे अग्रे यो ते मातेति मातृनामानि'। २४। स्नुवा-नमिदं हिविनिस्सालामरायस्ययणं शं नो देवी पृश्चिपर्या पश्यित तान्सत्योजास्त्रया पूर्व पुरस्ताद्युक्तो रक्षोहण-मित्यनुवाकश्चातनानि'। २५।॥ ६॥

## अखयो यन्ति शम्भुमयोभूं हिरएयवर्षा निस्सालां

<sup>1</sup> Ch (sec. man.) and D (schol.) 和菜o; so also Pet. Lex. sub voce, and Weber, Omina und Portenta, p. 404. — <sup>2</sup> D (schol.) यथार्थ (!) संहितायाः विधि प्रतिज्ञातः तस्राच्च कर्मणि किंपरिमाण त्रप-रिमितायाः प्रयोगे ग्रहण्मित्यनियमे प्राप्त इदमुखते ग्रहण्मा ग्रहणा-दित्येकं यथार्थवचनात् ... — 3 E Bi D (text) उदकान् ; Daç. Kar. उडकान् ; D (schol.) पुनक्तप्रयोगः । पंचपटिलिकायामेव कथितः। त्रार्षो (!) संहितायाः अर्मसंयोगात् । त्राचार्यसंहितास्यासार्थाः । त्रस्याः सयोगसंहिता तस्याः परिपूर्णमाह (! for ॰पूरणम॰?)।... साकांचस्य परिसमाध्यर्थ वचनमुद्रकी: धममिति धममनुमंत्रयते (Kane. 16. 12.) ---<sup>4</sup> The pratīkas are iii. 12. 1; vi. 73. 1; 93. 1; xii, 1. 1. corresponding gaņa of the gaņamālā (Atharvaparigista 34. 5) reads as follows: आशानामाशापानेभ्य रहीव ध्रुवामधङ्गन्त्रो योनिमृत पुत्रः पितरमिन्द्रस्य गृहो असीति चतस्रो दिवे स्वाहारमवर्म मे पृथिव यो या न याति धन्वानीति दे जर्ज विभदिति षद्मत्यं बृहदित्यनुवाको वासोप्पती-यानि ॥ प ॥ इति वास्तुगणः । The pratikas are i. 31. 1; iii. 12. 1; v. 9. 1 and 5; v. 10. 1-7; vi. 10. 1; vii. 41. 1; vii. 60. 1; xii. 1. 1. -<sup>5</sup> The pratikas are ii. 2. 1: vi. 111. 1; viii. 6. 1: cf Ath. Pang. 34. 4. दियो गन्धर्व चा पश्चतीमं मे चये या ते मातेति मातृनामानि॥४॥ इति मातृगण: ॥ The pratikas are those of the Kāuçika with the addition of iv. 20. 1 between the first and the second. - " The pratīkas are i. 7.1; 8.1; ii. 14.1; 18.3; 25.1; iv. 20.2; 36.1; 37. 1; v 29. 1; viii. 3. 1; Ath. Paric. 34. 3 presents the same gana (चातनगण:), adding in their proper order the hymns i. 16. 1; 28.1; vi. 32. 1; 34. 1. — <sup>7</sup> D ॰ मदोभू हिं॰ —

ये अप्रयो ब्रह्म जज्ञानिमत्येका तदेव मृगारमूक्तानि । १। उन्नमं<sup>3</sup> वर्जियलाप नः शोश्रुचदघं पुनन्तु मा ससुषी-र्हिमवतः प्र सवन्ति वायोः पूतः पविचेश शं च नो मयश्व नो ऽन्डुझस्तं प्रथमं मह्यमापो वैश्वानरो रश्मि-भियमो मृत्युर्विश्वजित्संज्ञानं नो यद्यनारिक्षे पुनर्मेति-न्द्रियं शिवा नः शं नो वातो वात्वियं ब्रूमो वनस्पती-निर्ति । २। पृथिये श्रोचायेति वः प्रत्यासिञ्चति । ३। असयो यन्ति शम्भुमयोभू हिरएयवर्णाः शंतातीयं शिवा नः शं नो वातो वात्वियं ब्रूमो वनस्पतोनिति । ४। Bü एको corrected to एका. D (schol.) एकाग्रहणं (!) सूत्रप्रसं-<sup>2</sup> According to Dārila, the hymns called श्रम्भस्योभ are आपो हि हा मयोभुवः शं नो देवीर्भिष्टय इति (i. 5. 1; 6. 1); the pratīkas therefore are i. 4. 1; 5. 1; 6. 1; ii. 14. 1; iii. 21. 1; iv. 1. 1. In the beginning of Ath Paric. 34. 26 the मृगार्स्तानि are given exactly as in the Kāucika; cf. also Pet. Lexicon sub voce. — 3 D (schol.) मृगारूर्ध्वानुवाकौ (!) तयोरनुपर्युक्तानि सूक्तान्यप्रेर्मन्व इत्यादीनि (iv. 23. 1) तेषु सर्वेषु प्राप्तेषु तमहं रुट्रेभिरिखेतद्वर्जयिला (iv. 30. 1); but Ath. Paddh. ग्रम्बयो यन्तीत्यादि तावत्पर्यन्तं यावदान्यातलीवर्ज (xi. 6. 23; i. e. the last verse of the last hymn in this gana). — 4 The pratīkas are iv. 33. 1; vi. 19.1; 23. 1; 24. 1; 51. 1; 57. 3; 59. 1; 61. 1; 62. 1; 93. 1; 107. 1; vii. 52. 1; 66. 1; 67. 1; 68. 3; 69. 1; xi. 6. 1; the Ath. Paric. 34. 26 has the same text (joining on to the मगारस्तानि in the preceding passage), and it ends . . . अपि वृमो वनस्पतीनिति शान्तिगणः॥ इति सर्वैः सूर्तैः कौशिकोत्तवृहक्कान्ति-गणः ॥ २६॥ The Ath. Paddh. in its description of the शान्युद्वं also knows the distinction between बृहच्छान्तिगण and लघुशान्तिगण; cf. sū. 4, note 7. — 5 vi. 10. 1. — 6 K and Ath. Paddh. มุสาสา. — <sup>7</sup> The pratikas are i. 4. 1; 5. 1; 6. 1 (cf. note 2 on this page); 33. 1; iv. 13. 1 (the श्रंतातीयं सूतं. So according to Dārila: उत देवा इति

श्रंतातीयं, the Ath. Paric. 34. 27, which has simply the pratika उत देवा, and the Ath. Paddh. श्रंतातीमृत देवा सूक्तं); vii. 66. 1; 67. 1; 68. 3; 69. 1; xi. 6. 1. Ath. Paric. 34. 27 has the same gaṇa, and it

is there called **चघुगान्तिग**ण; so also Ath. Paddh. —

पृथिवी स्रोचायेति चिः प्रत्यासिच्चति। ५। इति शा-न्तियुक्तानि।६। उभयतः साविच्युभयतः शं नो देवी ।७। स्रहतवासाः कंसे शान्युदकं करोति । ६। स्रतिसृष्टी स्रपां वृषभ इत्यपो ऽतिसृज्य सवी इमा स्राप स्रोषधय इति पृष्ट्वा सवी इत्याख्यात स्रो बृहस्पतिप्रसूतः

いいていていますのでは、大きなないでは、大きなないできないできないのできないできないできないできないできないできないできませんできないできないできないできないできないというというというというというと

<sup>1</sup> vi. 10. 1; Ath. Paddh. to this and sū. 3: पश्चिश श्रोचायेति तुचेन शान्युद्वसमध्ये शान्युद्वं प्रचिपति । पुनः पृथिवै श्रोचायेति तृचेनापि पर्युचिति प्रतृष्ट्यं — 2 Ch E have a colon here and not after ॰ सुक्ता-नि; D (schol.) पूर्वी गणः शांतिवाचा उत्तरो ऽ पि शांनिशब्दवाचाः समुचितानां संज्ञा पूर्वोत्तरा ... सर्वपापप्रशमनयोजनलात् शांतिशब्दप्र-योगः संव्यवहारभावात् । एतानि युक्तानि महाशांतिसंज्ञा भवतीति वाक्यविश्वेषः महाशांतिमावपति संव्यवहारदर्शनात् (Kāuç. 39. 27; 43. 5). — 3 D (schol.) शांतेराच तयोस्तत्सवितुर्वरेखमिति कर्तवा (RV. iii, 62. 10; also VS. TS. SV. etc.) उभयत: शं नो देवो (i. 6. 1 or ii. 25. 1) . . . आचार्यः शांखुद्वे मंत्राणां प्राक्सविच्या शांखुद्व-क्रियामाह; Ath. Paddh. शांखुदकप्रारंभे समाप्ती च शं नो देवी साविची चेति प्रयोत्तवा; these two hymns stand at the beginning of the first gaṇa, the भानित्रण (Ath. Paric. 34. 1). The remaining pratikas of this gana are xix. 1. 9 (wanting in the Chambers codex); xix. 1. 10; vii. 69. 1; xix. 12. 1; cf. the two çantigaņas above. There is further a पिप्पचादिशान्तिगण in the gaṇamālā, Ath. Pariç. 34. 20. which contains the latter of these hymns: शूं नो देवी शूं न इन्द्रायी भ्रं नो वातो भ्रान्ता द्यौः पिप्पनादिभ्रान्तिगणः । नुवान (!). The pratīkas are i. 6. 1 (ii. 25. 1); xix. 10. 1; vii. 69. 1; xix. 9. 1. — 4 Ch E have a colon here and not after देवो. — 5 xvi. 1. 1. — 6 Ch विस्त्रा; D omits the passage from the beginning of the sūtra up to this word. — 7 K Bi D (text) and Ath. Paddh. स्प्रदा; Bu सुद्वा in the text पास्य on the margin. — 8 E Bü Ch • खाता: D (schol.) त्रोषधीर्गृहीला। त्राहारकं पृच्छति। सर्वा इमा त्रोषधय पृच्छति। . . . त्राहारकः प्रत्याह सर्वा इति सर्वा ऋषिः Ath. Paddh. प्रथमं कर्ता ब्रह्माएं प्रयक्ति। सर्वा इमा ऋष श्रोषधय इति सृद्वा (!)। सर्वा इति ब्रह्माब्रवीत्। सर्वा इति किं। चित्यादिभिः सर्वाभिरोपधीभिः। (cf. Kāuç. 8.16) गंगादिसर्वाभिर्द्धिः — <sup>9</sup> KPBü and Ath. Paddh. बृहस्पतिः — <sup>10</sup> Ch प्रसूतष्क**ः** -

करवाणीत्यनुद्धायों भितृप्रसूतः भवानित्यनुद्धातः कुर्वितं। ए। पूर्वया कुर्वितेति गार्ग्यपार्थस्रवसभागलिका-द्धायनोपरिवभवकोशिकजाटिकायनकोरूपथयः । १०। स्रन्यतस्या कुर्वितेति युवा कोशिको युवा कोशिकः। १९।॥ ९॥

॥ इत्ययर्ववेदे कौशिकसूचे प्रथमो ऽध्यायः समाप्तः॥

¹ So all MSS. — ² Ch Bi भवानी • — ³ Ath. Paddh. कर्ताव्रवीत्। श्रों बृहस्पतिप्रसूतः करवाणि । ततो ब्रह्माव्रवीत् । सवितृप्रसूतः क्रतां भवानिति — ³ D (schol.) पूर्वया शान्या (su. 2) शांखुदकं करोति —

पूर्वस्य मेधाजननानि । १। श्रुकसारिकृशानां विद्वा विद्या विद्वा विद्या विद्या विद्या विद्या विद्या विद्या व

¹ पूर्व चिषप्तीयं (i. l.); cf. Kāuç 7. 8. — ² Bü भारि; E सारिक. — ³ D (schol.) कृशः गोमेणक इति प्रसिद्धाभिधान कृष्णवर्णा दीर्घपुक्छ(!). — ⁴ E जिद्धां. — ⁵ D (schol.) मेधामिक्छतः ग्रीवायां बंधनं . . . ऋयं मे वर्ण उरसीति (x. 3. 11; cf. Kāuç. 19. 22.) च तथालिंग ऋास्रादि सुत्तीन सं-पाताः (cf. Kauç. 7. 15) आज्याहुतीनां संपातानानयतीति होमः। उभी च संधिजाविति वचनात् (cf. Kauç. 74. 13). — <sup>6</sup> Bü ऋाश्यंति; D (schol.) यो मेधां कामयते तं कर्ता आशयति । जिङ्कामन्यतमाः — <sup>7</sup> With this and the preceding sutra cf. Kauc. 7. 5, 6. — <sup>8</sup> E D (text) भैच्यं; D (schol.) ऋधाययिवे (!) भिचानां समूहं ददाति विषप्तीयेना-भिमंत्र्य (i. 1) सर्वाखभिमंत्र्याणीति(Kāuc. 7. 16) वचनात् 🖛 9 D (schol.) यन्नेधाविनमिछंति रात्रावनुमंत्रणमहनि स्वापप्रतिवेधात् — 10 MSS. of the text उपसीद; D (schol.) ब्रह्मचारी खाध्यायार्थं गुरुमुपा-सीदं (!) जपति — 11 D (text) धाना ॰ मित्रा; D (schol.) धानाः घृतेन मित्रिताः जुहोतिः — 12 D (text) °मित्रान्; D (schol.) तिलै: मित्रितां धानां हुला ब्रह्मचारी — 13 D (schol.) त्रिषप्तीयेन कारियता — 14 D (text) सूत्रस्थातं — 15 D (schol.) धाना त्रजिनेन कर्ताः —

सकृज्जुहोति । १४। दग्रधानाजिनं ददाति । १५। ऋहं हदेभिरिति श्रुक्कपुष्पहरितपुष्पे किंस्त्यनाभिपिप्पल्यी जातह्वपश्रकलेन प्राक्स्तनयहात्राश्रयित । १६। प्रथमप्रवदस्य मातुह्वपस्ये तालुनि संपातानानयित । १९। दिधमध्वाश्यित । १६। उपनीतं वाचयित वाषेश्रति कें कर्म । १९। तं नो मेधे द्यौष्य म इति भक्ष्यित । २०। खादित्यमुपितष्ठते । २९। यद्ये तपसेत्यायहायग्यां मिश्र भक्ष्यित । १२। अग्रिमुपितष्ठते । २३। प्रातर्पि गिरावरगराटेषु दिवस्पृष्यिया इति संहाय मुखं विमार्ष्टि । १४।॥ १॥॥ १०॥

## पूर्वस्य' ब्रह्मचारिसांपदानि । १ । ऋौदुम्बर्थादयः । २।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> D (schol.) ऋजिनेनैव. — <sup>2</sup> Bü द्धाति; D (schol.) द्दाति कर्वे. — <sup>3</sup> iv. 30. 1. — <sup>4</sup> K नाभिः; D (schol.) किंस्त्रः श्रृंखः तस्य नाभिः — 5 D (schol.) and Ath. Paddh. जातरूपश्रकलेन निघ्यः — 6 D (schol.) इदं जातकविधिक्यः; Ath. Paddh. and Dac. Kar. introduce the corresponding passages with the words: ऋष जातकर्म उच्चते. — <sup>7</sup> D divides a sūtra here; D (schol.) ऋहं रुद्रेभिरिति सूत्रं (iv. 30. 1) ऋा यातु मित्र इति गणांते वचनं (iii. 8. 1; cf. Kaue. 55 17)। उपनीतमितिवचनात. — 8 D (schol.) यो वर्षशतमायुरिच्छति पुत्रादेः स प्रथम(प्र)वदेवं (!) सर्वे कर्म कुर्यातः — <sup>9</sup> vi. 108. 1; xii. 1. 53 (D (schol.) बौच म द्दं पृथिवी चांतार्चं च म व्यच इति क्रमलिंगाञ्च). — <sup>10</sup> Bü °तिष्ठति; D (schol.) ऋन्यतरेण उप-स्थानं. — <sup>11</sup> vii. 61. 1. — <sup>12</sup> Ch Bü D (text) °ग्रहायिखां. — <sup>13</sup> D (schol.) मार्गशोर्षपौर्णमास्यां मेधाकाम:; this sutra is wanting in E. -<sup>14</sup> This sutra is wanting in D. — <sup>15</sup> iii. 16. 1; vi. 69. 1; 125. 2 (ix. 1. 1; xix. 3. 1); D (schol.) दिवसृथिया इति पंचानुवाकाद्यं These pratikas are part of the second वर्चस्यगण, Ath. Paric. 34. 27; cf. Kāuç. 12. 15 and 12. 10, note. — 16 D (schol.) ब्रह्मचारी निद्रां खत्का — 17 पूर्व निषप्तीय (i. 1); ef. Kāuç. 7. 8. — 18 Cf. Kāuç. 10. 4. --

ब्रह्मचार्यावसयादुपस्तरणान्याद्धाति । ३ । पिपीलिन कोडापे मेदोमधुश्यामाकेषीकतूलान्याज्यं मेदोमधुश्यामाकेषीकतूलान्याज्यं मेत्रहोति। ४। श्राज्यशेषे पिपीलिकोडापानोप्य याममेत्य सर्वहुतान् ५। ब्रह्मचारिभ्यो ऽत्तं धानास्तिलिमश्राः प्रयद्धति। ६। एतानि यामसांपदानि । ७ । विकार स्थूणामूलावतन्य्यानि सभानामुपस्तरणानि । ६ । यामीणेभ्यो ऽत्तम् । ९ । सुरां सुरापेभ्यः । १० । श्रोदुस्त्रयादोनि भश्यणानानि सर्वसांपदानि । १० । श्रोदुस्त्रयादोनि भश्यणानानि सर्वसांपदानि । १३ । सव्यात्पाणिहदयान् ह्योहितं रसिमश्रमश्राति । १४ । पृश्चिमन्थः । १५ । जिद्धाया उत्साद्यमस्थोः परिस्तरणमस्तृहणं हृदयं दूर्श उपनद्य तिस्रो राचीः पल्पूलने वासयित । १६ । चूर्णा-

これのできるとなるのは、大変ないないないできないというないできないのできないというないできないできるのであるないできないというできないないできないできないできないというというないというないというない

<sup>ा</sup> E ब्रह्मवर्चावसथान्य॰. — ² D (schol.) कीटिकाभिक्लोर्षमृदः... — ³ Ch E Bü ॰शामाके॰. — ⁴ D (schol.) द्षीकतूलं (Cod. दूषी॰)
श्राप्षः — ⁵ D (schol.) द्राधांदुंबर्यादीनि धानानां प्रदानांतानि
यामकामेन कार्याणि. — ⁶ D (schol.) ब्रह्मचारिसांपदेष्वयं विशेषो
यामसांपदात् ... समिद्धिकारः। उपखरणेषु ... उभयविशेषण्यात्
विकार् इति वर्तते — ˚ P Bh यामणीभ्यो; E यामणिभ्यो; D
(text) यामणिभ्यो; D (schol.) ब्रह्मचारिखाने यामीणाधिकारः. —
॰ K सुरापे; D (schol.) ये यामोणाः सुरां पिबंति तेभ्यो मयं द्यातः —
॰ Bü भवणः — ¹¹ D (schol.) श्राद्यूप्पनाश्चकंत्पूनामादधातोत्येवमादीनि (Kānç. ५६ ⁴ fg.) भव(य)तीत्येवमञ्चानि (! for ॰मन्तानि?)
कर्माणि सर्वकामस्य भवंति पूर्वयहण्मुकं (i. 1). — ¹¹¹ So Bi
only; the rest च्योतिष्यु॰. — ¹² D (schol.) पूर्वस्य (i. 1) कर्म
पृश्चिमंथः। पृश्चिगोः कर्वरा (!) तदंगसाधनो मंथसद्वहण् जिह्वादीनो (-ee
the next sǔ.) पृश्चिसंप्रत्यार्थः — ¹³ So K Ch Bi; P Bh ॰स्त्र्हणं;
E ॰स्तृहर्णे Bö. suggests hesitatingly the reading परिसर्णं मिलाष्कं
comparing Hemac. 625ः मिलाष्को मस्तुनुङ्गकः; cf. note 14. — ¹¹ K E
Ch वाचयितः D (text and schol.) जिह्वायानुसावमच्णो (!) परिसरणो
वृषिकामस्तृण्दे (!) मेधूलकः । हृद्यं प्रसिद्धं । सर्वाणि प्रञ्चं (!) जिह्वा-

नि करोति'। १७। मैश्रधान्ये मन्ये छोष दिध मधु-मिश्रमश्राति। १६। छस्मिन्वमु यदावधन्नव प्राणानिति' युग्मकृष्णलं वासितं वधाति'। १९। सारूपवत्सं पुरुष-गावं हादशरावं संपातवन्तं कृत्वानिभमुखमश्राति'। २०। ॥ २॥॥ १९॥

नथं मह इति मादाननशृतं श्रीरोदनमञ्चाति । १। चमसे सहपवत्साया दुग्धे वीहियवाववधाय मूर्छ यिता मध्यासिच्याशयित । २। पृथिये श्रोवायेति जुहोति । ३। वत्सो विराज इति मन्यान्तानि । ४। सहदयं तदूषु सं जानीध्वमेह यातु सं वः पृच्यन्तां सं वो

दीनि पृश्चिमंथ इति गुणविधानात् । सर्वाणीति दूर्भ उपनह्यं (!) बद्धा (Cod. वचा) दूर्भ जीर्णवासः तिस्रो राचीः पृश्चिगोमये प्रचिष्य वास-यति विरावं. —

<sup>ा</sup> D (schol.) चतुर्थे ऽ हिन जीर्गानि (!) करोति । सह वाससा संवीच्य. — 2 E मित्रश्. — 3 D (text) omits this word; D (schol.) मंथः (!) तत् (sc. मित्रधान्यानि) चूर्ण् (!) उप्णोदकेन कृत्वा मैत्रधान्यो मंथः — 4 i. 9. 1 (cf. the first वर्चस्वगण् Kāuç. 13. 1, note); 35. 1; v. 28. 1. — 5 D (schol.) एतेषां प्रतीकानां समकृष्णसमिति वज्जत्रीहिः। कृष्णसार्थात्वा। सर्वप्रमुखसाधनिम्च्छतो समकृष्णसमिति वज्जत्रीहिः। कृष्णसार्थात्वा। सर्वप्रमुखसाधनिम्च्छतो समकृष्णसमिति वज्जत्रीहिः। कृष्णसार्थात्विति (Cod. रक्त॰) प्रसिद्धाभिधान अर्थं च सौवर्णमिणः; cf. Kāuç. 52. 20. — 6 E P सार्थवत्यः; D (text) सोपवसः — 7 D(schol.) to the entire sūtra, समानवर्णवत्यागोः पयसि शृतमोदनं पुरुषानां पुरुषाकारं कृता द्वाद्याहानि संपातवंतं करोति . . . — 8 v. 11. 1. — 9 So all MSS. of the text; D (schol.) मदनकाष्ठवृत्व- (Cod. ॰ प्रच॰) विकार मादानकाि काष्ठानि मदनकपत्वं यस्य पत्तं तैः कािः — 10 D (schol.) संपत्कामः — 11 E पालचमसः Ch has पाल on the margin. — 12 E P Bi D (text) साङ्प्रः D (schol.) प्रस्थितचमसाकारं तच साङ्प्यत्यं पदः कृताः — 13 E मूर्खद्वाः D (schol.) चूर्णीकृत्वा (!). — 14 vi. 10. 1. — 15 xiii. 1. 33. — 16 D (schol.) विज्ञातिः कृत्त द्वादीनि (Kāuç. 11. 12 fg.) पृष्टिमंच दृश्चवं मंथातानि कर्मासिः प्रदेशिः —

मनांसि संज्ञानं न र्ज्ञात सांमनस्यानि । ५। उदकुलिजं संपातवन्तं यामं परिहत्य मध्ये निनयित । ६। एवं मुराकुलिजम् । ७। विहायएया वत्सतयाः प्रक्तानि पिर्णितान्याशयित । ६। भक्तं मुरां प्रपां संपातवन्तरोति । १। पूर्वस्य ममाये वर्चे इति वर्चस्यानि । १०। श्रीदुष्वया दीनि विणि । ११। कुमाया दिश्च सम्मिमन्त्रयते । १२। वपां जुहोति । १३। श्रियमुपतिष्ठते । १४। प्रातरियं गिरावरगरादेषु दिवस्पृथिच्या इति दिधमध्वाशयित । १५॥ कीलालिमश्रं स्विवयं कीलालिमतरान् । १६॥ ॥ १२॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> iii. 30. 1; v. 1. 5; vi. 64. 1; 73. 1; 74. 1; 94. 1 (iii. 8. 5); vii. 52. 1. No gaņa corresponding to this is to be found in the gaṇamālā, or in the list of gaņas given in the AV. Sarvānukramaņikā. — कुलोजं; D (schol.) कुलिजो घटः. — 3D (schol.) ऋत्यतमेन सूत्रेन ग्रामं परिजनं परिहृत्य... ग्रामजनस्य मध्य त्रावर्जयतिः — 4D (text) ॰ हायिस्या वत्सतर्याः — 5 Ch E Bü Bi शुक्त्यानि; P Bh शुक्कानि; D (schol.) शुक्तान्या-सुतरमें (Cod. °सतरास) कृता — 6 D (schol.) ये सांमनस्यमिक्हित अभागोति प्रैषः — 7 D (schol.) भक्तसुरे (Cod. °रा) प्रसिद्धे प्रपा पानीयं (Cod. प्रपायातियं); D (schol.) to Kauç. 35. 19 भक्तसुरां(!) प्रपां-All MSS. of the text read as above. — 8 D (schol.) धनाग्रनपाने (! for धाना॰?) यथा स्थातां। त्रकाले चुधितस्य मा भूतामित्यर्थः (Cod. भूताभित्यर्थः). — 9 D (schol.) पूर्व निषप्तीयं, i. 1; v. 3. 1. The second वर्चस्यगण Ath. Pariç. 34. 27 begins with these two pratīkas, continues with the three in sūtra 15 (iii. 16. 1; vi. 69. 1; ix. 1. 1), and with the following pratikas rubricated in Kāuç. 13: iii. 22. 1; vi. 38. 1; 39. 1, and ends with यस्ते गन्ध इति तिसृभि: (xii. 1. 23 fg., the गन्धप्रवादा ऋच:, Kāuç. 13. 12); D (schol.) अनयोः सूक्तयोः दी-प्रिफलानि कमीप्युच्यते. For the first वर्चस्वगण (Ath. Paric. 34. 10) see Kauç. 13. 1, note. — 10 D (schol.) ऋादधात्यावपतीत्वेतानि भचणांतानि (Kāuç. 10. 4 fg.). — 11 D (schol.) कुमारीवर्चस्यमेतत्. — 12 D (schol.) ग्रांतस्य पशोः. — 13 D (schol.) प्रकृतयोरन्यतरेण. — 14 iii. 16. 1; vi. 69. 1; ix. 1. 1 (et al.); cf. sū. 10, note, and Kāuç. 10. 24. — 15 D (schol.) ग्रव मित्रां (!) दिधमध्वाग्रयति... कीलालिमश्रं. — 16 D (schol.) इतरांन् ... अनुलोमजान् स्थातरजान्. —

हित्तवर्षसिमिति हित्तिनम् । १। हात्तिदन्तं बधा-ति । २। लोमानि जतुना संदिद्य जातरूपेणापिधायं । ३। सिंहे व्याघ्रे यशो हिविरिति स्नातकसिंहव्याघ्रवस्त-कृष्णवृषभराज्ञां नाभिलोमानि । ४। दशानां शान्तवृ-स्नाणां शकलानि । ५। एतयोः प्रातरियं गिरावरगरा-रेषु न्वस्पृथिव्या इति सप्त ममाणि स्थालीपाके पृक्ता-न्यश्नाति । ६। श्रकुशलं यो ब्राह्मणो लोहितमश्चीया-दिति गार्थः। ९। उक्तो लोममिणः । ६। सर्वेराघ्ना-

<sup>1</sup> iii. 22.1. The first वर्च स्वगण् (Ath. Pariç. 34.10) contains the following pratīkas, including this one: ये विषप्ता ग्रास्मन्य प्रातर्पि हसि-वर्च सिंहे व्याग्ने यशो हिवर्यश्सं मेन्द्रो गिरावरगराटेषु यथा सीमः प्रातःसवने यच वर्चो ग्रवेषु येन महानम्या जघनिमित वर्चस्थान॥ 90॥ इति वर्चस्थगणः. The pratīkas are: i. 1. 1; 9. 1; (cf. Kāuç. 11. 19); iii. 16. 1 (sū. 6); 22. 1 (sū. 1); vi. 38. 1; 39. 1 (sū. 4); 58. 1; 69. 1 (sū. 6); ix. 1. 11; xiv. 1. 35, 36. For the second वर्चस्थगण see Kāuç. 12. 10, note. — 2 D (schol.) यदि विचयमुपतिष्ठते। ग्रामम्पतिष्ठते ग्रास्मपति हित्ते दिल्ला हित्ते (दिल्ला)। ग्राज्यतं वेणा वम्नाति. — 4 D (schol.) वम्नाति वाक्षेषः. — 5 vi. 38. 1; 39. 1. Cf. sū. 1, note. — 6 Perhaps वृष्णा is to be substituted for कृष्ण [cf. Kāty. Çr. v. 4. 17, वृष्ण(:) सुकाः]; K Bü E P Bi Ch (sec. man.) वृष्ण; Ch (prim. man.) वृष्णा; Bh वृष्णः; D (text) कृष्णः; D (schol.) कृष्णवृष्यम सिक्तो गो कृषगोः सिक्ताः (!?). — 7 D (schol.) जतुना संदृद्ध जातक्ष्पेणापि-धाण वम्नाति. — 8 D (schol.) पनामादीनां म्राक्लान्येव तच्णानि खंडानोद्धर्थः (cf. Kāuç. 27.5)। जतुना संस्कृत्य बम्नाति. — 9 vi. 38. 1; 39. 1 [D (schol.) सिंहे व्याप्ने यभो हिविरित्येत्योः]ः iii. 16. 1; vi. 69. 1; ix. 1. 1 (et al.); cf. sū. 1, note. D (schol.) सर्वेषां विकल्पः. — 10 Bü D (text) ग्राम्यति; D (schol.) सप्त मर्माणि पादमधानि नाभिहृद्धं मूर्धा विति सिंहादीनां यंत्राणि. ... स्थालीपाकिमित्रतानम्नाति। तहे मूलाद्धहणं मर्णणसंगात. — 11 D (schol.) मृकृतानां प्रतीकानां स्नातकादिखी-ममणि:. —

वयित'। १। अविसम्बित । १०। चतुरङ्गुलं तृणं रजो-हरणं बिन्दुनाभिश्वोत्योपमय्यः । ११। शुनि किलासमर्जः पिलतं तृणे ज्वरो यो ऽस्मान्द्वेष्टि यं च वयं दिष्मस्त-स्मिन्।जयस्मं इति दक्षिणा तृणं निरस्यति गन्धप्रवा-दाभिरलंकुरुते । १२।॥ ४॥॥ १३॥

पूर्वस्य हिस्तवसनानि । १ । रथवकेण सं प्रता प्रतिप्रवर्तयित । २ । यानेनाभियाति । ३ । वादिवैः । ४ । हितवस्योरोप्य शर्कराः । ५ । तो त्रेण नग्नप्रद्धन्नः । ६ । विद्या शरस्य मा नो विदन्नदारसृत्स्वस्तिदा अव मन्यु-निर्हेस्तः परि वर्त्भान्यभिभूरिन्द्रो जयात्यभि लेन्द्रेति "

¹ D (schol.) पञ्चभिः प्रतीकैः — ² Bü °श्वित्यो॰ — ³ D (schol.) चतुरङ्गनपरिमाणं तृणं रजउदकमुच्यते। रङ्गरतीति(! for रज उङ्गरतीति?) रजोहर्एं किंचित्। त्राकाशोदकविन्दुनाः — 4 P Bh की॰: Bö. Lex. किलासमये - \* D (text) यद्धां - \* D (schol.) यस्ते गंध इति तिसभिः (xii. 1. 23 fg., cf. the second वर्चस्थगण Kāuç. 12. 10, note) अनुनिपति सुर्भिगंधेर्वर्चस्कामिनं; cf. Kāuç. 54. 5. — TD(schol.) पर्व विषप्तीयं. i. 1. — <sup>8</sup> D introduces this chapter with the words: राजकर्मक्रमः; cf. Kāuç. 3.15, note; D (schol.) to this sutra, पृथिवोविजयस्य हस्तिवले हेतुत्वात्। परसेनाहि स्तिनां (Cod. परसेनां) संगकर्णे कर्मा खुर्चाते। ... हिस्ति वसनानीति फलवचनं वच्चमाणानि चसनानीत्वाधापयति — <sup>9</sup> D (schol.) corruptly, पर्वलहिलन(!) युधाय प्रवर्तमानानां दृष्टान्यायां (!) रथचकेणा-ग्रतो(!)पत्या हस्तिनः प्रवर्तेयतिः — 10 D (text) यानिभियातिः D (schol.) यानं अश्वादि ते(न) संपातसंस्कृतेन परसेनाहिस्तनः अभिमुखो गच्हित --11 D (schol.) पुरोधा वार्दिचैः अभियाति । भेर्यादोनि वादीनि वा-दिवाणि भेरीमुँदंगझझरिकादीनि — 12 Ch शर्करा; E शर्कवरा; D (schol) बिस्तर्नुवासना (!) चर्म तयोः प्रविष्य शर्कराः ... अन्यतरेणा-भिमुख: परहस्तिनां याति — 13 D (text) नपः ; K ॰प्रकिनो; Bh ॰प्रयक्तो; D (schol.) तोच (!) हस्तेनोदतः (! for हस्तिनो तुदतो?) विशाक (Cod. twice विजुक) इति प्रसिद्धानामां (! for प्रसिद्धनामः) नप-सासी प्रवृतसिति !) नयः प्रक्तः। नयः प्रावृत इत्यर्थः। तीत्रं करणः — <sup>14</sup>i. 2. 1 (3.1-5); 19. 1; 20. 1; 21. 1; vi. 65. 1; 66. 1; 67. 1; 97. 1; 98. 1; 99. 1.

सांग्रामिकाणि । १ । श्राज्यसक्त् ज्ञुहोति । १ । धनुरिध्में धनुःसिमधमादधाति । १ । एविमिष्विध्मे । १० । धनुः संपातविद्यम् प्रयद्यति । ११ । प्रथमस्येषुपर्ययणानि । १२ । दुःशान्नि ज्यापाश्रतृणमूलानि वभाति । १३ । श्रारे ६ सावित्यपनोदनानि । १४ । फलीकरणतुषबुसा-वतस्यणान्यावपति । १५ । श्रान्वाह । १६ । श्राप्यनेः श्रवूनिमो दृत इति मोहनानि । १० । श्रोदनेनोपयम्य फलीकरणानुलूखलेन जुहोति । १६ । एवमणून । १९ । एकविंशत्या श्रकराभिः । ग्रीतिनष्पुनाति । १० । श्राप्वां

The corresponding gaṇa in the gaṇamālā, called अपराजितगणः (Ath. Pariç. 34. 13), contains the following hymns: विद्या शर्स मा नी विद्याद्वारमृत्स्वस्तिद्वा संशितं (see sū. 22) ल्या मन्यो यस्ते मन्यो (see sū. 25) एता देवसेना अव मन्युर्निहंसः परि वर्तान्यभिभूरिन्द्रो जयात्यभि सिन्द्रित्य-पराजितानि॥ 9३॥. The pratīkas are i. 2. 1 (3. 1—5); 19. 1; 20. 1; 21. 1; iii. 19. 1; iv. 31. 1; 32. 1; v. 21. 12; vi. 65. 1; 66. 1; 67. 1; 97. 1; 98. 1; 99. 1; cf. also Kāuç. 16. 4.

¹ Bi संग्रा॰; D (schol.) एतेषां सूत्रानां संग्रामसाधनकर्माणि. — ² D (text) सक्ष्रञ्जु॰. — ³ Bi ॰ध्मो; D (schol.) धनूषि द्ध्मा यस्रामेरित बद्धत्रीहः. — ⁴ D (text) धनु॰. — ⁵ K P join the word धनुः to the preceding sūtra; D (schol.) संग्रामे वर्तमाने धनुः . . . संपातवत्नृत्वा राज्ञे प्रयक्ततः — ⁶ D (text) प्रथमस्रेति; D (schol.) प्रथमस्र विद्या ग्रद्धत्यस्र (i. 2. 1 or 3. 1—5) द्यूणां सर्वतोगमनफलानि कर्माखुचन्ते. — ¹ K P Bi Bü Bh ॰पाग्रसृण्ण॰; E ॰पाग्रः तृण्ण॰; cf. Pet. Lex. sub सृणः; D (schol.) . . . ज्यापाग्रः तृणानां मूलानि तृणान्ययमूकारवाककसंप्रत्ययाथः प्रसिद्धः (!) । ज्यापाग्रः तृणानां मूलानि तृणान्ययमूकारवाककसंप्रत्ययाथः प्रसिद्धः (!) । ज्यापाग्रः तृणानां मूलानि तृणान्ययमूकारवाककसंप्रत्ययाथः प्रसिद्धः (!) । ज्यापाग्रः तृणानां मूलानि तृणान्ययमूकारवालानां, cf. Kāuç. 42. 22. — ॰ D (text) ज्याहः; D (schol.) ज्यावा परसेनां — ¹ D iii. 1. 1; 2. 1; there is no corresponding gaṇa in the gaṇamālā. D (schol.) स्वपर्वानमोहनं — ¹¹ D (schol.) ज्ञावः किण्डिकाः — ¹² Bū D (text) ग्रकाराभि; D (schol.) परसेनां प्रति सूर्ये (!) एकविंग्रतिग्रकराः —

यजते । २१ । संशितिमिति शितिपदीं संपातवती-मवसृजित । २२ । उद्दृथत्स योजयेत । २३ । इमिन्द्रे-ति युक्तयोः प्रदानान्तानि । २४ । दिग्युक्ताभ्यां नमो देववधेभ्य इत्युपतिष्ठते । २५ । त्वया मन्यो यस्ते मन्यो इति संस्मणानि । २६ । सेने समीक्षमाणो जपित । २९ । भाङ्गमौज्ञान्पाश्वानिङ्गिडालंकृतान्संपातवतो ऽनूक्तान्से-नाक्रमेषु वपित । २८ । एवमामपाचाणि । २९ । इङ्गिडेन संप्रोद्य तृणान्याङ्गिरसेनाियना दीपयित । ३०। यां धूमो ऽवतनोति तां जयन्ति । ३०। ॥ ५॥ ॥ १४॥

सृधङ्मन्त्रस्तिद्रिंसेत्याश्वत्थ्यां पात्रां चिवृति गो-मयपरिचये हस्तिपृष्ठे पुरुषशिरिस वामिचाञ्जद्भदिन-

<sup>1</sup> So P Bi; K Ch 艰ロi; Bu 艰@i (?); E एवां जयते; D (text) श्रध्वां; D (schol.) श्रध्वा यज्ञे (!) निर्वापादि बध्वाश्रव्द्योजनात् (! for ऋप्तां ?). — 2 iii. 19. 1; cf. sū 7. note. — 3 D (-chol.) मुक्कपदीं मेघीं ... परसेनायामवसूजति पुरोधाः - 4 So K Bü E P D (text); Ch Bi उद्रहत्मु; D (schol) उद्रत (!) उद्देगः। उद्दिमेषु श्रृषुषु <sup>5</sup> iv. 22. 1; 23. 1; E has a colon after this यद्वं योजयेतः word, — 6 D (schol.) श्राज्यसक्तृनित्येवमादोनि (sutras 8-11). — <sup>7</sup> EP अमुक्ताभ्यां; D (schol) ये ६ स्थां स्थ प्राच्यां दिशि प्राची दिगि-ति दिग्युत्ते (iii. 26. 1; 27. 1) उपस्थानं । मंत्रीक्तानां तृतीयानिर्देशी Sन्यव योगी मा भत् ; Ath. Paric. 34. 17 (the सद्भाषा) consists of the same hymns. Ct. Kauc. 50. 13. - 8 vi. 13. 1. - 9 iv. 31. 1; 32. 1; ct. the अपराजितगण, Kaue, 14-7, note. — 10 D (schol) आत्मीयां परसेनां च विनाश्चिंगे परसेनाया। श्राशीनिंगे(!) खसेनायाः — 11 Bii जयति — 12 E omits sūtras 28-30. D (schol) ... परसेनाक्रमेण देशेषु वपति। अनुवाचनमन्यार्भणं (for ॰न्वारंभणं?) मा भूतः — 13 D (schol.) इंगि-डालंकुतानि संपातवंत्यनुक्तानि etc. — 14 D (schol.) त्रागिरसी ऽपिः 15 P Bh जबति; D (schol.) यां(!) पुरुषात्रीचैसानोति बामीति तानितरे अबाप्ता जयंतिः — 16 v. 1. 1; 2. 1. — 17 K Bü E P Bh D (text) तुवृतिः —

प्रक्रम्य निवपित । १ । वराहिविहिताद्राजानो वेदिं कुर्विता । २ । तस्यां प्रदानाना नि । ३ । एकेष्वाहतस्या-दहन ग उपसमाधाय दोर्घ द्राडेन सुवेण रथचक्रस्य खेन समया जुहोति । ४ । योजनीयां श्रुत्वा योजयेत । ५ । यदि चिन्नु ता नमो देववधेभ्य इत्यन्वाह १ । ६ । वैश्याय प्रदानाना नि । ९ । त्या वयमित्या युधियाम एये । ६ । विश्वाय प्रदानाना नि इति राज्ञोदपा च ज्ञाववेश्येत । ९ । यन प्रयेन युध्येत । ९० । नि तहिधि वनस्पते ऽया विष्ठाय इन्द्रो दिशश्वतस इति नवं रथं राजानं समारिष्या प्रयति । १० । ब्रह्म ज्ञानिमिति जीवित-विज्ञानम् । १२ । तिसः स्यावरज्ञूरङ्गारेष्ववधाय । १३ ।

<sup>1</sup> K °भिक्रम्यः — 2 D (schol.) पाच्यां तिृवृति (!) गोमयप-रिचयं कृत्वा ... तां पाचीं हित्तनः पृष्ठे करोति ... अमिचान प्रति अ-भिक्रमति जुद्धन् (!) । श्रृप्रयोगः । अहिन समाप्ती निवपनं पा-च्याः — <sup>3</sup> D (schol.) सूकरेण खातां मृदमानीयः — <sup>4</sup> D (text) यसां: D (schol) तसां वैद्यां. — <sup>5</sup> See Kāuç. 14. 24, note. — <sup>6</sup> KP ॰हनस्राद्द॰. — 7 E P D (text) ॰दहनमु॰; D (schol.) एकद्व्वा (!) हतो यससादहनमुपसमाधायः — 8 Ch श्रवेन; D (schol.) यावता क्-शानं न सृशति रथस्य चक्रांनास्य क्ट्रिंगः — 9 D (schol) अभितः परितः — 10 D (schol.) संग्रामयोज्यां वाचं श्रुला पुरोधा योज-चेत् - 11 v. 2. 4; vi. 13 1. - 12 D (schol.) पर्सनिकान् -<sup>13</sup> D (schol.) वैश्वाय राज्ञे सक्तूनित्यादीनि; cf. Kauç. 14. 8—10. — 14 v. 2. 5; D (schol.) प्रदानानानि बजाधिकृतत्वात् कुर्यात्. — 15 v. 2. 6; D (schol.) ऋचा पुरोधा राज्ञा सह (Cod. रजरह) दौदी यो डारावपेच येत् — 16 Bii यंन; the rest यद्ग — 17 K D(text) प्रश्लेन (!); D (schol.) corruptly. यं राजानं (!for राजा न?) प्रश्लेत् उद्पाने तथोस्ततो न युध्येत राजा. — 18 v. 2. 6; xii. 3. 33; vii. 3. 1; 110. 1; viii. 8. 22. D (schol) नि तद्धिष इत्येका। वनस्पत इति स्क्रं। त्रया विष्ठत्यादि है... — 19 D (schol.) पुरोधाः — 20 D (schol.) ब्रह्म जज्ञानमिति मह-लांडिका; iv. 1.1(v.6.1). — 21 Bü D (text) जीवितज्ञानं; D (schol.) व्या-धितो(Cod. ॰तं) जोविष्यति नेति (! for न वेति?) संग्र्ये तत्वावधारणविज्ञा-नं(Cod. ॰न)कर्ता चिंतयित्वा कुर्यात् . — 22 K Bü Bi E तिस्र . — 23 D (schol.)

उत्कुचतीषु कल्याणम्। १४। सांयामिकमेता व्यादिशति मध्ये मृत्युरितरे सेने । १५। पराजेष्यमाणान्मृत्युरितवर्तते " " जेष्यनो मृत्युम्। १६। अयेषूत्कुचत्सु मुख्या हन्यने म-ध्येषु मध्या अनोष्ववरे। १९। एविमषीकाः । १६।॥ ६॥॥ १५॥

उच्चेघोष उप श्वासयेति सर्ववादिवाणि प्रश्चाल्य त-गरोशीरेण संधाव्य संपातविन्त विराहत्य प्रयद्धति ।१। विहृदयिनत्युचैस्तरां हुत्वा सुवमुद्धर्तयन् ।१। सोमां प्रं हिराणचर्मरायुक्तीव्य श्वावियाय विश्वाति ।३। परि व-क्तानीन्द्रो जयातीति राजा विः सेनं परियाति ।४। उक्तः पूर्वस्य सोमां प्रुः । ५। संदानं व श्वादानेनेति स्वावा स्वायुक्तवयीः स्वावरज्ञुस्वंगरिषु कृता चित्रयेत् । जीवेदयं नेतिः –

¹ D (text) उत्कवतीषु; D (schol.) यदि च श्रंगारस्था ऊर्ध्व गच्छंति ततो जीविष्यति असाविति ज्ञेयं - 2 E Ba संग्रामिकम् ; Bi ॰ मेना -3 D (schol.) corruptly, इति मदीयां सेनां (! for इयं मदीया सेनाः) इयं पारका (Cod. पारक्या) मध्येमा(!) मृत्युरित्येवं संकल्पयेति। एवम-न्यादेश:. - 4 So P Bh; the rest • जेध्यमाणां. - 5 Ch (prim. man.) D (text) •रित•. —  ${}^6$  Ch •वर्तते. —  ${}^7$  Ch ऋषंतो; D (text) येष्टतो; D (schol.) to the entire sutra मृत्युयानारोहचित ते जीयंते (Cod. जीवते) ये पुनर्मृत्युमतीत्य वर्तते ते जयति नः — 8 D (schol.) मृत्यो-<sup>9</sup> К P Bh ॰मृषीकाः; D (schol.) इषीकास्तिसः इत्यादिसप्र-त्ययार्थः — 10 v. 20. 1; vi. 126. 1. — 11 Ch Bh D (text) भोरेण; D (schol.) उग्नोर्(!) जोर्ख प्रमंदोशोरित वचनात् (cf. Kauc. 8. 17). — 12 Ch संधायः — 13 D (schol.) पुरोधा दिमतृभ्यः प्रयक्केत् — 14 ए. 21. 1. -- 15 Ch E •तरान्. - 16 K •वर्तयत्; Ch E वर्तयः; D (schol.) जर्ध्व परिवर्तयन् होमश्रोद्यः। ... कल्यांतरे तदतः — ा K सोमायु corrected to सोमांगु; P Bh सोमांगु; Ch E Bi Bü सोमागु: D (text) सोमंत्रं which is glossed by सामनता (!). - 18 E उत्सीय: D (text) उत्स्तीर्यः D (schol.) उत्रुह्म (! for उद्गय्य?). — 19 D (schol.) अन्यराज-निवृत्त्यर्थ. — 20 vi. 67. 1; 98. 1; cf. the अपराजितगण. Kauc. 14. 7, note. \_ 21 Ch परी॰; D (schol.) राजाभिषिको श्रासीनां सेनां -<sup>22</sup> D (schol.) पर्व विषप्तीयं: i. 1. — <sup>23</sup> D (schol.) हरिणचर्मणीत्यादी-ৰি (sū. 3). — 24 vi. 103. 1; 104. 1. —

पाशिरादानसंदानानि'। ६। ममीणि त' इति ख्रिचियं सं-नाहयित'। १०। अभयानामणयः'। १। इन्द्रो मन्यत्विति'। १। पूतिरज्जुरिति' पूतिरज्जुमवधाय'। १०। अश्वत्यवधकयोरियं' मन्यति। १९। धूममिति' धूममनुमन्त्रयते। १२। अग्निमत्य-ग्रिम्''। १३। तस्मिन्नरण्ये'' सपत्नस्र्यणीराद्धात्यश्वत्यव-धकताजङ्गङ्गद्धखदिरश्रराणाम्''। १४। उक्ताः'' पाशाः''। १५। आश्वत्यानि कूटानि भाङ्गानि जालानि'। १६। वाधकदराडा-

¹ D (schol.) चादीयते चनेनेत्वादानं पाशः समुपदीयत(!) इति संदानं पादबंधनं । इंगिडालंकतां संपातवते इत्यादीनि (Kāuç. 14. 28) ऋादान-संदोनयोः सेनाक्रमेषु (Cod. सनेना॰) वपनमादानितिग्रहणं आदानवप-नसीव केवलस्य प्रयोगार्थः — 2 vii. 118. 1. — 3 Ch Bü सन्ना॰ — 4 D (schol.) ऋभयं दावाप्यिवीत्यादयः एतेषामेतत्कर्म गरूति (vi. 40. 1, etc.). The first अभ्यगण of the ganamālā (Ath. Paric. 34. 12) contains the following pratikas: स्वस्तिदा विशा ब्राह्मणेन पर्युक्तासि न ता अर्वा रेणककाटो अभयं मिचावरुणावभयं वावापृथिवी असी ग्रामाय हतं तर्दं पूँषेमा त्राशा इन्द्रः सुवामा मैतं पन्या स्वस्तिदा विशां पितर्नमसे घोषिणीभ्य त्रा ते राष्ट्रमिदमुक्रेयो यत इन्द्र भयामह इत्य-भयानि ॥ १२ ॥. The pratikas are i. 21. 1; iv. 19. 2; 21. 4; vi. 32. 3; 40. 1, 2; 50. 1; vii. 9. 2; 91. 1; viii. 1. 10; 5. 22; xi. 2. 31; xiii. 1. 5; xix. 14. 1; 15. 1. For the second अभयगण (Ath. Paric. 34 29) see Kāuç. 104. 3. — <sup>5</sup> viii. 8. 1; D (schol.) सूत्रे कृते समानादिलात्। मंथनसिंमदाधानयोः प्रयोगार्थ . — 6 viii. 8. 2. — 7 D (schol.) जीर्गर जां ... अगिनिपातदेशे अर्धर्चेन. - 8 D (schol.) पिप्पलिकरमा-लयो: (! for •िगरिमालयो:?). — 9 viii. 8. 2°. — 10 The same अर्धर्च beginning at the second word, अपिम. -11 D divides a sutra after तिस्त्रन् and glosses तिस्त्रन् (sc. ऋगी) सेनाकमाणि स्युः. — 12 D (schol.) ऋरण्ये कमेंदं न युद्धदेशे ... वधकः करिमालकः (! for गिरि॰ः)। ताजबङ्ग <u>एरंडः</u>। ब्राह्मः पलाग्नः। खदिरग्ररी प्रसिद्धौः — 13 Ch E join this word to the preceding sutra. — 14 D (text) UI-लाशाः; D (schol.) श्रस्य स्तास्य ये उताः पाशाः ते भवंति भाङ्गमीजपा-शानित्यमी (Kāuç. 14. 28). — 15 Bi D (text) ज्वालानि; D (schol.) कुटं खादानां (for खुदानां? cf. Dārila to Kāuç 38. 7, खुदा खुभावजः र्यतः?) प्रोणिवंधनं जले(!) व्याधानां प्रास्त्रन्रोधनं. —

नि। १७। स्वाहेभ्यं इति मिनेभ्यों जुहोति। १६। दुराहा-मीभ्यं इति सब्येनेङ्गिडमिनेभ्यो बाधकं। १९। उत्तरतो ऽग्रेलोंहिताश्वत्थस्य शाखां निहत्यं नीललोहिताभ्यां सू-नाभ्यां परितत्यं नीललोहितेनामूनितिं दक्षिणा प्रहाप-यतिं। २०। ये बाहव उत्तिष्ठतेतिं यथालिङ्गं संप्रेष्यति। १२१। होमार्थे पृषदाज्यम् । २२। प्रदानान्तानि वाप्यानि। १२३। वाप्येस्त्रिषन्थीनि। वज्रह्पार्यार्वुदिह्पाणि। १४। शिति-पदीं संपातवतीं दर्भरज्वा श्रन्थायोपासङ्गदर्शे वधा-ति। २५। हितीयामस्यति। १२६। श्रास्मित्वस्विति। राष्ट्रा-

¹ viii. 8. 24°. — ² So Bü only; K Ch E P Bi Bh इत्यमिनेस्रो; D (text) इत्यमिश्वो; D (schol.) मंत्रार्थ(!) श्वासीयार्थवलार्थमान्यं जहोति. -<sup>3</sup> The remainder of viii. S. 24°. — <sup>4</sup> D (schol.) वधकताष्ठ: प्रज्या-लितबाधकोऽपिः तस्मिञ्जङ्गयातः — <sup>5</sup> D (schol.) भूमादरे. — <sup>6</sup> Ch D (text) परितय; D (schol.) वेष्टियला. — 7 viii. 8. 24d. — 8 So only E and Ch (sec. man.); K Bü Bi P Ch (prim. man.) D (text) ॰ हावयति; Bh •वाहयति; D (schol.) दिचणाहुरे(?) प्रक्षेण खाजयति — 9 xi.9.1; 10 D (schol.) ग्रनयोः स्त्रयोर्थेषां प्रथविधान- (!) मंत्रासीः संप्रेष्यति । मंत्रोक्तासु क्रियासु योक्ने यो(!) पुरोधा उत्तिष्ठत सं नह्यध्वमु-दाहरति सन्नहस्वजनरणयोः (!). — 11 D (schol.) अनयोः स्कयोरा-ज्यसक्तृनिखादीनि (Cod. ॰ सक्तयोरायस्कानीखादीनि; Kauc. 14. 8-11) भागमीजान्पाशानिवमा- (Cod. ॰ नेयम-)मपाचाणि (Kauc. 14. 28, 29) ग्रादानसंदानानि (Kāuç. 16. 6) भाङ्गानि जालानि (Cod. भांडानि का-जानि; Kaue. 16. 16). — 12 D (text) वादानि वादीस्त्रपन्धीनि(!). — 13 D (schol.) पाशादिभिस्त्रवंधीनि बाखातानि वज्रक्पाणि च अर्ब-दिह्याणि च निषंधीनि केदाय नज्ञह्याणि भेदाय अर्व्हिह्याणि च (विषंधीनि केंद्राय) पाताय परेषां तिस्रो धार्य एकवासमिताः (? Cod. ॰संमिताः!) । विषंधानि(!) वज्रक्पाणि पांड्रंगकपालकर्तृका पष्टिचतुष्कं। ऋर्वुदेरेव रूपं येषां वर्तुलानि सर्वाखायसानि सर्वाणि रज्जप्रतिबद्धानि इंगिडासंकृतानिः — 14 D (schol.) दर्भशुल्बेन ... चियार्थं विश्राम-णार्थोर्धर्जंदंडः तत्र बधातिः — 15 D (schol.) शितिपदीं संपातवतीं (cf. Kāuç. 14. 22) अभिमंत्रान् (! for अभिनान्?) प्रति अखितः — 16 i. 9. 1; E has a colon after दति. —

वगमनम् । २९। श्रानुशूकानां वीहीणामावस्कजैः काम्पीलैः शृतं सारूपवत्समाशयितं। २६। श्रभीवर्तनितं रथनेमिमिणमयःसोसलोहरजतताम्रवेष्टितं हेमनाभि वासितं बड्वां सूचोतं विहे वि कृत्वा संपातवन्तं प्रत्यृचं भृष्टिभीवर्तोत्तमाभ्यामाचृति विशेष श्रीचिक्रद्दा ता गिनितं यसाद्राष्ट्राद्वरुडस्तस्याशायां शयनविधं पुरीखां दर्भेषूदके निनयित। ३०। ततो लोष्टेन ज्योतिरायनां संसीर्यं श्रीरोदनमन्नाति। ३०। यतो लोष्टस्तः संभाराः। ३२। तिसृणां प्रातरिशते पुरोडाशे ह्रयन्ते । ३३॥। १॥। १६॥।

¹ D (schol.) जनपदः तस्यावगमनकरं ... ऋनुरागकरं; Darila ends the seventh kandikā at this point. — 2 So Ch E; K Bü P Bi Bh ॰सूकानाम् ; D(text) अनुशुका॰: D(schol.) प्रथमानां शुकानां(!) लूनानां पश्चाज्ञातानि मुकानि (!) ततो निवृतानि व्रीहयो (नृगुकाः (Cod. नृशुकाः) तेषा व्रीहीणां; cf. Bö. Lex. sub ऋानुषुक and ऋानुषुक — <sup>3</sup> E ऋान्वक्कः; D (text) ऋाव्रकः: D (schol.) श्रपणकाष्ठानि ऋाव्रक्कजानि। श्राव्यकः कित्तस्य व्रश्नंसतो (! for बुधस्त॰?) जातानि पुनः सारूपवत्सं पु-ष्टिकर्मलातः — 4 D (schol.) राजानः — 5 i. 29. 1. — 6 Ch E Bi D (text) बधाति; D (schol.) रथचक्रस्य बाह्यपृष्टिसद्वयवं (cf. पृष्टि 3. in Bö. Lex.) मखाकार कुला ... एते: (त्रयः etc.) तनाणि विष्टियता... नाभिमणिद्वारं मुवर्णदारं कृत्वित्यर्थः। वासितं वयोदश्चादय (Kāuç. 7. 19) इत्युक्तंः — 1 D (text) भ्रष्टयः D (schol) भ्रष्टि (!) वा-पय (! for पवय?) इत्यर्थः — 8 D (schol.) अभीवतीत्तमाश्यां उदसी सपत्नचरण इत्याभ्याम् ; i. 29. 5, 6. — 9 iii. 3. 1; 4. 1. — 10 So Ch; P Bh श्यनंविधि; the rest श्यनविधि; D(schol.) यसाद्देशात्पर्राजेन नि-ष्कासितः तस्त राष्ट्रस्य त्राणायाः चेत्रात् (Cod. चेत्रान्) त्रोह्यद्वदर्भादीन् गृहोला निवासदेश श्रयनिविधं(') प्रोडाग्नं कृत्वाः — 11 Ch E P ॰ द्रतेषुः D (schol.) दर्भानास्तीर्थं मंत्रांतेयूद्रकेन सह निनयति — 12 E लेप्निः; D (schol.) तस्या श्राशया मृद्धोष्टन चूर्णितेन. — 13 D (schol.) ज्योतिष (Cod. ॰ ष) क्याराजनं क्याराजनं कि त्र क (Cod. ॰ मु) त्रायातनं स्थानमुत्तरविद्मिवकीर्यः — 14 E लोष्ठ॰; D (schol.) साधनानि तत एव ग्राह्याणि यस्त्राह्मोष्टः — 15 D (schol.) राष्ट्रिणी बनाः खामिलाय; D ends the eighth kandıkā here, but designates the next one also as the eighth; cf. sū. 27, note. —

भूतो भूतेष्विति राजानमभिषेष्यन्महानदे शान्यु दक्षं करोत्यादिष्टानाम् ११। स्थालीपाकं श्रपयित्वा दक्षि खातः परिगृद्धाया देभेषु तिष्ठन्तमभिषित्वति १२। तल्पाष्ट्रमें चमारोहयित। ३। उद्पाचं समासित्वेते १४। विपरिद्धाने १५। सहैव नौ सुकृतं सह दुष्कृतमिति ब्रह्मा ब्रू-यात् १६। यो दुष्कृतं करवत्तस्य दुष्कृतं सुकृतं नौ सहे ति १०। श्राश्यति १। १। श्रश्यमारोद्धापराजितां प्रतिपाद्यति १०। सहसं यामवरो दिश्रणा। १०। विपरिधाना नमेकराजेन खाख्यातम् । १९। तल्पे दर्भेष्वभिष्वित्रित ११। ११।

<sup>1</sup> iv. 8. 1; this hymn is called the अभिवेतगण in the ganamala (Ath. Pariç. 34. 30): भतो भतेष्वित राजानमभिषेको (!) गणः ॥ 30॥ ---<sup>2</sup> So emended; Ch E P Bi D (text) ऋभिषेक्यं; Bu ऋभिषेक्य; D (schol.) ग्रभिषेकेन संस्करिष्यन् — <sup>3</sup> D (schol.) महानद्यो गंगाय-मुनासरस्वतीत्याद्याः तासामदूरतङ्गावादेशो (! for °दूरभवोदेशो?) ⁴ D (schoil) पुरोधा मंत्रोक्तानामित्यर्थः । या त्रापो दिवाः पयसेत्यत्रोत्तानां (iv. 8. 5) दिवा मेघा अंतरिचादिस्थाः पृथिवां नदीसरवप्रादिखाः ... सर्वासामपां 👝 5 D (schol.) परिगृह्या परिगृ-ह्यवेदिः परिग्रहणं स योगो(!). — 6 D (schol.) पुरोधाः — 7 So conjecturally, as containing double sandhi of तन्ते त्रार्धभं (cf. पत्न्याञ्जली Kāuç. 6. 17; दैवतेति 6. 34, and preface); P Bü Ch E Bi तल्या ऋषभं; P Bh तल्याइ ऋषभं(?); D (text) तल्याइ(?) ऋषभं; D (schol.) तल्या खट्ठा तत्रार्षभं चर्म कुला (!) तदारोहयित राजानमभिषितं रक्त ऋषभः से क्रा गौसाख चर्मार्षभं तत्त्वं कृत्वाः — B E क्संचते; D (schol.) एवम्दकुंभं राजा पुरोधा अभिमुखेर्न सिंचते समासेके सक्तं — 🤚 E विपरी॰; Bü द्धाते; D (schol.) राजः(!) पुरोधसः परिवर्ति (! for ॰वर्तति?) पुरोधा राज्ञ: परिवर्ते (! for ॰वर्तते?) सूत्रोनः — 10 Bü दुःकृतमः — 11 D (schol.) पुरोधा राजानम् $\cdot = -^{12} \mathrm{D}(\mathrm{text})$  दुःकृतम् $\cdot = -^{-13} \mathrm{D}$  (schol.) राजा प्रतिब्रुयात्. — 14 D (schol) स्थालीपाँकं। ऋशात्मनादेश इति (Kanç. 7. 1). — 15 D (schol.) राजानं. — 15 D (schol.) गवां. — 17 E विषरी॰; D (text) परिधाना॰; D (schol.) परमेश्वराभिषेतस्य मंडला-भिषेतेण विपरिद्धाने इत्येवमंतं (see sū. 5) कर्म कथितं ज्ञेयं। भतो भूतिष्विति (iv. 8. 1). — ा D (schol) मंचने देभेषुपविष्टमभिषिचत्वयं विकारः पुनर्दभैष्विति तत्यसंबंधार्थं यदारोहयति तेतः —

मधीयिसं वैयाघं चमारोहयितं। १३। चलारो - तपुत्रास्ताल्पाः पृथक्पादेषु शयनं परामृश्यं सभां पयिना। १४। दासः पादौं प्रक्षालयितं। १५। मह पूर् उपिसचितिं। १६। कृतसंपचानक्षानातृतीयं विचिनेः ति। १९। वेश्यः सर्वस्वजैनमुपितष्ठतं उत्मृजायुष् ी-तिं। १६। उत्मृजािमं ब्राह्मणायोत्मृजािम स्वियायोन्मृजािमः वेश्याय धर्मो मे जनपदे चर्यतािमितिः। १९।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> D (text) वर्षीयसी; Bh वष्यसि; Ch E वर्षीग्रसि. — <sup>2</sup> D (text) वैखाघ्रं — ³ D (schol.) उद्पाचेका (! cf. sū. 4) विपरिधानान्तवचनं (cf. sū. 5) सहैव नावित्यादि (cf. sū. 6) निवृत्त्यर्थे। ऋश्नं चात्र स्थालीपा-कातिदेशात् (cf. sū. 8). —  $^4$  D (schol.) राजपुता इति नियमार्थं ताल्पा इति सामर्थ्यप्रतिपादनार्थः। परामर्शनं ग्रहणं - 5 D (schol) राज्ञः -6 D (text) इति सिञ्चतिः D (schol) महायूदः यूद्राणां बलाधिकृतः — 7 Bh • चातातृतीयः D (text) • चातृतीयः D (schol.), corruptly, पृष्टियूतार्थ विभीतकानि चिनोति राजा कृतेन यूतं राज्ञः चेतादिभिरन्येषां (Cod. out) तृतीयं प्रति वर्षेणे (!) सकृत्कृतेन यूत राज्ञः पर्वस्वपणा (!) शूद्रामु (राज्ञी-पिसंचित महाशूद्रस्तु; interpolated from su 16, and commentary) राज्ञः एवं चयो पर्वेणिन () यूद्रस्य देवनेनाधिकारार्थ। त्राधातृतीयमिति — 8 So in accordance with the unanimous reading of all MS? f the text; this can be maintained if सर्वस्वजैनम् is considered as th. r oduct of double sandhi from सर्वस्वजः (bahuvrīhi: 'accompanied by all his children' or 'all his property' and एनम्; cf. sūtra 3, note, and preface. Darila's comment is very corrupt and unintelligible: उत्मृजायकांनिति मंत्र खरेन जितं स सर्वयजयोतं कुरूजान (! for कुरूजने?) उपि िति मंत्रे णाभिवर्धते (!) The Pet. Lex. emends to सर्वेखयैनम (सर्व या an एनम, setting up the feminine abstract सर्वेखा 'entire pro 'yy' fo this passage alone; see preface for the interchange between a nd . Weber, Ind. Stud. x. 19, emends hesitatingly to सर्वस्रजनम (= सर्वस्रक... and एनम्). A simpler emendation yields सर्वस्वेनैनमु ... 9 E र त्सुज्या. — 10 K Bi have a colon here; Bü leaves a small blank. n<sup>2</sup>Bi has a colon. — 12 D (text) वर्गमितिः D (schol.) वर्गाश्रमं धर्रे. चरणव्यवस्थानयाणां (Cod. ॰नयाणानां) जितं उत्संकल्प इति शूद्रधनं तु राचाः एवं त्राह्मणादीनां चतुवृत्तीनां(!). —

तिपद्यते १। श्राश्यति ।२१। श्रश्यमारोह्यापराजितां ।तिपाद्य २२। सभामुदायाति ।२३। मधुमिश्रं ब्राह्मणान्भोजय ते २४। रसानाश्यति ।२५। माहिषार्युपयाति । २६ व्युर्युगीमिति गार्यपार्थश्रवसी नेति भागलिः ।२९। पमिन्द्र वर्धय श्ववियं म इति श्ववियं प्रातःप्रातर्शममन्त्रयते ।२६। उक्तं समासेचनं विपरिधानम् ।२९। सिवता प्रसवानामिति पौरोहित्ये वत्यन्वैश्वलोपीः ""
समिध श्राधाय । ३०। इन्द्र श्वविमिति श्ववियमुपनयीत ।३१। तदाहुर्न श्ववियं साविची वाचयेदिति ।३२। वश्यं नुतमुपनयीत यन वाचयेत् ।३३। वाचयेदेव वाचयेदेव । ३४।॥ ६ ॥॥ १९॥

॥ इत्यथर्ववेदे केशिकसूचे दितीयो ऽध्यायः समाप्तः॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> E प्रतिपद्यत इति; D (schol.) वैश्वः प्रतिपद्यते राजानम् (Cod. राजान) कृतां व्यवस्थां यदाज्ञापयित तद्देव (Cod. तदेव) इति स च विश्वः सर्वेवर्णिरन्ज्ञातः... — 2 Wanting in D. — 3 Ch • स्थपयाति; D 'schol.) मा गृहाणि (Cod. महिषा॰) याति सर्वासां राज्ञीनां गु-हाणि याति. - 4D (schol.) गो(!) मधुपर्कः - 5 So emended; MSS. •सो; D (schol.) पार्थत्रवसो मन्येते. — 6 D (schol.) स्त्रीणामस्ततंत्र-लात. — 7 iv. 22. 1. — 8 D (schol.) पुरोधाः — 9 So D (text); the rest विपरिद्धानं; D (schol.) श्रस्य सूतस्य उद्पानं समासिनेते (? Coi •चते) / विपरिधान (!) इति च प्रातः (cf. sūtras 4, 5). 10 v. 3. 1. - 1 11 D (text and schol.) पौरोहित्यं करिष्यन. — 12 E P Bi "h D , , and introduction to kandikā 14) वैश्वलीपी : Ch वै-श्वली (; b (schol.) र्हं चंद्रमसः सर्वलोपादमावास्था विश्वलोपाः त-भ्या व्यादिश्वलोपाः(!) ता बाद्धातिः — 13 vii. 84. 2. — 11 D (text) जार पादिकानार्ग ता निर्मा प्रति (Cod. ॰नयात); D (schol.) त्राभ्यामुपनयनं (Cod. जार मुं ; vii. 84. 2, 3) । ऋसिन्वसादीनां (i. 9.1 etc.; cf. Kāuç. 55. 17) निवात्तः — 15 D (schol.) ब्राह्मस्वाक्वनिर्देशार्थः — 16 D (text) उप-नयत तस — 17 D omits the second वाचयदेव. — 18 D ends this न्यत तत्वः— words श्रष्टमी कण्डिका, just as in the preceding chapter; cf. Kauç. 16. 27, note. -

पूर्वस्यं पूर्वस्यां पौर्णमास्यामस्तमित उदकानो कृण्यौलपरिहितो निर्म्भृतिकमीणि प्रयुङ्कः । १। नाव्याया
दक्षिणावर्ते शापेटं निखनेत् । २। अपां मूक्तरविसञ्चति । ३। अप् कृष्णं जहाति । ४। अहतवसर् उपमुव्योपानही जीवघात्याया उदावजित । ५। प्रोष् तामुत्रस्यां सांपदं कुरुते । ६। शापेटमालिप्याप् निवध्य
तिस्मनुपसमाधाय संपातवनां करोति । १। अश्वाति । ६।
आधाय कृष्णं प्रवाहयित । १। उपमुच्य जरदुपानही स-

A STATE OF THE STA

¹ D (schol.) पूर्व विषप्तीयम् ; i. 1 — ² D (schol.) निर्ऋतिप्रश्मनार्था-<sup>3</sup> D (schol.) इट: (Cod. इत:) पेटाक: चप्येक: (! for पेटाको (चार्यकः ?) दुहक इति यावत् स शार्यः कृतः चापेटः (!)। शापानि नदो-प्राहतानि (Cod. °हतानि) दारूणि निखननमवबंधनं निश्चलीकर-<sup>4</sup> i. 4. 1; 5 1; 6. 1; 33. 1; vi. 22. 1; 23 1; 24. 1; 57. 1; see Kāuç. 7. 14, note ; D (schol.) शापेटखानमन्यो ऽवसिंचतिः — <sup>5</sup> D (schol) यत्परिहितं तदुद्वे प्रचिपतिः — <sup>6</sup> D (text) ऋहत-<sup>7</sup> D (schol.) जीवहताचर्मणा (!) उपानह (!) कृति उपमुच उत्तीर्यात्रजित । अवेचमाणसं देशं गृहास्थावजिति; cf. Kane. 7. 14. — 8 K Bü P Bh प्रोत्तः Ch Bi प्रोत्तिः D (schol.) तां राचीमुणिला — <sup>9</sup> D (schol.) ब्रह्मचारिसांपदं: Kauç. 11. 1. — <sup>10</sup> D (schol.) मृदा. — 11 D (schol.) त्रतः परं नाव्याया दिचणावर्त द्वादि स्वात् (ef. su 2). — 12 This sutra is omitted in D (text), but it is referred to in the comment upon the word उपसमाधाय in the preceding sutra. उप-समाधानं कृत्वा स्थालीपाकमाभ्यत्वात्; cf. Kāuç. 7. 1. — 13 D (schol.) र्टे कृष्णचैंनं कृता ... —

व्येन जरळ्कं दिख्णेन शालातृणान्यादीय जीर्ण वीरिणमभिन्यस्यितं। १०। अनावृतमावृत्य सकृज्जुहोतिं। १९।
सव्यं प्रहरत्युपानही चं। १२। जीर्णे वीरिण उपसमाधायायं ते योनिरितिं जरत्कोष्ठाद्वीही ज्छकरामिष्ठानावपतिं। १३। आ नो भरेति धानाः। १४। युक्ताभ्यां सह
कोष्ठाभ्यां तृतीयाम्। १५। कृष्णश्कुनेः। सव्यजङ्गायामङ्कमनुबध्याङ्के " पुरोडाशं प्र पतेतं इत्यनावृतं प्रपादयितः। १६। नीलं संधाय लोहितमाछाद्य शुक्कं परिणह्य
हितीययोष्णीषमङ्कनोपसाद्यः सव्येन सहाङ्केनावाङप्स्वपविध्यिति"। १९। तृतीययाः छन्नं चतुर्थ्याः संवीतम् । १६।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> D (schol.) गृहीत्वा. — <sup>2</sup> D (schol.) जीर्गमुषीरस्तं (!) परिचिपति; cf. Kānç. S. 17. — <sup>3</sup> D (text) त्रनावृत्तं; D (schol.) त्रनुभूय त्रावर्तनं यस्यां तद्नावृतिक्रिया (!for अनावृतिक्रया?) उत्तर्कालमपौ (भिगमते(!)। त्रावृत्त्यर्थमनावृद्धिभेषणं त्रनावृद्धभावृतं कृतित्यर्थः। त्रतसानवेच्यमाणसं देश नावायातिगद्धति (!) सूक्तेन होमः समृद्धचनात् . Cf. Kanç. 39. 22. — <sup>4</sup> D (schol.) स्वहस्तगृहीत क्वं तवार्या प्रचिपति उपानहीं च तव क-रोति त्रतः परं नाव्यादिः — <sup>5</sup> iii. 20 1. — <sup>6</sup> D (schol.) जीर्ग-कोष्ठकात् — <sup>7</sup> K बोही कर्कराः the rest बोही कर्करा॰ — \* v. 7. 1; D (schol.) जरत्कोष्ठादिति (Cod. ॰ष्ठादि) पूर्ववत् — <sup>9</sup>D (schol.) समुचि-ताभ्यां मूक्ताभ्यां तृतीयामाङ्गित जुहोति। सहव कोष्ठकाभ्यामावपित — 10 D (schol.) कार्कः. — 11 D (schol.) कृष्णलोहमङ्कः — 12 Ch अनु-बन्धः — 11 D (schol.) तच पुरो डाश्मवर्नंबयति — 11 vii. 115.1. — 15 D (schol.) ऋनेनावेचमाणां (!for ऋनेनानवे॰:) तं देशं गमनं कुर्यादित्यर्थः। त्रनावृतमिति प्रपातनविशेषनं प्रपादनं $\ldots$ ; et.  $\circ$ ü.11. —  $^{16}$   $\mathrm{D}(\mathrm{text})$   $\circ$  पस-मासाँच. — 17 D (text) ॰ प्सु प्रविध्वति: D (schol.) to the entire sutra नी-लवर्णवास उत्तरसंगं कृत्वातानो रक्तवाससः सह दि णिन वाज्ञनाकादनं युक्कवर्णवासः परिणह्याँ(!) शिर्मि दितीयया सहाकेन शिरोवेष्टनमुपसाय त्रुप्सु समीपे कृत्वा सबीन हसेनाधाय मुख अप्सु प्रतिपत्तिः। सहाकैन या मा लच्नीरित (vii. 115. 2) अनया लोहित अंतेनोपसादीत्यादि प-र्ववत् ...। इति नैर्ऋतिकर्माणि समाप्तानिः — 18 vii. 115. 3. — 19 🖺 किन्न. — 29 vii 115. 4. — 21 This sūtra is wanting in D (text and schol.). -

पूर्वस्य चित्राकर्भ । १९। कुलाय शृतं हरितबहिषमन्नाति । २०। अन्वक्ताः प्रादेशमात्रीराद्धाति । २१। नाव्ययोः
सांवैद्ये पश्चादयेर्भू मिपरिलेखे कीलालं मुखेनान्नाति । २२।
तेजोवतं तिरात्रमन्नाति । २३। तद्वन्नः । २४। शंभुमयोभुभ्यां ब्रह्म जज्ञानमस्य वामस्य यो रोहित उदस्य
केतवो मूर्धाहं विषासहिमिति सलिलेः द्वीरोदनमन्नाति । २५। मन्यान्तानि । २६। द्वितीयेन प्रवत्सन्हविषामुपद्धीत । २९। अथ प्रत्येत्य । २६। अथ प्रत्येत्य । २९।
अथ प्रार्थयमाणः । ३९। च-

<sup>1</sup> D (schol.) पूर्व विषप्तीयं; i. 1. — 2 D (schol.) चित्रायाः कर्म कर्तवं। चित्राकर्म गुणविधिः। चैत्र्यां पौर्णमास्यां कर्म क्रियत इति कृत्या नित्यं चैतत्; cf. Kauç. 7. 2, note. — <sup>8</sup> D (schol.) कुलार्थे पक्कस्था-लीपाकः कुलाय शृतः . . हरितबर्हिरस्य खालीपाकस्य . . . तमन्नाति सारूपवर्त्से पृष्टिकर्मसु सारूपवत्स इति वचनात् (Kāuc. 7. 2). - $^{4}$  D (schol.) ये नदौ नावा तार्थेते (Cod. तार्थते) तयोः संगमे -<sup>5</sup> D (schol.) घृताभ्रनं तेजोव्रतं । गुणविधिः । व्रतग्रहणं नित्यभोज-नसंप्रत्ययार्थे — ED (schol.) तापेव (!for तावेव?) भन्नो ऽस्य स तज्जनः सं-स्कृतं समस्तं भचयेदित्यर्थः - <sup>7</sup> E ॰भ्भयाः - <sup>8</sup> The pratīkas are i. 5. 1; 6. 1 (see Kāuç. 7. 14, note); iv. 1. 1 (v. 6. 1); ix. 9. 1; xiii. 1. 25; 2. 1; xvi. 3. 1; xvii. 1. 1-5. The corresponding gapa of the gaņamālā, Ath. Parieiṣṭa 34. 22, reads as follows: ऋग्वयो यन्ति ग्रं-भुमयोभुभ्यां ब्रह्म जज्ञानमस्र वामस्र यो रोहित उदस्य केतवो मूर्धाह-मिति दें सूते विषासहिमिति सिललगणः ॥ २२ ॥. The pratikas are the same with the addition of i.4.1 (ग्रम्बयो यन्ति) and xvi.4.1 (the second of the मुधाहमिति दे सूत्रे); cf. also the त्रुपां सुत्रानि, Kauç. 7.14, note. The Atharvanīya-paddhati in its description of the पुष्टिकर्स (cf. Kauc. 24. 22 fg.) furnishes still another set of pratīkas for the सलिलगण namely: ii. 25. 1; iv. 1. 1 (v. 6. 1); iv. 7. 7; v. 6. 3; ix. 9. 1; xiii. 1. 25, 26 (**यो रोहितो द्वार्च**); xiii. 2. 1; xvi. 3. 1; xvii. 1. 1 fg.; D (schol.) एतानि प्रतोकानि सलिलान्युच्यंते. — 9 D (schol.) पृष्टिकामः. — 10 D (schol.) चिज्योतिः कुरूत इति (Kāuc. 11. 12 fg.; 12. 4) मंथांतानि सिंजले: करोति - 11 D (schol.) ब्रह्म जज्ञानमनाप्ता इत्यनेन; v. 6. 1, 2. — 12 D (schol.) प्रत्यागत्य चेदं कुर्यात्. — 13 D (schol.) प्रतिग्रह-निमित्तं प्रवच्य (! for प्रवत्स्थन् ?) कुर्यात्. —

नारो धायाः पलाशयष्टीनां भविन्त । ३२ । दर्भाणामु-पोलवानां चलारः । ३३ । तं व्यतिषक्तमष्टावरिमध्मं सान्त्रिके ऽयावाधायाज्येनाभिजुहुयात् । ३४ । धूमं नि-यछेतं । ३५ । लेपं प्राष्ट्रीयात् । ३६ । तमु चेन्न विन्देदयं सन्त्रस्थायतने यज्ञायतनिमव कृत्वा । ३९ । समुद्र इत्या-चक्षते कर्मा । ३६ । ॥ ९ ॥ ॥ ९ ॥

श्रम्वयो यन्ति शंभुमयोभुभ्यां ब्रह्म जज्ञानमा गाव एका च म इति<sup>12</sup> गा लवणं पाययन्युपतापिनीः<sup>18</sup>। १।

1 D (text) धायाः पनाश्षष्टीनां; D (schol.) पनाशानां चलारो पू-लका (Cod. मुलका) यष्टीगहणं (Cod. षष्टी॰)।... त्रादधाति किया उदुम्बरपलाश्वेर्वभूनामादधाति (Kāuç. 10. 4) निर्देशसामान्यात्. — <sup>2</sup> So all MSS.; cf. Böhtlingk's Lexicon sub उपोल्प; D (schol.) उपो-नवे (!) त्णानि मनवेषु प्रसिद्धानि मुदितोबास(!) इति त्रानतीसमोपजाना (! for ज्ञानर्तसमीपजाता?) दर्भा उपोलवासेवामिप चलारो पुलाः प्रथ-ममेव यथा - 3 Ch ॰ मिष्टावरं; D (schol.) तमेवंप्रकारं पूलकराशिद्वयं व्यतिषक्तं कुला व्यतिषंग एकांतरवचनात्। इध्मामाचा(!) ऋष्टसंख्या यख सो sष्टावर द्ध्मः गुक्क द्खर्थः — <sup>4</sup>D(schol.)सिनिहोंमः — <sup>5</sup>D(text)नियक्ति; D (schol.) बाज्यहोमानंतरं धमं तांचिकापेर्भचयति (!for साचिका :?). ---6 D (text) प्राञ्चीत; D (schol.) पनाश्चिष्टरसो अपसंयोगादः (Cod. पिं°) सिलिसिलिक इति यसं प्रकर्षेणाञ्जीयात्. — 7 Ch E Bi चेन्द — 8 D (text) reads विंदेत and divides a sutra here; D (schol). सानिका-रन्यभावे उप्युभयं तम् चें (!) न विंदेत्. — 9 Here D (text) inserts यज्ञा- $^{10}$  D (schol.) चत्वारी धाया रति ( $\mathrm{sar{u}}.$   $\mathrm{32}$ ) एतत्कुर्यादिति वाक्यश्रेष: — 11 D (schol.) सर्वफलमेतत् कर्म एतत् (Cod. कर्मेतत्)। आ-चार्यों यं त्रभिद्धाति पृष्टयापेच्यं (!for पृष्टय त्र॰?) समुद्रविमिति चत्.— 12 i. 4 1: 5. 1; 6. 1 (cf. Kāuc. 7. 14, note); iv. 1. 1 [D (schol.) सप्तर्चकं]; 21. 1; v. 15. 1. The Atharvanīya-paddhati in its description of the पृष्टिकर्स (Kāuç.24.22 fg.) designates as पृष्टिका मन्त्रा: a series of pratīkas. which begin here and extend through the third adhyaya of the Kaucika, सर्वेषां सुक्तानां ये चिषप्ताः (i. 1. 1) सिललगणः (see Kauç. 18. 25, note); then come the following pratīkas: iv. 1.1; i.4.1; 15.1 (xix.1.1.); ii.24.1; vi. 73.1; iii. 5.1 (et al.); viii. 5.1; x. 6.1; vi. 15.1 (et al.); 102.3; iii. 10.1; 17 1;24.1(et al.); vi. 79.1; iv.21.1,7;38.5; v.1.3;1.1;2.1;3.1;26.1;27.1; vi.4.1;141.1;33.1;142.1; vii.14.1;39.1;60.1;111.1; ix.4.1; xii.1.1,38; xiii. 1.21 । इत्येते मन्त्राः पृष्ठिका मन्त्राः - 18 D (schol.) गोरोगगृहोताः -

प्रजननकामाः¹।२। प्रपामवरुणिडि²।३। सं सं स्रव-न्विति<sup>ः</sup> नाव्याभ्यामुदकमाहरतः सर्वत उपासेचम् । ४। तिसन्मैश्रधान्यं शृतमश्राति । । । मन्यं वा दिधमधू-मिश्रम्<sup>1</sup>। ६। यस्य श्रियं कामयते<sup>8</sup> ततो त्रीह्याज्यपय आहार्य **शी**रोदनमश्नाति<sup>9</sup>। ७। तदलाभे<sup>10</sup> हरितगोमय-माहार्य शोषयिता चिवृति गोमयपरिचये शृतमन्ना-ति। ৮। श्रेरभकेति<sup>12</sup> सामुद्रमप्तु कर्म व्याख्यातम् <sup>13</sup>। ९। ञ्चनपहत्तधाना⁴ लोहिताजाया द्रप्सेन संनीयाश्नाति¹ी१०। एतावदुपैति<sup>16</sup>।११। तृणानां यन्थीनुत्रृथन्वपक्रामति<sup>17, 18</sup>।१२। तानुदावजनुदपावस्थोदपावेणाभिष्ठावयति<sup>19</sup> मुखं वि-<sup>1</sup> D (text) °काम:; D (schol.) गा जवणं पाय्यतिः — <sup>2</sup> D (schol.) उदकस्य पानं स्तोकमिप गोभ्यो न ददात्। प्रपीतय इति क्रियायोगा-दुकप्रपा: — <sup>3</sup> i. 15. 1 (xix, 1. 1.) — <sup>4</sup> Bi has a colon here. — <sup>5</sup> Bü उपासेच(तिसान); Ch उपासेचं; D (text) उपासेचंत:; D (schol.) ये (Cod यो) नवी नावा जन उत्तरति ताभ्या गृहीत्वा उदक्माहार्येत्। वितानदेश; is the last word to be emended to उपासेचयेत? Bi has a colon here. — 6 D (schol.) तेनीदकेन पर्यास मैत्रधान्यः तं शृतम-श्राति — 7 D (schol.) नायोदकालाभे मैश्रधान्यं मंथं दिधमधुमि-अमञ्जाति — 8 Ch कामयते — 9 D (schol.) यखेश्वरस्य श्रियं हर्तु-मिक्कति तसादी खराद्री ही नाज्यं पय शाहारयति । केन चिदुपायेन तैर्त्रो-हिभिराह्तै: (Cod. ॰हतै:) पर्यास शृतं चीरौदनसन्नातिः — 10 D (schol.) तथां त्रीह्यादीनामलाभेः — 11 KPChBhBü Bi तृवृतिः — 12 ii. 24. 1. — 13 D (schol) शापेटमानियेत्यत अप्सु कर्म एवँ समुद्र-शापेटमालिष्य सामुद्रेति (!) निबध्य कर्तयं। . . . ऋती निर्ऋतिकर्मेद्रं सह-वचनं सूक्ताधिकारार्षे । समुद्रेभ (!for ॰ज?) सामुद्रं ; cf. Kaue. 18. 7. — 14 D (text) अपहत. — 15 D (schol.) अनपहतानों यवानां धानाः कृत्वा रक्तवर्णाया अजाया द्रप्रेन समर्थितन (! for सं ?) धाना आलोडा अञ्चाति पृष्टचे — 16 D (schol.) एतत्परिमाणमेतावत् । समुद्रमणुक-भगूनातं (for सामुद्रमप्तुकर्मा . . .?) कर्म कुर्यात्. — हुणूँ ज॰; Ch E Bi D (text) उहुक्तज्ञ॰; D (schol.) वारिसंवानुद्वव्यति (!) बँधातीत्यर्थः तां वधूनपकामर्ति। अवतर्ति? — 18 E ॰ सुपकामित — <sup>19</sup> Ch (sec. man.) D (text) उदाव्रजात; D (schol.) to the entire sutra,

नान्यंथीनुद्रविवन् सिल्लाश्याद्विश्वं वयसि (!for प॰?) श्राक्षावयति। पृष्टि-

मार्षि । १३ । एह यन्तु पश्रवः सं वो गोष्ठेन प्रजावतीः प्रजापितिरिति गोष्ठकमाणि । १४ । गृष्टेः पीयूषं श्रेषमि- श्रमश्चाित । १५ । उद्पानं निनय- ति । १५ । समुद्ध सब्येनाधिष्ठायार्ध दक्षिणेन विक्षिप- ति । १५ । सारूपवत्से शकृत्पिरा । रुप्या प्रतिनीय पश्चादयेनि खनिति । १९ । तिसृणां प्रातरश्चाित । २० । विकृते संपन्नम् । २१ । श्वायमगन्नयं प्रतिसरो ऽयं मे वरणो ऽरातीयोरिति मन्त्रोक्तान्वािसतान्वभ्चाित । १२ । उत्तमस्य चतुरो जातरूपश्वलेनानुसूनं गमियन्वावभुज्य नैधं पर्यस्यिति । २३ । एतिमध्मित्युपसमाधाय । १४ । तिममं

कामं मुखं विमार्षि । त्रात्मनः प्रचालयात मुखं । तानाशोधयति उत्तीर्यं गच्छंति गृहाणि —

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ii. 26. 1; iii. 14. 1; iv. 21. 7 (iv. 21. 1<sup>c</sup>; vii. 75. 1); vi. 11. 3. — <sup>2</sup> D (schol.) वच्यमाणानि कर्तव्यानिः — <sup>3</sup> D (schol.) द्वि:प्रस्ता (Cod. दिप्रमूता) गौर्गृष्टिः। तस्याः प्रथमे उहनि दुग्धं पीयूषं — 4 D (schol.) अथ-वोद्पाचमभिमंत्र्य गोष्ठे त्रावर्तयति (!for त्रावर्जयति?). — 5 Ch Bü Bh E P त्रिधिष्टाया॰; D (schol.) समुह्य करीषं सित्तं सर्वेन हस्तेन त्राक्रम्य युत्र्यं। तस्य पांत्रपुंजस्यार्धे (! for ॰धें:) विचिपति गोवाटेः — 6 D (schol.) श्र-पणाप:. — 7 D (schol.) चतुर्धे ऽहनि — 8 D (schol.) विकृते सारू-पवत्से गन्धरसङ्घैः संपन्नफलं प्रत्येतव्यं। अनिश्ति अपि अतसाविकृतस्या-भूनं (Cod. ऋतश्रा॰). — <sup>9</sup> iii. 5. 1; viii. 5. 1; x. 3. 1; 6. 1. — 10 D (schol.) मणिद्रवाणि मंत्राभिहितानि वासितां (!) त्रयोदश्चादि-विधानवासितानां (Kāuç. 8. 19) बन्धनं . . पृष्टिफललं मह्यं दद्तु पुष्टये इति (x. 6. 20b) मंत्रलिंगं...। ऋयमागिति पनागः । ऋयं प्रतिसर् इति सिनुत्ककः (!?)। अयं मे वर्ण इति वर्णः। उत्तमस्य खादियादि-चिवकार्याः प्रतिपत्तिवंधनं वासनसंबंधात् - 11 E ॰नूसूलं - 12 D (schol.) त्ररातीयोरित (x. 6.1)। उक्तमणेश्वतस्रः सुवर्णसम्मणिजतुंलं (! for ॰जतुत्वं. cf. x. 6. 4°?) नोला सूत्रानुनोमं नीला अवभुत्र्य कुटिना (!) कृत्वा एँकैकं स्रजं चिरावेष्टयति पार्श्वे सर्वतो वेष्टनमायसेन पृथुँवनैक-भ्रतद्विणसुवर्णसूत्रस्य मंत्रलिंगाभ्यां फालाज्जातां (x. 6. 2b) द्ति उग्रं खदिरमित (x.  $6.6^{\circ}$ ) खादियी: चिनुकायाः कर्तवः -13 x. 6.35. -

देवता दित वासितमुद्ध्य ब्रह्मणा तेजसेति बिधाति ।२५। उत्तमो असीति मन्त्रोक्तम् १२६। अक्षितास्त इति यवमणिम् १२९। प्रथमा ह व्युवास सेत्यष्टकाया विवास सेत्र्येण स्केन विर्जुहोति ।२६। समवत्तानां स्थालीपाकस्य ।२९। सहहुतानाज्यिमश्रान्हुत्वा पश्चाद्येवाग्यतः संविश्वति ।३०। महाभूतानां कीर्त्रयन्संजिहीते ।३९।॥२॥॥६३।

सीरा युज्जन्तीति<sup>14</sup> युगलाङ्गलं प्रतनोति<sup>15</sup> । १ । दक्षि-णमुष्टारं प्रथमं युनिक्ति<sup>16</sup> । २ । एहि पूर्णकेत्युत्तरम्<sup>17</sup> । ३ । कीनाशा इतरान् <sup>18</sup> । ४ ।

<sup>1</sup> x. 6. 29. — 2 x. 6. 30. — 3 D (schol.) . . . पुनर्बभ्राति । ग्रहणं शिरिस बंधनकरणं स मायमिध रोहित्विति लिंगात् ( $\dot{x}$ . 6. 31°, 32°). — 4 D (schol.) उत्तमो ऋसोषधीनां तव वृत्ता इति (vi. 15. 1) ऋस यदुत्तं द्रयं तन्मयमणि बम्नाति। तलाग्नासोमस्थानयोर्विकत्यः (Cod. °सोमस्था°) साधनलात तलागा वस्ती पलाग त्रम्बुकेति (Cod. त्राम्बु॰) केचित — <sup>5</sup> vi. 142. 3. — <sup>6</sup> D (schol.) बधातीति शेषः। कांडमग्रहण् (! for कां-डमिण॰?) सुषिरेण सूत्रस्य प्रवेशनार्थं लोममिणसंप्रत्ययश्चासमात् — 7 iii. 10. 1; cf. Kāuç. 138. 5. — 8 E ॰ ष्टावाकाया; D (schol.) पूर्वे-षां क्रमभेदं बधातिप्रकरणात्। ऋष्टकाया भवा ऋष्टकार् तस्या (Cod. तस्यां) गोवेपां जुहोति — 9 D (schol.) चिरित्यानुमती मा मूत्; cf. Kāuç. 23. 4, etc. — 10 D (schol.) समवत्तानि हृद्यादीनि तेथी द्वि-र्द्धिरववित । एवं चिः सूक्तेन होमः स्थालीपाकः — 11 E has a colon bere; D (schol.) सह कता येखके सहक्रता वा धानादय (? cf. Kāuç. 138. 2) खालीपाक (न) तेन स(ह) इताः. — 12 Bü Ch • वि-शंतिः D (schol.) ऋर्थलचएां न भाषेत ऋत एव च राची ऋष्टका क्रियते — 13 D (schol.) महाभुतानां च ग्रव्दा (!) उच्चारयन निद्रां त्यजति । महाभूतानि पृथिचापसेजो वायुराकाशमिति — 14 iii. 17. 1. — 15 D (schol.) युगलांगलमिति इंदः। प्रतननं (Cod. प्रतनतं) यथादेशकरणं प्रतनोतिर्विसारार्थः(Cod. प्रतनोति). — 16 D (schol.) सीरा युंजतीति (iii. 17. 1) अनया कर्ता दिचणस्यां युग्धुरि ... उष्टारं प्रजन-चितारं. — 17 D (schol.) उत्तरां (!) युगधुरि सक्तारमेव एहि पूर्णक इति कलाजः ततो यदन्या (!) सोराणि खुन्ततः प्रेष्टिति युनक्त सीरा वि युगा तनोतिति (iii. 17. 1°) अनया कर्षकान्. — 18 ततः कीनाशाः कृ-विवसाः ते प्रवर्तते युजते. —

श्रिता फालं कल्पयतामुपावतु बृहस्पतिः।
यथासब्रह्भान्यमयस्मं बहुपूरुषिमितिः॥
फालमितिकषितिः।।।इरावानिस धार्तराष्ट्रे तव मे सन्त्रे राध्यतामिति प्रतिमिमीतेः।६। श्रपहताः प्रतिष्ठाः इत्यपूर्षः
प्रतिहत्य कृषितः। ९। सूक्तस्य पारं गत्वा प्रयद्धतिः। ।।
तिसः सीताः प्राचीर्गमयिन कल्याणीर्वाचो वदनाः।।।।
सीते वन्दामहेः। तेत्यावर्तयित्वोत्तरिमन्सीतान्ते पुरोडाशेनेन्द्रं यजते। १०। श्रिश्वनो स्थालीपाकेन। ११। सीतायां संपातानानयिता। १२। उदपाच उत्तरानः।। १३।
शष्यहिवषामवधायः।।।। सर्वमनिकः।।।। यच संपातानानयित ततो लोष्टंधारयन्तं पत्नी पृद्धत्यकृक्षतेतिः।।।

<sup>1</sup> All MSS. except Ch (sec. man.) and Bh • प्रथम. found in any known Sainhita. - The words wight are wanting in D (text); D (schol.) अनेन कुशीं हलसमीप आनयति <sup>4</sup> Not found in any known Satishitā. - <sup>5</sup> So all MSS, except Bü which has प्रतिप्रसिमीते; D (schol.) कुशी (Cod. कुसी) फालकपुरे प्रविभातीत्वर्थः । प्रप्रवी मिनोतिः (!for मिनोतिः?) प्रपच्च गार्थः (!) (!for प्रच-पणा॰?). — 6 Not found in any known Samhitā; D (schol.) अनेन मंत्रेण. — 7 Ch E have a colon here. — 8 D (schol.) ग्रनेन मंत्रेण फालमपूर्पः सर्वतो वेष्टयति । ऋपूपा घृतपक्तमंडकाः । एवं कृत्वा । कृषति लांगलं प्वीर्वित्यवमादयो मंत्रा (iii. 17.3fg.) ऋत्र मंत्रीक्रयाः (!) — 9 D (schol.) कर्तः कर्षकेभ्यः प्रयच्छति हुलं (1) तावत् स्वयं कृषति यावत् मुक्तं समाप्तं. — 10 D (schol.) श्रभिवर्षतु निष्पदातां बङ्घांग्यं ब्रुयात् (Hor भूयात?) श्रारोग्यमित्येवमादयो वार्चः — 11 iii. 17. 5. — 12 D (schol.) उत्तरखां. — 13 Bü Bh Bi Ch E P उत्तरां (क्रप्प॰). — 14 Bi Bh (उत्तरां) क्वप्प॰; Bh भूष्य; D (text) भिष्य॰; D (schol.) भ्रापाणि विरूढं वीजं हवीं वि इति (?) शिष्यणि 🐎 त्राज्यस्यापि ग्रहणं — 15 D (schol.) सर्वे हलं प्रचालयतिः — 16 Bü प्रकृत्यः कुचतेतिः Ch E अकुखतेतिः D (schol.) पत्नो पुच्छत्वकृष्णामीति (!) । कार्ययता संपातान् । देशान् मु-तियंडं गृहीला धार्यित धार्यंत पत्नी खामिनी यज्ञस पुक्ति अर्कु ष्याम () इत्येवं संपातानयनकाले एवततः -

अकृष्यामेति । १९। किमाहाषी रिति । १६। वित्ति भूति पृष्टिं प्रजां पृष्ट्रा सम्बाद्यमिति। १९। उत्तरतो मध्यमा-यां निवपति । २०। अभ्यज्योत्तरफालं प्रातरायोजनाय निद्धाति। २१। सीता शिरःसु देभानास्ती ये प्रक्षोदुस्दर्स्य नीस्त्रींश्वमसान्तिद्धाति। २२। रसवतो दक्षिणे शृष्यवतो मध्यमे पुरोडाश्वत उत्तरे। २३। दर्भान्प्रत्यवभुज्य संवप-ति । २४। साह्यवत्से श्वकृत्यिग्रहान्गुग्गुलुलवणे प्रतिनी-याश्चाति । २५। अनुत्सां पदम् । २६। ॥ ३॥॥ २०॥

पयस्वतीरिति¹³ स्फातिकरणम्¹³। १। शान्तफलिश-लाकृतिलोष्टवल्मीकराशिवापं¹⁴ चीिर्णि¹ कूदीप्रान्तानि¹७ मध्यमपलाशे¹¹ दर्भेण परिवेष्ट्य राशिपल्येषु¹³ करोति।२।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bü अकुषामिति; E अकुष्णामीति; Ch D (text) अकुष्णामीति; D (schol.) पर्तिः (Cod. पतिं) प्रत्याह । अनुष्याम इत्येवं प्रत्याहिति भेषः । प्र-श्रमद्भावात. — 2 Bü किमहाषीरितः, D (schol.) पत्नी पति पुच्छति. — <sup>3</sup> D (schol.) विति (!) वेदार्थविज्ञानं. — <sup>4</sup> D (schol.) मध्यमार्यां सीतायां लोष्टं धारयति ... उत्तरस्मिन् देशे ... अश्विनौ स्थालीपाकेन यजति वाकाविशेष: (! for वाकाशेष:?). — 5 D (schol.) तेनोत्तरसंपादिसंस्कृते-नोदकेन (cf. su. 15). — 6 D (schol.) द्वितीय (हिन यदायोजनं भविता —  $^7\mathrm{D}$  (schol.) स्त्रीदुम्बर: पिप्परोति(!) प्रसिद्धः. -  $^8$   $\mathrm{D}$  (schol.) ये चमसेषु स्वापिताः... तान् दर्भान् कुटिलां (!) कुला चमसानामुपरि करोति -<sup>9</sup> Bi साद्ध्यवत्सः — <sup>10</sup> D (schol.) सीरा युंजंतीति सूत्रेनः — (schol.) त्रनदुहो (!) बहवो (Cod. व॰) भवंद्यनेन कर्मणे (!) तंत्रभेद:. -12 iii. 24. 1. — 13 D (text) reads प्रकर्ण and does not separate this passage from the next sutra; D (schol.) धान्यस्य वृद्धिकरण्मित्वर्थः. — 14 So Ch only; E वायं स्त्रीशि; Bü P D (text) वाप; Bi वपा; D (schol.) चंडवत्मोकराशिवपा(!for वपाइ॰?) देशसामान्याद्वापग्रहर्ष...—

15 E has a colon here. — 16 Bü कूदी:; Ch कूटी — 17 E ॰पलाश्चे; D (schol.) पनामुख मध्यमे पणे कृता दर्भेण सर्वतो वेष्टयिता गंधपुट-18 E कलेपु; Bu यसपु; D (schol.) धान्यराशिषु करोति कोष्ठागारे ... —

सायं भुजते 13। प्रत्यावपित शेषम् 18। आ भक्तयात-नात् 14। अनुमन्त्रयते 1६। अयं नो नभसस्पतिरिति पत्ये 5श्मानं संप्रोक्ष्यान्वृचं 8 काशीनोप्यावापयित 19। आ गाव इति गा आयतीः प्रत्युत्तिष्ठिति 1६। प्रावृषि प्रथमधारस्येन्द्राय चिर्जुहोति। ए। प्रजावतीरिति पति प्रतिष्टमाना अनुमन्त्रयते। १०। कर्की प्रवादानां इद्याद्य स्थां संपातवत्यामयं घास इह वत्सामिति मन्त्रो क्रम्यो १९०। यस्ते शोकायेति वस्त्रसांपदी १९२। तिसः कूदोमयोर्ह्णनाभिकुलाय परिहिता अन्वक्ता आदधानि। १३। अत्यन्तेषीका मौज्ञपरिहिता मधुना प्रलिप्य

¹ D (schol) धान्यं मीला सायं ... भुंजते । बक्जवचनमतिष्यादार्थं ---<sup>2</sup> D (schol.) मानुषगणनाद्धिकं कोष्ठागारेषु प्रतिनयेत् । बज्जवचनम-नियतकर्नर्थः — उ B (schol.) यावज्ञकः प्रयत्नस्तवत्र प्रत्यावपनादि न प्रथम एवाहनि. — 4 D (schol.) प्रत्यावपने कर्ताः — 5 vi. 79. 1. — <sup>6</sup> MSS. पर्ले — <sup>7</sup> K P Bi Bü Bh Ch संप्रोत्ता॰. — <sup>8</sup> K P ॰ न्युचं; E <sup>9</sup> D (schol.) मुष्टीनिर्वपति (Cod. मुष्टि॰) गृहपतिः ऋषााप-यत्वन्यं (Cod. ॰न्यः) धान्यं भृत्यः. — 10 iv. 21. 1. — अट्यां (! for अट्याः?) यांगक्ताः (Cod. ॰ती) स्त्रीणां चैतत्पृष्टिकर्म न पुंसां मंत्रप्रयोगात् । प्रसुत्यानं च पूजावृद्धिप्रसुत्यानवचनात् — 12 iv. 21. 1° (iv. 21. 7). — 13 K Ch प्रतिष्टमानाम॰; D (schol.) ऋटखां ग-क्वती:. -- 14 Ch E Bi कर्की; D (schol.) कर्कीशब्दं याः प्रवदंति ताः कर्कीप्रवादा तासां कर्मोच्यते । काः ताः सूर्यस्य रप्रमीनित्येवमाद्याः (iv. '38. 5 fg.). Cf. Kāuç. 66. 13.— 15 Ch Bü E D (text) • नामन्या; D (schol.) द्वाद्भ दामानि यस्था वत्सतयाः साद्वाद्भनास्त्री(!) तस्त्रां(Cod. तस्त्रा) द्वा-दश्नाक्या (!) संस्कृतायां (Cod. •यं). — 16 iv. 38. 7<sup>ed</sup>. — 17D (schol.) श्रयं घासो त्रयं वर्ज इति पादेन घासापादानं (Cod. घासपा॰) इह वत्सा-न्यबंधीम (!) इति पार्देन वत्सकाबंधनं  $\stackrel{18}{-}$   $^{18}$  v. 1, 3,  $\stackrel{19}{-}$   $^{19}$   $^{19}$  सांपदाः D (schol.) इयमृत्वस्त्रनाभफना। त्रतशोचारणमात्रेणैव वस्त्रोत्पत्तः — 20 KBh Ch (prim. man.) D (text) ॰ नाभि:; D (-chol ) गृहकोली यकसाख (Cod. e स्वा) वासक कर्णनाभिः कुलाय परिहिता वेष्टति (Cod. व e) घृतेन ऋन्व-का प्रचिप्ता ऋद्धातिः —  $^{21}
m B\ddot{u}$  ऋत्यत्येषीकाः m Ch ऋन्तेषीकाः m E ऋायंते-

चिक्कशेषु पर्यस्य। १४। उत पुत्र इति उयेष्ठं पुत्रमवसाययित । १५। मितशरणः सांपदं कुरुते । १६। अर्धमर्धनेत्यार्द्रपाणी रसं ज्ञाला प्रयस्ति । १९। शान्तशाखया प्राग्मागमपाकृत्य । १८। प्रत्यित्र परिचृति । १९।
तस्या अमावास्यायां तिसः प्रादेशमात्री राद्धाति । १०।
ले कतुमिति रसप्राश्नी । १९। रसक्माणि कुरुते । १२।
स्तुष्व वर्षा चिति प्राजापत्यामावास्यायामस्ति वल्मीकशिरित दभावस्ती र्षे ऽध्यिष दीपं धारयं स्ति जूँ हो-

षिका; D (schol.) ऋतोत्यगता (! for ॰त्यागता?) ऋत्यंता (Cod. ॰त) मीं-जमतीत्यागता इत्यर्थः —

<sup>1</sup> This reading is conjectural and based upon the word चिक्कस 'barley-flour' reported by the Amarakoça; K चिक्रभेषु; P Bh चिक्रसेषु; Ch चित्रशेषु; Bi विकाशेषु; E D (text) and Böhtlingk's Lex. चिकशेषु; D (schol.) मुंजश्रकलेन वेष्टिता माचिकेन मधुना प्रलिप्य चिकशिषु सर्वतः (Cod. °तो) प्रचिप्ताः तिस्रः समिध ग्राद्धाति — 2 v. 1. 8. — 3 E P ॰सायपित(!); D (schol.) च्येष्ठं पुत्रं पिता अवशानं कारयति। अवशानं गृहं विभक्तमवशाययति (!). — \* P मितः — \* D (schol.) च्येष्ठो गृहं कृत्वा स्रवैव वेश्मिन स्रवशानसंस्कारार्थ (!). —  $^6$  v. 1. 9. —  $^7$  So E; the remaining MSS. ॰र्द्रपाणि; D (schol.) ऋार्द्रपाणि (!) भूला प्रचाच्य पा-णिमित्यर्थः — 8 D (schol.) धानार्थं प्रयक्ति। मंत्रार्थे ज्ञाला ... द-दामीत्येवं ज्ञाला प्रयक्ततिः — <sup>9</sup> K P Bi प्राङ्भागम् ; D (schol.) श्रा-न्तृवशाखया गवादिभागं नीला प्रयक्कतीति संबंधः । त्रपाकर्णः — 10 D (schol.) ऋग्निं प्रति बधाति। अच कथं न मंत्रः प्रतिप्चित्वात्। त्रपाकरणार्था हि शाखा प्रत्याप परिचृततोति विभक्ता त्रात्नीया एका-पिं प्रति शाखं बभाति — 11 D (schol.) तस्याः शाखायाः प्रकृतेन मंत्रेष तिस्रः समिधः . . . — 12 v. 2. 3. — 13 K P Bi Bh ॰ प्रा-शिनी; D (schol.) रसास्तनया प्राश्चंत (! for रसा अनया प्राश्चंते?) इति रसप्राशनोः — 14 D (schol.) ऋत्येषां मंत्राणां यानि रसकर्माणि रससाधनानि (Cod. सर॰) करोतिः — 15 v. 2. 7; D (schol.) ऋस्या ऋचः प्रजापतिर्देवता रेखा तदिदिताः — 16 Ch (sec. man.) ॰ त्यधि. —

<sup>1</sup> D(schol.) दीपः प्रदीपो ऽपिः ... कर्पर्स्थे ऽप्रौ कृत्वास्याससंडुलैः ... — <sup>2</sup> Ch उपरिप्तिच. — <sup>3</sup> D (schol.) त्राजीनोपर्तिचाञ्चाति. — <sup>4</sup> v. 1. 1; 2. 1. — <sup>5</sup> Bü 원명야; D (schol.) [#코딩 라이크 원명하다]. — <sup>6</sup> Bü D (text) ऋभष्टं; D (schol.) ऋभर्जितं (Cod. ॰जितं) मैश्रधान्यं पिष्टमेव केवलं — <sup>7</sup> D (text and schol.) • एहस्य. — <sup>8</sup> D (text) तेजसान-मनसः — 9 D (schol.) मध्यमं भचयति — 10 D (text and schol.) ॰ गहरू. — 11 D (schol.) प्राञ्चाति. 12 D (text) स्त्रियामङ्ग ; D (schol.) ऋतुमती (Cod. ॰तो) गर्भकालयुक्ता तस्या इधिरं योग्या नि:-मृतं ... प्रदेशनीमध्यमिकाभ्यां कुलपृष्टये ग्रंशातिः — 13 D (schol.) यत् चैत्रं लब्धुमिक्ति तिसान् तत्रं कृता कीलालं दिधमधुभ्यां संमिण्या-भातिः — 14 D (text) स्त्रियमुपेत्वः — 15 D (schol.) संवत्सरांते त्रात्नीययुक्तं युक्त्यां कारयत्युपायेन युक्तिः प्रसिद्धा सामुद्रा। तद्वेतसंडुल-मिश्रित(Cod. तं रेत॰) अशितं सप्तशामनाभफनं भवति — 16 D (schol) द्वादशीमादि कृता प्रागमावास्त्राया इति मयीदार्थत्वात् । . . . एतानि चोखहानि चीर्मशातिः — 17 D (text) उदके; D (schol.) तस्र भच-यितुः मूचे (Cod. पाचे!) . . . ॰पल्पूलनानि प्रविष्याश्रति —

क्रव्यादं नाडी प्र विवेशायिं प्रजाभाङ्गिरतों माय-यैतों ।

आवां देवी जुषार्गे घृताची इममन्नाद्याय प्र विश्रतं

स्वाहेति । १ । निशायामाययणतगुडुलानुद्क्यान्मधुमिश्रान्निद्धात्या<sup>7,8</sup> यवानां पङ्काः । १० । एवं यवानुभयासमोष्य । ११ । चिवृति गोमयपरिचये शृतमश्राति । १२ । समृडमिति काङ्कायनः । १३ । ममाग्रे
वर्च दित्र सान्त्रिकानग्रीन्दर्भपूतीकभाङ्गाभिः <sup>15,16</sup> परिस्तीये गाहेपत्यशृतं सर्वेषु संपातवन्तं गाहेपत्यदेशे
ऽश्राति । १४ ।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> E विवेशा. — <sup>2</sup> So K P Ch (prim. man.) for प्रजाभा(:) ऋ-जिस्तो with double sandhi? cf. the introduction; E Ch (sec. man.)  $f{Pi}$ गिरितोः  $f{B}$  ॰भाङ्गिगिर्रतोः  $f{B}$  $f{B}$  $f{B}$  $f{B}$  $f{B}$  $f{B}$  $f{B}$  $f{B}$  $f{B}$  $f{H}$  $f{H}$  $f{H}$  $f{H}$  $f{H}$ 4 K Bh D देवीं. — 3 E जुषासी. — 6 Bu Ch E घृताचीमाम॰; Bi ॰चामाम॰; KP घुताचीमम॰; D (text and schol.) क्रवादमिति गचणे मंचिंगात । त्रावां देवीं (') जुषाणे घृताची इति षाठः । त्रज्ञपृष्टय इति मर्यादार्थ ग्रमावास्त्रायां भच्नणांतर्विधानात् — 7 K Bü D (text and once in schol.) उद्कान; Ch E P Bi and D (once in schol.) उद-कान. — 8 P निदधाला. — 9 D schol.) शरदि यखां नखां चिद्राती ब्रीहितंडुलानुद्रश्चामाकांय उभयानिति वचनात्। मधुमिश्रितान् कृत्वा उद्कां (!) कृत्वा निहंति यावदावाः (Cod. यावंदा॰) पञ्जवशान्ने (! ?) उदकी?... — 10 D (schol.) यथा तंडुला निखाता एवं उदंकां (!) कृत्वा नि-द्धात् त्रा ब्रीहिपंते ब्भयान्समोषं — 11 K Bü Ch P Bh D (schol.) त्वृति; E तुभि. — 12 D (schol.) इति व्याख्यातं (Kāuç. 15. 1) । साइ-पॅवत्से (Cod. ॰त्स:) पृष्टिकर्मत्वात् (cf. Kāuç. 7. 2). — सर्वेकामस्बेदं कर्म इंह वचनं मूक्ताद्विकारात् ।  $\cdots$  कांकायनग्रहणं पूर्वेकार्थः —  $^{14}$  v. 3. 1. —  $^{15}$  K साविचिकान् —  $^{16}$  D (schol.) दर्भेगाईपत्वं पूर्तिकैर्दिश्यापिं भांगया त्राहवनीयं — 17 Bi गाईपत्यः 0 - 18 D (schol.) चिष्वपि संपातवंतं करोति --

एवं पूर्विस्मिन्नपरयोरुपसंहत्यः । १५ । एवं द्रोणकलशे रसानुक्तम् । १६ । ॥ ५॥ ॥ २२ ॥

यज्ञंषि यज्ञ इति नवशालायां सिर्फिधुमिश्रमश्राति । १। दोषो गायेति वितीयाम् । २। युक्ताभ्यां तृतीयाम् । ३। ञ्ञानुमती चतुर्थीम् । ४। शालामङ्गुलिभ्यां
संप्रोस्य गृहपत्त्यासाद उपविश्योदपानं निनयति । ५।
इहैव स्तेति वानं विमृजते । ६। जर्ध्वा अस्येति वाध्रमणमीदुर्खा मन्यप्रतिहृपमि जुहोति । ९। असंख्याता अधिशृत्य सप्रागमशष्त्रुली । ६। त्रष्टा म इति प्राति भुङ्ख्यमाणो ऽश्याति । ६। ज्यायुं वभ्राति। १०।

¹ D (schol.) ब्राहवनीयमृतं etc. ब्राहवनीयदेशे ऽश्लाति। उपसंहारः प्राभानं (Cod. ॰नां) तदपरयो रग्न्योः स्थात् — ² D (schol.) द्रोणकनभः सोमपात्रं तत्र रसान् कृत्वा एवमेव करोति । सात्रिकानग्रीन्परिस्तीर्थे-त्यादि उत्तग्रहणं (cf. sū. 14). — 3 v. 26.1. — 4 D (schol.) आज्येनागहोमः प्रधानहोमा(!)सर्पिषा मधुमिश्रेण -- 5 vi. i. 1. -- 6 D (schol) आस्था समुचिताभ्यां तृतीयामार्ज्ञतिः — 7 D (schol.) ऋनुमितः सर्वमिदमिति अनयानुमते खाहिति केचित ; Ath. Paddh. अनुमृति: सर्वमिखेकया; vii. 20. 6. — 8 Ch E संप्रोचः — 9 D (schol.) भत्तगृहे; ef. Kāuç. 24. 15. — 10 Ch P निनयती. — 11 vii. 60. 7. — 12 Ath. Paddh. इति लघुशा-जाकर्म समाप्तं; cf. Kāuç. 43. 3. — 13 v. 27. 1. — 14 K Bi वारिष्मा-णम् ; D (schol.) वर्षाहतः तसाद्मिवृतो वार्ष्मणः ... उदुंबरः — 15 Bi मंथं; D(schol.) त्रीदुखरात्(!) कर्तव्यमित्यर्थः। तं मंथाकार्मित्यर्थः। प्रतिरू पमष्टावर्धावत्(Kauc. 18. 34)। चलारो धाया इत्यादि(18. 32)चोदनासा-मान्यात्. — 16 KBii Pi PBh श्र:कुलो: ; D (schol.) प्रतियहो पानेन द्रव्यकृताः ग्रष्कुच्यः त्रागमग्रष्कुलीसा त्रयावपरिमिता त्रधिश्रयति। तासामर्याः सप्त करौति ऋभिजुहोति। इतरा कर्तुरिधश्रपणात्. -  $^{17}$  vi. 4.1. -  $^{18}$  So  $\mathrm{Ch}$   $\mathrm{E}$ Bi Bh P D (text); cf. D (schol.) to the next two sutras; K भंज-माणोः Bü विभंच्यमाणोः D (schol.) श्वो विभागं (!) करिष्यन्सारूपवत्स-मञ्जाति; is the word to be corrected to विभन्धमाणी? cf. विभागं in the commentary, and Kaue 38 26, note. — 19 D (text) जपति. — 20 E जायु; Bü यायूं; D (schol.) ऋथ प्रातर्विभुंच्यमाणः ज्यायुं बम्नाति । च्यायुर्च्याः (!). —

दग्रं संपातवनां विमृज्यं धारयति। ११। वायुरेना इति युक्तयोश्चित्राकर्मनिशायां ते संभारान्संपातवतः करोनि। १२। अपरेद्युवायुरेना इति शाखयोदकधारया गाः परिक्रामित । १३। प्रथमजस्य शकलमवधायोदुस्वरेगा-सिना लोहितेनेति मन्त्रोक्तम । १४। यथा चकुरिती-सुकाशकाग्रद्या लोहितं निर्मृज्य रसिमश्रमश्चाति। १५। सर्वमौदुस्वरम् । १६। यस्येदमा रज्ञ इत्यायोजनानाम-प्ययः । १९।॥ ६॥॥ २३॥

उछ्रयस्वेति⁴ बीजोपहरणम्⁵। १। आज्यमिश्रान्यवा-नुर्वरायां कृष्टे⁴ फालेनोटुद्यान्वृचं¹ काशीव्रिनयति⁴ नि-वपति। २। ऋभि त्यमिति⁴ महावकाशे® ऽरएय उन्नतेª

विमिते प्राग्डारप्रत्यग्डारेष्वपु संपातानानयति । ३। कृष्णाजिने मोमांश्रून्विचिनोति । ४। सोमिमिश्रेण संपातवन्तमश्राति । ५। श्रादीप्ते संपन्नम् । ६। तां सिव्वत्ति गृष्टिदाम वभ्राति । ९। सं मा सिव्वन्ति सर्वोदके मेश्रधान्यम् । ६। दिव्यं सुपर्णमित्यृषभदिष्ठिनो वपयेन्द्रं यजते । ९। श्रनुवड्डिशरःपादेन गोशालां चर्मणावछाद्यावदानकृतं ब्राह्मणान्भोजयित । १०। प्रोष्य सिमध श्रादायोजे विभ्रदिति गृहसंकाशे जपति । १०। सब्येन सिमधो दिश्चिणेन शालावलीकं संस्थभ्य जपित । १२। स्रात्रिवज्य सिमध श्राधाय सुमङ्गिल प्रजावति सुसीमे इहं वां गृहपितजी ब्यासिमित स्थूणे

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> D (schol.) विभितं गृहं. — <sup>2</sup> K P Bå Bi D (text) प्राग्दार:; D (schol.) प्राक्दार इति। बज्जत्रीहि:; cf. Kāṇç. 34. 3. — <sup>3</sup> D (schol.) सोमखंडानि विकिर्ताः - \* E ॰ श्रात्व॰; D (schol.) सोमरसिमंत्रे-णाज्येन खालीपानं संपातवंतं कुलाञ्चाति। श्रभिषवञ्च सोमिमश्रेणेति(Cod. ॰णाति) वचनात्। मंत्रलिंगं च सावीहिं देवेति (vii. 14.3) वचनात् - 5 D (schol.) यदि तदिमितं संपातवंत (!for 'वत्?) काल एवादीयते। ततः संपन्नं यत्तिंतयति तत्पलं त्रपरिसमाप्ताविपरि कर्मणः(१) — हे vii. 15.1. — <sup>7</sup> D (text) गृष्टी°; D (schol.) द्वि: प्रसूता गी: गृष्टि: — <sup>8</sup> vii. 33. 1. — 9 Ch D (text) सर्वादक; D (schol.) यावंत्युदकानि (Cod. यावतोत्युद॰) प्रागादिषु तानि गृहीत्वा तिसन् सर्वोदके पृतं स्थानीपाकं प्राप्ताति —  $^{10}$  vii. 39. 1. —  $^{11}$  D (schol.) दंडीति गवां सर्वेषां यो बलीयान्  $\cdots$  ऋख वशाधर्मा: स्यु: (cf. Kāuç. 44. 1 fg.) — 12 So Bü Ch E; the rest शिर-स्पा॰. Cf. Kāuç. 64. 22; 81. 28. — 13 KChEBi ॰वत्सादा ॰; D (schol.) अधोमुखेनाच्हादयतिः — 14 P प्रोच्धः; Bh प्राच्धः; Bi प्रोचः — 15 KBiBh Bü ऋषाधायो॰; D (schol.) देशांतरं गला प्रत्येत्व ऋारखान् (!) समिधो गृहीत्वा गृहसंकाभ्रे जपित । थवयवस्थः गृहाणि पश्चित तिस्मिन् ( $\operatorname{Cod.}$  तस्मात्) देभ्रे स्थितः —  $^{16}$  vii. 66. 1. —  $^{17}$  D (schol.) त्राधायः —  $^{18}$  D (schol.) शालायाः वलीकं पटलं संसाध्य संसुध्य जर्जे विश्वदिति जपति — <sup>19</sup> D (text) ब्राद्धाति; D (schol.) समिद्धहणं बलिक(!)-निवृत्त्वर्धः — 20 KCh PBh E D संग्री स; the formula occurs also in Kauç. 39.6 and 76.24. —

गृह्यात्युपितष्ठते । १३। यहदामीति मन्त्रोक्तमः । १४। गृहपत्यासाद उपिवश्योदपाचं निनयित । १५। इहैव स्तेति प्रवत्यन्वेद्यते । १६। सूयवसादिति सूयवसे प्रत्रिक्षण्यित । १९। दूर्वाये स्त्रलावप आनीय दर्भ दार्शिमरुपित्र । १८। इन्द्रस्य कुद्धिः साहस्र दल्षभं संपातवन्तमितमृजित । १९। रेतोधाय लातिसृजामि वयोधाय लातिसृजामि यूथलाय लातिसृजामि गणलाये लातिसृजामि सहस्रपोषाये लातिसृजामि गणलाये लातिसृजामि सहस्रपोषाये लातिसृजामि प्राण् प्रवृत्य नवमुत्सृजते संप्रोद्यति । २१। उत्तरेण पृष्टिकाम ऋषभेणेन्द्रं यजते । २२। संपत्कामः वितेन प्रतिन

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> D (schol.) पाणिना गृह्णातिः — <sup>2</sup> xii. 1. 58. — <sup>3</sup> D (schol.) संभाषते (Cod. स•) गृहजनप्रयः — <sup>4</sup> D (schol.) भक्तगृह उदकपूर्ण-पाचं निनय्तिः; cf. Käuç. 23. 5 — <sup>5</sup> vii. 60. 7 (vi. 73. 3). — <sup>6</sup> K P E Bh •वेच्यते; D (schol.) गृहाणि. — 7 vii. 73. 11 (ix. 10. 20). — 8 Bü निष्वापर्यति; E P Bi • ष्ठापर्यति - 9 D (text) दर्भनं - 10 D (schol.) दूर्वायैः सहाप त्रंजलौ कृत्वा दर्शमाययोदियोग्यं (!for ॰पेयादि॰?) दर्शः कतमा दूवीपरिमिति (!) षडर्चमूत्रात्वात; the दार्श्व ऋचः are not defined by Dārila, but judging from the fact that the hymn containing them consists of six verses (षडर्चसूत्रत्वात्), they are probably vii. 81. 1-6. — 11 vii. 111. 1; ix. 4. 1; Ath. Paddh. इन्द्रख कुचिरित्वेकया साहस्र इति चतुर्विश्रत्यृचेन आज्यं जला वृष्मं संपात्य। य इन्द्र इव देवेष्वित्येकया (ix. 4.11) वृषभस्य दिचिणे कर्णे जपेत्। लोहितेन स्वधितिनेति (vi. 141. 2) वत्सत्तरीं अनुमंत्रयते... — 12 D (text) ॰वमृजतिः D (schol.) अनयोः सूत्रयोः सेतारं गां त्रानीय गोष्ठे ऽतिसृजति स्थापयतिः — 13 Ath. Paddh.and Antyesti. रेतोधारी लेति पहिंभः कलाजैमेंवै: — 14 ix. 4.24. — <sup>15</sup> K प्रचृत्व; P प्रचित्व; D (schol.) पुराणो यो गोषु षंड: तमपनीय (Cod. °तीय). — <sup>16</sup> K Bü °सृजति. — <sup>17</sup> K Bü Bh and Ath. Paddh. omit रन्द्र. — <sup>18</sup> D (schol.) यः पृष्टिमिच्छतिः — <sup>19</sup> K E श्वतेन; D (schol.) संपद्पूर्वलाभः। . . श्वेतवर्णेन गवा पौर्णमास्तां यजतेंद्रं (!). —

पौर्णमास्याम् । २३। सत्यं वृहदित्यायहायग्याम् । २४। पश्चादयेर्दर्भेषु खदायां सर्वहृतम् । २५। हितीयं संपात-वन्तमश्चाति । २६। तृतीयस्यादितः सप्तिभूमे मातरि-ति विर्जुहोति । २९। पश्चादयेर्दर्भेषु किष्ण्वास्तीयं वि-मृग्वरीमित्युपविश्वति । २६। यास्ते शिवा इति संवि-श्वति । २९। यद्धयान इति पर्यावर्तते । ३०। नविभः शन्तिवेति दशम्योदायुषेत्युपोत्तिष्ठति । ३०। नविभः शन्तिवेति दशम्योदायुषेत्युपोत्तिष्ठति विश्वते । ३०। उद्यमिन्युत्कामिति । ३२। उदीराणा इति विश्वते विश्वते । ३३। उद्यमिन्युत्कामिति । ३२। उदीराणा इति विश्वते विश्वते । ३३। उन्वताच्चा । ३४। पुरस्तादयेः सीरं युक्तमुदपावेण संपातवन्ताविस्वति । ३५। श्रायोजनानामण्यः । ३६। यस्यां स-दोहविधीने इति जुहोति वरो म श्रायामिण्यतीति । ३९।

<sup>1</sup> xii.1.1; D (schol.) मार्गशीर्षपौर्णमास्थां ... यस्थां सदोहिवधाने इति (xii. 1.38) जुहोतीति (cf. sū. 37) यावद्गहणं। ग्रवापि न गन्धप्रवादाः (xii. 1. 23-25; cf. Kauç 13. 12) न निष्ठीवाकलिंगमन्यकर्मलात (?!) गंधप्रवा-दाभिरलंकुर्वते। युद्धा न ऋाप इति (xii. 1. 30) निष्ठीविति च (cf. Kāuç. ² Bh ॰इत; D (text) ॰इति; D (schol.) गर्ते दर्भानास्तीर्य 3 D (schol.) खालोपाकादाभिः सप्तभिर्ऋग्भिः सत्यं बृहदित्याभिः। भूमे मातरिति चाष्टम्या; xii. 1. 1-7 and 63. - 4 xii. 1. 29; D (schol.) विदिस्तरणद्भेषु कांग्रिप तृणमयं (Cod. सृ॰!) प्रसारणां(!) गुगुलिकायां (!) तदास्तीर्यः — 5 ix. 2. 25. — 6 D (schol.) कांग्रिपुनिः — े<sup>8</sup> D (schol.) स्वपत्तनमावर्तते — (?cf. sūtras 24—27) and xii. 1. 59. — 10 Bü दशस्यामु॰ — 12 vii. 53. 7; D (schol.) श्यनादुत्थित अनया गच्छति — <sup>13</sup> хіі. 1. 28. — <sup>14</sup> Ch E Bi Bü **उदस्त**. — <sup>15</sup> хіі. 1. 33. — <sup>16</sup> К Р Вh वीच्यते — 17 D (schol) उत्तर्खनं तदारुह्य तस्मिन्वोचते -(schol.) सत्य बृहदिति संपातमंत्राः प्रकृतत्वातः xii.1.1. — 19 D (schol.) to Kāuç. 23. 17, सीरा युंजंतीत्यस्य यानि कर्माणि (Kāuç. 20. 1) प्रतत-युक्तान्यस्य (!for प्रतननयु॰?) सूक्तस्य भवंतिः — 20 xii. 1. 38. — 21 Bi Ch (sec. man.) मा. — 92 D (sehol.) वरी वर्णीयो (Cod. ॰यी) ऽर्थः मम भवेत्. —

यस्यामन्निमयुपतिष्ठते । ३६। निधि विभ्रतीति मणिं हिरायकामः ।३९। एवं विन्ना । ४०। यस्यां कृष्णिमिति वार्षकृतस्याचामिति । शिरस्यानयते । ४९। यं ता पृषती एष इति द्योः पृषत्यादित्यो रोहितः । ४२। पृषतीं गां ददाति । ४३। पृषत्या स्त्रीरोदनं सर्वहुतम् । ४४। पृषि-कर्मणामुपधानोपस्थानम् । ४५। सलिलेः सर्वकामः सर्विलेः सर्वकामः । ४६। ॥ ९॥ ॥ २४॥

## ॥ इत्यथर्ववेदे कौशिकसूत्रे तृतीयो ऽध्यायः समाप्तः॥

rands - wants

<sup>1</sup> xii. 1. 42; D (schol.) मूमिमुपतिष्ठते आत्मनेपदात्. — 2 xii. 1. 44. — <sup>3</sup> D (schol.) उपतिष्ठते प्रकरणात्। मिणमयः हिर्प्यं मुवर्णं (!) — <sup>4</sup> So P Bh E; K विला यस्यां with the syllable द्वान over the line between the two words; Bi वि ला and the syllable द्वां over the line between the two; Bh Bü D (text) विद्वान; D (schol.) प्राप्यापि मणि हिरखं वाभ्यामेवोपतिष्ठते -  $^{5}$  xii. 1.  $52. - ^{6}$  Bü वार्रिष्: Bh वार्ष च्छतसः — <sup>7</sup> K •चामयतिः — <sup>8</sup> Bh •नयति; D (schol). निर्च्छति-वार्षकृतं (Cod. ॰वावर्ष॰) शिर्सि करोति पूर्वश्रेयमतञ्चातनमंत्रः (Cod. • श्वानन॰). — 9 xiii. 1. 21. — 10 D (schol.) यं त्वा पृषती रथे प्रष्टिर्व-हति रोहितेति (xiii 1. 21ab)। अन का पृष्ती की वा रोहित इति त-त्कथयति। बौः पृषती ज्ञेया। त्रादित्यो रोहितः — ब्राह्मणाय . . . षेड्भिरभिमंत्र्य (xiii. 1. 21-26?). — पृषत्याः चीरे त्रोदने मृतं सर्वज्ञतं षड्भिरपि सक्डोतवः। अत्र देवता-विधानं — 13 D (schol.) पृष्टिकमीणि येषां मंत्राणां ते पृष्टिकमीणः। तेषां मत्राणां उपधानोपस्थानं पूर्वाधिकारोते भवतः। चित्राकमादीनि (Kāuç. 18. 19) च पृष्टिकमीणि पूर्वीधिकारात. — 14 For the सिल्लगण see Kāuç. 18. 25, note; D (schol.) तै: समुचितेषपथानोपस्थाने कार्य सर्वाणि फलानीक्ताः

## ॥ ऋों ॥

अथ भैषज्यानि । १। लिङ्ग्युपतापो भैषज्यम् । १। वचनादन्यत् । ३। पूर्वस्योदपाने ग मंपातवता क्के । ४। वली विभाष्टि । ५। विद्या शरस्यादो यदिति मुझशि-रो रज्जा बभाति । ६। आकृतिलो प्रवल्मीको परिलिख पाययित । ९। सि पिषालि म्पति । ६। अपिधमित । १। विद्या शरस्येति प्रमेह गं बभाति । १०। आखुकिरिपू-विद्या शरस्येति प्रमेह गं बभाति । १०। आखुकिरिपू-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> E भैषजानि; D(schol.) वच्याम इतिवाक्यश्रेष: (Cod. ॰विश्रेष:)। द्विप्र-कारा व्याधयः त्राहारनिमित्ता त्रमुभनिमित्ता श्रीत। तत्र त्राहारवैषम्यस-मुत्यानां त्रायुर्वेद (!) चकार... ऋधर्मसमुत्यानां तु शास्त्रमिदमुर्च्यते - 2D (schol.) व्याधे लिंगिन उपतापकर्मः — 3 Bu भिषज्य; Bu भिषज्य; D (schol.) यद्गमयति तिल्लंगं तवस्वापिषि (!for •स्वापि?) व्याधेः स लिंगी तस्योपतापकरणं कर्म भैषज्यमिति च्चेयं। उपतापो (! for ॰प-?) विनाशभै-षज्यत्वात. - 4 D(schol.) ये चिषप्तीयेन. i.1. - 5 KChEP Bi D(text) संपातवतांते; Bh ॰तान्ने; D (schol.) व्याधितमंत्रे प्रोचित। सर्वभैषच्यं विष-नियभावात. - 6 All MSS. बनीर्वि॰; D (schol.) बनियनम् मार्ष्ट (!)। सर्पाद्दृष्टवान् (Cod. ॰दष्ट॰)। दिचणेन पाणिना बिनरोगानिति च-<sup>7</sup> i. 2. 1; ii. 3. 1 (et al.) — <sup>8</sup> D (schol.) मुंजग्निर: पुंखाधारकाष्ठ सूत्रे प्राप्ति रज्जेत्युचिते। मुंजरज्जुरैव संनिधानात्। अतिसार्भैषज्यमास्रा-वंग्रब्दस्य (i. 2. 4; ii. 3. 2) तदादिलात् (Cod. तदावि॰). — 9 D (schol.) परिलिखनं चुणींकरणं. — 10 KBD (text) ॰धिमिति; D (schol.) ऋ-पाने धमित श्रीतसारिणां (Cod. सारिणां) — 11 i. 3. 1. — (schol.) प्रमेहणं हरितकादिभेदनीयं द्रव्यं तद्वभाति । मृतपुरीषप्र-तिबंधे --

तीकमिषतजरत्रमन्दसावस्कान्पाययित ११। ११। उत्तमा-भ्यामास्थापयित । १२। यानमारोहयित १। १३। इषुं विसृजित । १४। विस्तं विष्यित । १५। विने विभे विश्व । १६। एकविं शितं यवान्दोहन्यामि द्वरानीय दूर्शीं जघने संस्तभ्य फलतो ऽविसञ्जित । १९। ञ्रालविसोलं फार्रे पाययित । १८। उदावित चे च १। १९। ञ्रम्बयो यित वायोः पूत इति च शान्ताः । १०। उत्तरस्य ।

<sup>1</sup> K E Bi आधु॰; P Bh आभु॰. — 2 P पूतिक; D (text and schol.) आखुकिरिपूतिमधितजरत्प्रमंदो जीर्गेन्दुकः सात्रस्को द्रेचांतरे आखुर्कि-रियादिभिः (!) ... अद्भिरानोद्याभिमंत्र्यः — 3 D (schol.) अस्य मृत्त-स्वोत्तमाभ्यामृग्यां (i. 3. 8, 9) पुटकानुवासनाइदाति (! for •वासनमाइ-व्याधितं प्रति भयोत्पादनायः — 6 D (schol) शिश्च(!)निर्वासर्येत (Cod. ॰सपति) सुक्रांते मंत्रलिंगात्. — 7 So K P D (text); E वर्ति; Ch Bü Bi D (schol.) वर्त (cf. i. 3. 7: प्रति भिनद्मि मेहनं वर्च etc.). — 8 So Bh alone; K Bü Ch E P Bi विभेति; D (text) विभेदिति; D (schol.) वर्त मुत्रविलं कुमारीवद्विकासयति। सत्तान्ते. Is the word to be emended to विभिनत्ति or विभेद्ति, from the root भिद् and preposition वि? — 9 D (schol.) सूत्रांते। ... दुघी ययादा (! for ॰दो?) श्रनुई-तसां (Cod. ॰स) व्याधितस्य जघने संश्लेष यतः फलं ततो ऽवसिंचति ... द्भुद्री च संसंभने संस्कारकर्मलात. — 10 K P E Bi Bh D (text and schol.) विश्रो°; Ch Bu विसो॰. — 11 D (text) पाटं पाटयति (!); D (schol.) त्रालं गोधूमयाधिः (Cod. गोधूमी)। विशं पद्मकंदः। उलं क-सुक- (! for कासुरिका-?) शाकं (Cod. ॰शाकं) तत्पाटियला (! for फां-टियला) पाययतिः — 12 D (schol.) उदावतीं (Cod. ॰र्ता) यस्य सी अयं उदावर्ती तसी उदावर्तिने। प्रमेहणादीनि कर्माणि भवंति। त्राच्छा-दनं च मध्यमपातात् । उदावर्तः पुरीषस्य गोलकभावः — 13 i. 4. 1; vi. 51. 1; cf. the two प्रान्तिगण, Kauc. 9. 2, 4. — 14 D (schol.) स-मिध ग्राद्धाति ... स्त्रीलिंगात् । सर्वभैषज्यं; cf. D (schol.) to Kauç. 15 D (schol.) वायोः पूत इत्यस्य (vi. 51. 1) सोमसंमित्राः समिध ग्रादधाति सर्वभैष्यं ---

ससोमाः ।२१। चातनानामपनीदनेन व्याख्यातम् ।२२। चपुसमुसलखदिरताष्टीघानामादधाति विश्वेत पश्चाद्येः समंभूमि निर्वादिराञ्छङ्कनस्यो नि विध्येति पश्चाद्येः समंभूमि निर्वादे पर्वावेष्या परिविर्तात । २६ । स्रमावास्यायां सकृतृहीतान्यवाननपहतानप्रतीहारपिष्टानाभिचारिकं परिस्तीये तार्ष्टाघेध्म स्रावपति । २९ । य स्रागछेत्रं बूर्याच्छण्युल्वेन जिद्धां निर्मृजानः शालायाः प्रस्कन्देनि । २८ । तथा कुर्वचनाद्ये हूवाने । २८ । वीरिणतून

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> For the pratīkas of the चातनगण see Kāuç. 8. 25. — <sup>2</sup> D (schol.) चातनानां प्रतीकानां अपनोदने (!) कर्म कथितं (Cod. oते) प्रत्येतवां। प्रतीक-विकल्पः षष्ठी निर्देशात् । अपनोदनं आरे (सावस्यद्सु (i. 26. 1) इत्यप-नोदनफललात् (Kāuç. 14. 14) । त्रावपनमाचनिदेश एकवचनात् । पि-भाचगृहीतभैषज्यं लिंग्युपतापवचनात्. — 3 Bh ॰घटिर॰ (for खदिर). — <sup>4</sup> Ch तार्ष्टाचानाम; D (text) तार्ष्टधानाम; D (schol.) तार्ष्टाचः (!) सर्वपः (Cod. सर्पिषः)।... द्रव्यविकल्पः साधनलात् । पिशाचचातनमेव; cf. Çāntikalpa 21. — े Bh खादिरा; the rest खादिरान्छ. — 6 v. <sup>7</sup> Ch E P ॰ भिमं. — <sup>8</sup> D (schol.) निहंति सर्वचातनप्र-तीनविशेष: । शेषनर्भलात एतं वो युवानमिति (ix. 4. 24) कर्मवत (Kāuç. 24. 21). — <sup>9</sup> D (schol.) कोलकान्खाद्दिरविहन्यात . . . पश्चाद्पे: समंभूमि. — <sup>10</sup> Ch Bü E P Bi भ्रयन. — <sup>11</sup> P ॰पच्चानि; D (schol.) तप्तर्भेराभिः पिशाचगृहीतस्य शयनं सर्वतः किरति धान्यराशिपन्धं च - 12 D (schol.) देंचिणेन इस्तेन तत्संप्रतिहत्याप्रतिहत्य (! for °ह्॰?) पिनष्टि .. श्रारमयं बहि: उभयतः परिस्तोर्य (Kāuç. 47.1). — 13 D (text) तार्धभेषा; Ch E P Bi तार्षाबेधा; D (schol.) तार्धाव: सर्वप: । . . . ता-ष्टीबा (!) इध्मा यस्य त्रपि:. — 14 D (text) त्रागक्कते; D (schol.) ग्रा-वपने चयमाणो (Cod. ॰ण) यो ग्रहविशेष आगकेत स वक्तवाः (Cod. सक्त°). — 15 D (schol.) ऋयं मंत्रः प्रैष:. — 16 K कर्वननादी; P क-र्वन्यनाचे; D (schol.) तथा कुर्वन्नना (?) यदि प्रैषार्थ न (Cod. भ) करोति ततो उसी अना (1) अमुखातिवीर्य (Cod. अमुखी॰) इत्यर्थ: । अपनतो यह इति। बावपतीति इवियेहणे। यहार्थे बना इति तत्पुरुषः। ... हुवानं प्रैषार्थकर्णं। करोमि ऋवचनं —

लिमिश्रमिङ्गिडं प्रपुटे जुहोति । ३० । इध्माबिहः शा-लायामासजित । ३१ । अपरेद्युर्विकृते पिशाचतो रुज-ति । ३२ । उक्तो होमः । ३३ । वैश्ववणायाञ्चलिं कृ-त्वा जपनाचमयत्यभ्युष्ट्यति । ३४ । निश्युल्मुके संक-षिति । ३५ । स्वस्त्याद्यं कुरुते । ३६ । अयं देवानामित्ये-कविंशत्या दर्भपिञ्चली भिर्वलीकैः सार्धमिधिशिरो ऽव-सिञ्चति । ३९ । ॥ १ ॥ ॥ २५ ॥

¹ Ch (prim. man.) and Pet. Lex. sub द्राङ्ग read प्रप्रेन; D (schol.) <sup>2</sup> D (schol.) पर्वस्मित्रहनि पुटः दृढः ... त्रहसादिहोमलात् --इध्माय बर्हिषय (!) तस्यां शालायामाबभ्राति — 3 So K Bh; Ch क्रधागति; P रजत्यत्यु॰; Bi क्रजीयत्यु॰; Bü E D (text) क्रिगिति; D (schol.) ऋवयाकारमिध्माबर्हियः पिशाचात्पीडास्तीति (? Cod. पिशाचा-न्पीडासी) ज्ञेयं। नापगत इति ज्ञेयं तसिम्बजति (Cod. ॰न्नजति) पिशाचः (Cod. ॰चे) -- 4 D (schol.) यथांतरवचनात् अस्य होमस्यध्माबर्हिषः शा-जायामासतं (? Cod. क्राजामाश्रतं). — <sup>5</sup> D (schol.) चातनानामेव (Kāuç. 8. 25) नमस्तारं क्ला. — 6 D (text) ॰चामयख॰. — ॰भु खति; D (schol.) पिशाचगृहीत त्रभ्यु वयति (!) — उद्युकं योत्युके परसारं कर्षति - 9 D (schol.) निश्चि खस्ययनं कुरुते The ganamala (Ath. Paric. 34. 11) assembles under the head of Eq-स्त्ययनगर्ण the following hymns and verses: श्रमू: पारे पातं न इन्द्रा-पुषणा। लष्टा मे दैवां येन सोमा नमो देववधेश्वो उभयम् (cf the second श्रभयगण, Ath. Paric. 34. 29; Kāuc. 104. 3) । मित्रावर्णावप प्रागा-त्महसाची अनिमनं नी अधरवमी मृत्युर्वृहस्पतिनीः परि पात त्यमू पु ना-तारमिन्द्रम्। दन्द्रः सुवामा स सुवामा त्रा मन्द्रीरिन्द्र मर्माणि ते। वर्म मे बावाप्रिवी ऐन्द्रापं वर्म गिर्यसे यत्ते मध्ये यासे प्राचीमी नः पशादिति खस्त्रयनानि॥ 99॥. The pratīkas are i. 27. 1; vi. 3. 1; 4. 1; 7. 1; 13. 1; - r. 24. 5; vi. 37. 1; 40. 3; 93. 1; vii. 51. 1; 85. 1; 86. 1; 91. 1; 92. 1; 117. 1; 118. 1; viii. 5. 15 (xix. 20. 4); viii. 5. 19; xii. 1. 11, 12, 31, 32. Daç. Kar. (Kāuç. 137. 4, note) introduces the description of the ājyatantra by a स्वसिवाचनं, employing some of the hymns of this gana, namely, vii. 85. 1; 86. 1; 117. 1; 118. 1; xix. 68. 1; cf. also Kauç. 8. 2. — <sup>10</sup> i. 10. 1. — <sup>11</sup> Ch वसीके; E विसके:; D (schol.) सह वलीकेरपशिरसि अवसिंचति। जलोदरिगं। स्त्रीयाधितावासुताववसि-ताविति सर्तव्यं (Kāuç. 7. 17).

जरायुज¹ इति मेदो मधु सिर्फिले पाययित। १। मीज्ञप्रश्नेन शिरस्यपिहितः संयेन तित्त जिन् पूल्यानि धारयमाणो दक्षिणेनाविकरन्वजिति । २। संयेन तित्त उपश्नी दक्षिणेन ज्यां दुष्टीम । ३ प्रेषकृद्यतः १। ४। यचैनं
व्याधिर्गृह्णाति तच तित्त उप्रश्नी निद्धाति । ५। ज्यां
च । ६ श्रावजनम । ९। घृतं नस्तः । १। पञ्चपर्वणा

i. 12. 1; this pratika and a number of those occurring in the following kaṇḍikās are collected in the gaṇamālā (Ath. Pariçiṣṭa 34. 7) under the head of the तकानाश्नगणः ॥ जरायुजः प्रथमो यद-पिरदगतां दणवृत्र मुञ्ज चेवियात्वा हरिएख रघुणदो मुञ्जामि ला भ-वाशवीं मन्वे वा यो गिरिषु दिवे खाहायिस्तकानमग्रेरिवास्थाव मा पा-पान्मुजाव ज्यामिव वरणो वार्याता इम यवं विद्रधस्य बलासस्य नमी रूरायेति दे शोषामयमिति तकानाशनानि ॥ ७ ॥. The pratikas are i. 12. 1; 25. 1; ii. 8. 1; 9 1; 10 1; iii. 7. 1; 11. 1; iv. 28. 1; v. 4. 1; 9. 1; 22. 1; vi. 20 1; 26. 1; 42. 1; 85. 1; 91. 1; 127. 1; vii. 116. 1; v. 4. 10. D (schol.) सर्वे मूत्रं मृगारैभुँचेत्यक्रमभेदात् (ef. Kāuç. 27. 34) भेदानि (?) प्रसिद्धानि । प्रतिद्वेश्यं कर्मभेदः; Dārila, fol. 7ª l. 6, जरायुज द्वादीनां दोषोपश्मनमा चवर्णिकं फलदोषेण संयुज्य विधानात् (Cod. विधात्)। सिं-ग्युपताप इति भैषज्येषु वचनात् (Kāuç. 25. 2). — 2 D (schol.) मुंजनि-वृतेन प्रश्ना 🗓 शिर्मस प्रकादितः . . . प्रश्न उष्णीषं गुग्गुलिकां 🗓 — 3 So Bü K (ptim. man.); K (sec. man.) Ch P Bi Bh D (text) तितर्जान; D (schol.) तितउत्थितानि (!) पूच्यानि ... तितउ सत्तुगाननं पूच्यानि (Cod. पूज्यानि) जला: (!for लाजा:?). — 4 D (schol.) ग्रामभुवमर्ख-<sup>5</sup> Ch (sec. man.) D (text) तितज॰ (in the manner of a Vedic dvamdva). — 6 D (schol.) धार्यमाणः कर्ता वजित। ... द्रघीं यस्याः च्यतेनेषुना कञ्चिदातितः (! for कञ्चिदातीतः?). — TD (schol.) प्रैषं द्दातीति प्रेषकृत्। अतञ्चात्रजं (!): ef. sū. 7. — 8 D (schol.) वजतां यच देशे वाधिः सुष्टु भवति तच तितउप्रश्नी स्थापयति कर्ता । त्रतय व्याधित: कर्तुरयत: (Cod. कुतुर॰) प्रैषकृतक्कृतिः — <sup>9</sup> D (schol.) कती स्वापयति तर्वेव. — 10 So P; D (text) आवर्ज (cf. the schol. to sū. 4); the rest ऋाव्रजतम्; D (schol) प्रैषः प्रिषकृतः प्रवलारावदेशं यावद्गक्तंति निधाने मंत्रो मंत्रलिंगाक्तिरोगेभेषर्ज्यं — 11 D (schol.) करोतीति वाक्यश्रेषः (Cod. ॰विश्रेषः)। घृतं नस्त्रं स्वादभिमंत्र्यः —

ललाटं संस्तभ्य जपत्यमूर्या इति । १०। पञ्चपर्वणा पांसुसिकताभिः परिकिरित । १०। अर्मकपालिकां बभ्राति । ११। पाययित । १२। चतुर्भिर्द्र्वायैर्द्धिपललं पाययित । १३। अनु सूर्यमिति मन्त्रोक्तस्य लोमिमप्रमाचमयित । १४। पृष्ठे चानीय । १५। शङ्कुधानं चर्मग्यासीनाय दुग्धे संपातवन्तं बभ्राति । १६। पाययित । १०। हरिद्रीदनभुक्तमुद्धिष्टानुद्धिष्टेना प्रपदात्मिल्प मन्त्रोक्तानधस्तल्पे हरितमूचेणस्यजङ्गामु बङ्घावस्नापयित । १६। प्रपादयित । १९। वदत उपस्थापयित । २०। क्रोडलोमानि जतुना संदिद्य जातस्वेणापिधाप्य । २१। नक्तंजाता सुपर्णो जात इति मन्त्रोक्तं

i. 17.1 (et al.); D (schol.) पंच पर्वाणि यस दंडस स पंचपर्वा तेन रोगिणं संसाथ ललाटं जपति - 2 D (text and schol.) omits this word. — 3 K Ch Bi P पांत्रु॰; D (schol.) पांसुवत् झदराधूनिः सिकता वालुका परिकिरणं — 'D (schol.) अर्मकपालिकामिः। संयोगात्प-ठराँदेः (?)। सकलं पतितं केदारं पर्वट (!) इति केचित् · — 5 D दूर्वाग्रैः सह. — 6 i. 22. 1. — 7 Ch D (text) • चामयति; D (schol.) मंत्री-तस्य रत्तवर्णो गौः...तस्य लोमाभिमित्र्य त्राचामयति। वाधितपुरस्कृतं भैषजं — <sup>8</sup> D (schol.) गोपृष्ठे उदके संगृहोलाचमयतिः — (schol.) शंकुधानं चर्मेणी विस्ताराय कोलंकवंधः शंकुखापनमित्वर्थः । तचैव चर्मखुपविष्टाय चीरखं संपातवंतं कुलासुराय बंधातिः — 10 D (schol.) तहुम्यं पाययित रोगिषं — 11 Ch उत्सिष्टेन; cf. D (schol.) to Kāuç. 47. 37. — 12 D (schol.) मंत्रीक्तान तं व्याधितं कानिच्-त्यदानि कर्मातरतुः ज्ञालात् पूर्वं पपाच प्रयक्तिति परिभाषायाश्चार्थ-लात् (Kāuç. 7. 18). — 13 D (schol.) तचतचस्त्रान्यन्तोक्तान्वदतः श्रुला उपखापयति। सूतेन वाधितं। के मन्त्रोता मुझाः (! for मुकाः; cf. i. 22. 4 and Indische Studien iv. 415, end) प्रसिद्धाः (Cod. •डाः) री-पसाका (Cod. ॰सांका) हरिद्रवर्षाः श्विटका(!) हरिद्रवर्षाः पीताश्विटकाः (cf. i. 22. 4.) — 14 D (schol. बभाति। यथांतरत्वात्। ... शंकुधानं चर्मसाधाय दुग्धे संपातवंतं बभ्राति। ऋच बभ्रातिग्रहसं कृतं. — 15 i. 28. 1; 24. 1. ---

शकृदा' लोहितं प्रघृषालिम्पति'। २२। पलितान्या-छिद्य<sup>ः</sup>। २३ । मारुतान्यपिहितः । २४ । यदिमिति । पर्शुं जपंस्तापयित काषयत्यविसञ्जति । २५। उप प्रा-गादित्यु द्विजमानस्यं शुक्कप्रसूनस्यं वीरिणस्य चतसृणा-मिषीकाणामुभयतः प्रत्युष्टं बधाति"। २६। जिविद्ग्धं" कागडमिणम् । २९। उत्मुकं स्वस्त्याद्यम् । २५। मा-नृनास्नोः सर्वसुरभिचूर्णान्यन्वक्तानि द्वता शेषेण प्रलि-म्पित । २९। चतुष्पथे च शिरिस दर्भेगिड्वै ऽङ्गारक-1 K P Bh Bi सक्दा. — 2 So Ch Bü; the rest प्रकृष्य; cf. Kāuç. 35. 7; 36. 33; D (schol.) मंत्रोत्तं श्रुतं स्विचं (?!for श्विचं?)। तती गीम-येन प्रकृष्य यावझोहितं खिचस्थानं (!) त्रागतं मंचोत्तीर्द्रवीरहग (?) लिंपति। कानि मंत्रोक्तानि। रमा भूंगरक (!for भूंगारिका?) कृष्णा नोली ऋसिक्ती (Cod. ॰क्री:) तिमिर्क(!)र्जनोमेतिका (!for मेथिका?)। प्रतीकविक्खः —  $^3$   $\mathrm{D}\left(\mathrm{text}
ight)$  ग्राच्हादा; the rest ग्राह्मिदा;  $\mathrm{D}\left(\mathrm{schol.}
ight)$  मंत्रीताले (पि पलिता-नां विशेषः। पलितान्याच्छावः(!) मंत्रोत्तैरालिपति। त्राच्छेदनमालोपनः — <sup>4</sup> D (schol.) मारूतानि वाष्यानि (!for वाक्यानि?) मरूतदेवत्वात् । समु-त्पतंतु प्र नभस्वेति (iv. 15. 1; vii. 18. 1; cf. Kānç. 41. 1; also Kānç. 30. 12 etc.) तच यानि विहितानि तान्येते मूत्रे गच्छता कर्तृनिदेशाच समुचयो मर्तेषु असति (!) कर्तृनिर्देशविकचा स्वात् । स्विन्भैषच्यवत् <sup>ह</sup> i. 25. 1; cf. the **तकानाभानगण**, sū. 1, (! cf. sū. 22, note). — <sup>6</sup> E P Bi जपंस्नापयति; D (schol.) पर्मुः कुटारः तत्ता-<sup>7</sup> D (schol.) पर्युना क्वाथयखुदकं . . . तप्तेनोदकेना-वसिंचित रोगिएं — 8 i. 28. 1 (et al.). — 9 All MSS. प्रमृतस्य; D (schol.) उद्विजमानी (Cod. द्वि॰) यः निःकारणं त्रसति तदर्थमिदं कर्भ भुक्रवासवी (!for भुक्का अंश्वी?) यस्य भुक्रप्रस्तः (!) श्वेतनुष्ठ इत्यर्थः — <sup>10</sup>D (schol.) द्वीकाणामग्राणि (? Cod. •कामग्रामाणि) तासां चतसृणां ऋ-वयवान् गृहीला(Cod. गृला) मा्णाकरं (Cod. ॰कार एं) कृला उभयती दग्धं बभाति। पुँचिंगलानाणिसंप्रत्ययः — " KP Ch Bi तृतृद्रेष्धं; Bii तृतृविद्र्यं; D(schol.) विषु प्रदेशिष (Cod. प्रा॰) विदग्धं कांडमणि बभातोति शेष: (Cod. विशेषः)। चतुर्णा काण्डानां मणिः — 12 D (schol.) निश्चलाके संकर्पतीति (Kāuç. 25. 35) एतज्जय: (!) करोति । ततः खस्त्ययनं कुर्यात्; for the ख-स्त्ययनगण and the स्वस्तिवाचन hymns see Kāuç. 25. 36, note. — 13 For the मातृनामानि or the मातृगण see Kauç. 8. 24. — (schol.) पिशाचयहिपशाचगृहीतं — 15 K Bh दभेंड्वे; P Bi Bü दभेंड्वे; Ch दर्भेड़े. —

पाले उन्वक्तानि। ३०। तितंजिन प्रतीपं गाहमानो व-पतीतरो उविसञ्चित पश्चात । ३१। श्चामपात्र श्चोप्या-सिच्य मौक्षे त्रिपादे वयोनिवेशने प्रबंधाति । ३२। श्च-घिंडिष्टा शंनो देवी वरणः पिप्पली विद्रधस्य या बभव इति । ३३। उपोक्तमेन पलाशस्य चतुरङ्गुलेनालिम्प-ति । ३४। प्रथमेन मन्त्रोक्तं बंधाति । ३५। हितीयेन मन्त्रोक्तस्य संपातवतानुलिम्पित । ३६। तृतीयेन म-न्त्रोक्तं बंधाति । ३९। चतुर्थेनाश्यित । ३६। पञ्चमेन वरुणगृहीतस्य मूर्धि संपातानानयित । ३९। उत्तमेन

¹ Bi कपालं; D (schol.) ग्रहगृहीतस्य ग्रिरिस दभीधारकं कुला त-न्नांगारकपालं (!for तचां॰) करोति। ततः सर्वसुरभिचूर्णान्यन्वकानि ज्ञला शेषेण प्रान्ति (cf. sū. 21). — 2 So only D (text and schol.); the remaining MSS. faasfa. — 3 This division is according to D (text); D (schol.) नदोप्रतीपं विलेडयमानो (!for विलोड॰?) तितउनि सर्वसुर-भिचूर्णानि वर्षात सूत्रानेतरो ग्रहगृहीतो ऽवसिंचति (!for ॰गृहीतमव॰?). -<sup>4</sup> D (text) बधाति; Bh प्रवबधाति; D (schol.) ऋपक्के मृन्यये पाने सर्व-मुरिभचूर्णानि प्रचिष्याविषय शिक्ये मैं जे वयोनिवेश्ने प्रविधाति। मातृनास्त्रीरन्यतरेण सूत्रेनः — <sup>5</sup> ii. 7. 1; 25. 1; vi. 85. 1; 109. 1; 127. 1; viii. 7. 1; the same list of pratīkas occurs in the gaņamālā (Ath. Par. 34 24) bearing the title . . . इति गणकर्मागणो (!all MSS.) भैषज्यश्च भवतिः  ${f D}$  (schol.) एतेषां कर्माणि संपाताभिमंचणानि यथा करणभावः - 6 D (schol.) उपोत्तमं विद्रधस्रेति अनेन (vi. 127. 1) पलाशस्य काष्ठेन... पिष्टेनानिंपति विद्वर्धं पृथक्वचनं निंगिन उपतापार्थ पंचमाधिकारवचने ऽस्त्रापि वक्षणगृहीतभैषच्यत्वं स्वातः; cf. sū. 39. — <sup>7</sup> D(schol.) अघिद्विष्टेत्वनेन सूत्तेन (ii. 7.1) संपातवंतं यव कृत्वा पुनः सूत्तेन बभाति। फलमां पिशाचना शनं — BD (schol.) शं नी देवी पृत्रिपणीति (ii. 25. 1) एतेनांशुमत्या (Cod. ॰सुमत्या?) संपातवत्करणे। तता अनुस्रेपनं ... पिशाचनाश्रनं — <sup>9</sup> E K P Bb संपातवतावसिंचत्यनु लिंपति — 10 D (schol.) वरणो वारयाता इत्यनेन (vi. 85. 1) व्रणमणि बभाति। n D (schol.) पिप्पली चिप्तभेषजोत्वन्न (vi. 109. 1) पिष्पनी संपातवती कृत्वा पुनः सूर्तेनाश्यति । चिप्तभै-षज्यं — 12 D (schol.) विद्रधस्य बलासस्यत्वनेन (vi. 127. 1) वक्षागृ-होतो बलोदरी (Cod. •रि). —

शाकलम्'।४०। उदगातामित्याञ्चावयित बहिः'।४९। अपेयमितिः व्युद्धन्याम्'।४२। बभोरितिः मन्त्रोक्तमा-कृतिलोष्टवस्मीकौ परिलिख्य जीवकोष्ण्यामुत्सीव्य ब-भ्रातिः।४३।॥२॥॥२६॥

नमस्ते लाङ्गलेभ्य इति' सीरयोगमधिशिरो ऽविसञ्च-ति'। १। नमः सिनससाक्षेभ्य इति' श्रून्यशालायामप्पुं ध संपातानान् यति। २। उत्तरं जरुखाते सशालातृ शों । ३। तिसन्ताचमयत्याष्ट्रावयति । ४। दशवृक्षेति शा-कलः । ४। दश सुहदो जपन्तो ऽभिमृशन्ति। ६। क्षे-

<sup>1</sup> D (text) उपोत्तमेन ग्रालं(!); D (schol.) या बभव इत्यनेन (viii. 7.1) भ्राकलो बध्यः प्रथमं संपात्य ब्रह्मणा तेजसीत (Cod. तेसेति; x.6.30) दशानां भांतवृचाणां भ्रवानीति भावतः (Kānç. 13. 5; 27. 5)। यद्यादिभैषज्यं — ² ii. 8. 1 (cf. the तकानाभानगण su. 1, note); D (schol.) चेवियसंग्-हीतस्य (Cod. चित्रय॰) भैषज्यं गृहाद्वृहिः। श्रासावयत्यृचाः — 3 ii.8.2.— <sup>4</sup> D (schol.) प्रभातसमये त्राह्मावयति — <sup>5</sup> ii 8. 3. — <sup>6</sup> D (schol.) कि मंचीतं। बसुवर्णस्यार्जुनस्य तस्य कांडग्रेषं(!for ॰ विग्रेषं?) यवपननीति यावति जिल्लो ति तिलकु बलकः (?)। त्राकृति लोष्टवस्त्रीकी प्रसिद्धी। प-रिलिख्य संचूर्ण (Cod. •चूर्स) जीवकोषणी जीवतः पशोसमीकस्थलिका तस्यां प्रचिष्य उत्सोव्य मूच्या बधाति । चेनियभेष्यं । चेनियः कीलो व्याधिः — 7 ii. 8 4. — 8 D (schol.) इलं युक्तं गोभ्यां । चेनियरी- गिणः श्रिरस उपरि कृत्वावसिंचत्युद्रपानं — 9 ii. 8. 5. — 10 D (schol.) श्रूचे गृहे. — 11 D (schol.) जीर्णे गर्ते तस्य एव शालायासृणानि प्रचिष्य उत्तरसंपातानानयतिः — 12 E D (text) ॰चामयतिः D (schol.) जरत्लाते अवस्थितं चेवियगृहीतमाचामयति संपातोदकेनः — 13 D joins ऋसावयित to the next sutra. — 14 ii. 9. 1; cf. the तकानाश्रनगण Kaue. 26. 1, note. — 15 D (schol.) दशानां श्रांतवृत्वाणां शक्तानोत्ययं (Cod. शालानी॰) शाललो मणिः (cf. Kāuc. 13.5; 26.40). — 16 E दशसुहतो. which is accepted by Roth in Grill's Hundert Lieder des Atharva-Veda p. 50 as दश्सु हतो; D (schol.) ऋथवा दश मिचा(!) जपंत एतत्सूतं (Cod. एतएत्यूचं) अभिमृशंति पिशाचगृहीतं (Cod. oni). —

नियास्रेति चतुष्पथे काम्पीलशक्तिः पर्वमु बङ्घा पिञ्च-लीभराभ्रावयति । १ । स्रविभन्नति । १ । पार्थिवस्ये-त्युद्यति पृष्ठसंहितावुपवेशयति । १ । प्राङ्मुखं व्या-धितं प्रत्यङ्मुखमव्याधितं शाखासूपवेश्य वैतसं चमस उपमन्थनीभ्यां तृष्णागृहीतस्य शिरिस मन्थमुपमध्यातृ-धिताय प्रयस्ति । १० । तिसांस्तृष्णां संनयति । ११ । उङ्गृतमुदकं पाययति । १२ । सवासिनाविति मन्त्रो-क्षम् । १३ । इन्द्रस्य या महीति खल्वङ्गानलाग्रून्हनना-न्धृतिमश्राञ्जुहोति । १ । १४ । वालान्कस्माषे काग्रहे । स्वयं परिवेष्ट्य संभिनित्र । १४ । प्रतपति । १६ । स्राद-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ii. 10. 1; cf. the तक्त्रनाश्चनगर्स Kāuç. 26. 1. — <sup>2</sup> D (schol.) व्याधितं गावसंधिषु (Cod. गायवसंधिषु) — <sup>3</sup> D (schol.) ऋथवा ऋव-सिंचतिः — <sup>4</sup> ii. 29. 1. — <sup>3</sup> K ॰संहता उप॰; P सहतां उप॰; Bh संहतावुप॰; ChD (text) संहितासुप॰; E Bi सहितासुप॰; Bü संहितावुप॰; D (schol.) उद्यति भगवति सवितरि व्याधितौ पृष्ठसंबन्धानुपवेशयति -6 D does not divide a sutra here. — 1D (schol.) वैतसीषु शाखासूपवेश्रय-ति व्याधितं वैतसे चमसे सक्तून् कृत्वोदकं प्रचिष्य वैतसोभ्यां तृष्णागृहीतस्य शिरस्थाधाय चमसमुपप्रश्लोत (! for 'प्राश्लात?) तमुपमथ्यावाधिताय (Cod. मंथायाधिता) प्रयक्कति — 8 K तृष्णान ; Bi तृष्णात ; D (schol.) तिस्रिज्ञव्याधिते तृष्णां संकामयतिः — "D (schol.) अभ्यावर्तस्य उदकं पाययति । ऋपु वावस्थितं — 10 ii. 29. 6°. — 11 D (schol.) समा-नवसनी भत्वा मंथं पिवेते इत्यर्थः. — 12 ii. 31. 1. — 13 D (schol) खलगाः कृष्णवर्णकाः — 14 K ग्रन्गूडून्; P ग्रन्गांडून्; Bi Bh D (text) ऋलांड्न; D (schol.) ऋलांडव: कुमिविश्वेष:। एककुमिकमिति प्र-सिद्ध: । उत्तराणि सर्विक्रमीणां; Ch B E P and AV. ii. 31. 2, 3, as above; cf. sūtra 26, note. — 15 K P Bü हननाहु॰; Bi हननात्; Bh इनना. — 16 KBü E P Bi •िमत्रां; Ch D मित्रान्ज — 17 D (text) कलाषं काण्डेन; D (schol.) कृमिणी बाबान गृहीला कलाषवर्षे भ्रोर (Cod. सरे). — 18 D (schol.) संभिनत्तिः अर्जरीकृतान् (Cod. ॰ता). — 19 D (schol.) अमी। पुनः सूत्तं. —

धाति । १७ । सच्चेन दक्षिणामुखः पांसूनुपमध्य परि-किरित । १८ । संमृद्गाति । १९ । आदधाति । २० । उद्य-चादित्य इत्युद्यति गोनामेत्याहासाविति । २१ । सूक्ताने ते हता इति । २२ । दभैरम्यस्यति । २३ । मध्यन्दिने च। २४ । प्रतीचीमपराह्मे । २५ । बालसुकामाछिद्य । १५ । खल्वादीनि । २६ । अक्षीम्यां त इति वीबहैम् । १९ । उदपाचेण संपातवताविसम्बति । २८ । हरिणस्येति । बन्धनपायनाचमनशङ्कुधानज्वालेनावनक्षचे ऽविसम्च-ति। २०। अमितमाचायाः सकृतृहीतान्यवानावपिति । ३०।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> D (schol.) तान्वालान् सग्रान् (Cod. सरसान्). --- <sup>2</sup> All MSS. पांश्रन् ; D (schol.) उपमंथनं मर्दनं परिकिर्ति आक्षीक्रिमीणां —  $^3$  All MSS. संमुधाति; D (schol.) तान्पांसून् संमर्दयति। प्रकीर्णाति( $^1$ ) —  $^4$  D (schol.) अथवा समिध आद्धाति. —  $^5$  ii. 32 1. —  $^6$  D (schol.) उद्यति सवितरि कर्ता गोस्वामिनमाह गोनीम कथयस्वेति (Cod. ॰सित) विशेषनामाभिप्रायं। असावितिः — <sup>7</sup> D (schol.) सूक्तस्त्रांते वान्यो ते हताः कृमच इति (ii. 32. 5<sup>d</sup>) ब्रूचात् कृता प्राग्नुखां गां. — <sup>8</sup> D (schol.) वातिकवत्. — <sup>9</sup> D (schol.) प्रत्यञ्चुखां गां कृत्वा . . . — <sup>10</sup> So K Bü Bh D (text); E वाला॰; P Bi बाला॰; Ch वोल॰; D (schol.) बा-बसुना वासजटा. — 11 D (text and schol.) ऋाक्राव त्रणान् (!) — <sup>12</sup> D (text and schol.) खन्बादीनबगंडून घृतमिश्रान जुहोति; cf. sūtra 14, note. — <sup>13</sup> ii. 33. 1. — <sup>14</sup> Ch E विवर्ष्ट; D (text and schol.) वीवर्हणं मार्जनं पर्वसु ग्रन्थिविवर्तनमेके — 15 D (schol.) सर्वभेषण्यं — 16 iii. 7. 1; cf. the तकानाभनगण, Kāuç. 26. 1, note. — 17 Ch • ज्वा-लेभाव॰; D (schol.) बंधनं (Cod. ॰न) विषाणहरिणस्य (! cf. iii. 7. 2) त्सीव पानं त्राचमनं हरिएलोमिमित्रं श्ंनुधानं कथितं (Kauc. 26.16) तत्र-दीप्योद्केन निर्वाप्य तेनोष्णेनापगतनक्वे काले अवसिंचति। चेवियगृ-हीतं। बंधनादोनां ऋाप(!) ज्वालोद्गम(!) यतस षष्ठीसमासपूर्वदंदः । बंधनं याचमनं च बंधनपायनानि । तेषां शंकुधानज्ञासः बंधनपायनाचमनशं-कुधानज्ञासेनावनचने ऽवसिंचतिः — 18 D (schol.) अपूरिमितपरिमा-णाबवराशेः (Cod. चपरितपरिमाणाह्यर्वराग्रे)ः सकृडसेन गृद्धाति य-वान् प्रत्युचमावपति । ग्रह्णं तु सकृत् —

भक्तं प्रयद्यति। ३१। मुज्जामि त्वेति याम्ये पूतिशफ्री-भिरोदनम् । ३२। अराये तिलश्यागोमयशानाज्जाले-नावनस्वे ऽवसिज्जति । ३३। मृगरिर्मुज्जेत्याप्जावय-ति । ३४।॥ ३॥॥ २९॥

ब्राह्मणो जर्ज्ञ' इति तस्त्रकायाञ्चिलं कृत्वा जपन्नाच-मयत्यभ्युस्ति । १। कृमुकश्कलं संसुद्य दूर्शजरदिजना-वकरज्जालेन । १। संपातवत्युद्पाच कर्ष्वेफलाभ्यां दि-ग्धाभ्यां मन्यमुपमथ्य रियधारणिपराजनकृचं प्रकीर्य छर्दयते । ३। हरिद्रां सिपिषि पाययित । ४। रोहणीत्य-वनस्त्रचे ऽवसिञ्चति। ५। पृषातकं । पाययत्यभ्यनिक्त। ६।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> iii. 11. 1; cf. the **កក្សារា្សារាឃុ**, Kāuç. 26. 1, note. — <sup>2</sup> Bi Ch (sec. man.) • श्रफटोभिर • ; D (schol.) ग्राम्यो व्याधिः मिथुनसंयोगात् पि-तादूरिति (?) प्रसिद्धाभिधानः। पूर्तिसपर्ययः। पृतिगंधामत्सिका। ताभि-र्मिश्रमोदनं। भक्तं प्रयच्छतीति प्रकर्णः — ³ D (schol.) ऋरखे तिल ऋरखे भ्रण ऋर्ष्टे (Cod. भ्रणार्र्ष्टे) गोमयानि भ्रांता ऋोषधय एतैरवज्वाल त्ररखे तिनभूणगोमयभांताञ्चानः (cf. भूंकुधानञ्चानः sū. 29) तेन . . . त्रवसिंचति विकल्पो **ऽवज्वा**तः — 4 D (schol.) त्रनुवाकाभ्यां मुंच शीर्षत्या (i. 12. 3) इत्युक् त्रास्त्रवनचर्ने? (! for त्रास्त्रवनमवनचर्ने?) क्रम-भेदात्। सर्वभैषच्यविधानाभावात्। ऋचक्रमभेदः सर्वभैषच्यार्थः। मृगा-रविषया (!) स्थात्. For the मुगारसक्तानि see Kāuç. 9. 1; cf. also the Pet. Lex. sub voce, where the मुगोर्स्तानि are identified with iv. 23—29. — <sup>5</sup> K जन्म. — <sup>6</sup> iv. 6. 1. — <sup>7</sup> D (schol.) नमस्त्रजा-येखुत्का जपन्निदमुत्तरं च मूत्रमनंतरत्वात् (iv. 7)। त्राचमयत्विभमंत्र्य D (schol.) क्रमुकः बंधनः कार्मुक इति यस्व नाम भवति तस्व शक्त क्र-मुकश्रकलं उदकेनाभ्युच्य जीर्गवाससा . . . — 9 D (text) व्यकारः; D (schol.) श्रवकर: उकुरिका नृषानि श्रन्थतमेन ज्वालेनावसिंचित विषे इप्तं — 10 D (text) ऊर्ध्वकपानांभ्यां — 11 D (schol.) विषेष पुंखिताभामिषुभामुपमध्यः — 12 D (schol.) भूमिस्तवायान् पिंडा-न्खालाः — 13 D (schol.) विषे हप्तः — 14 D (schol.) इरिद्रां चू-र्शिकृत्य घृते प्रविधाभिमंत्र्य सूत्राभ्यां (iv. 6; 7) विधार्तः — रोहियो॰. — 16 iv. 12. 1. — 17 D (schol.) घृतचीरं. —

श्रा पश्यतीति सदंपुष्पामणि बभ्गति। १। भवाश्वी-विति सप्त काम्पीलपुटानपां पूर्णान्संपातवतः कृता द-स्रिणेनावसिच्य पश्चादपविध्यति । ६। त्या पूर्वमिति कोशेन शमीचूर्णानि भक्ते । ६। श्रलंकारे । १०। श्रालं परितनोति । ११। उतामृतासुरित्यमितगृहीतस्य "" भक्तं प्रयछित। १२। कुष्टलिङ्गाभिनेवनीतिमश्रेणाप्रतीहारं " भक्तं प्रतिम्पति । १३। लाक्षालिङ्गाभिदुं ये " फाण्टान्पायय-ति । १४। ब्रह्म जज्ञानिमिति सूतिकारिष्टकी प्रपादय-ति । १५। मन्याचमनोपस्यानमादित्यस्य । १६। दिवे

² K Ch सदंपुष्प॰; D (schol.) सदंपुष्पा विसंध्या (cf. Kāuç. 39. 6) . . . पिशाचनाश्चनं - 3 iv. 28. 1; cf. the तकाना-श्चनगण, Kāuç. 26. 1, note; D (schol.) भवाश्ची मृ(ड)तमिति सूक्तेन (xi. 2. 1)? — 4 D (schol.) काम्पीलकपर्णपुटान् सप्तः — (schol.) व्याधितं सवीन हस्तेन पुरक्तमैकैकं अवसिंचति पश्चाद्धाधितस्य <sup>6</sup> iv. 37. 1. — <sup>7</sup> D (schol.) मेषण्या चिपति सर्वभैषज्यं (Cod. मेध्यु॰; cf. ऋजयुङ्गी, iv. 37. 2, 7) फलचूर्णानि फल्बा (!) कोशिन भोजन (! for ॰ने?) प्रविष्याभिमंत्र्य भोजयतः — \* D (schol.) अथवालंकारे चूर्णानि प्रतिष्यालंक्यात् । पिशाचगृहीतायः — (schol.) मेषणुंग्या पिशाचगृहं सर्वेती वेष्टयतिः — 10 v. 1. 7. — 11 Ch अमित्र, Bü D (text) अमिति ; D (schol.) अमितिगृहीत विवर्ग-भून्यबुद्धिः तसी प्रयच्छतिः → 12 K Bü E P B D (text and schol.) बृष्ट•. — 13 D (schol.) यो गिरिष्वजायथा इति (v. 4. 1) सूत्रेन अय-त्थो देवसदन इति दे ऋले पूर्वसूत्रम (! for ऋचे पूर्वसूत्राख, v. 4. 3. 4?) त्राभ्यां समुचिताभ्याम्; to v. 4 cf. the तकानाभूनगण, Kaue. 26, 1. 14 P E Bü D (text and schol.) • प्रति•. — 16 D (schol.) रोहिस्समीति (iv. 12. 1) सूतं (schol.) ज्वरभेषज्यं. — राची मातेति (v. 5. 1) भ्रब्दस्य नाचापर्यायलात् (see v. 5. 7). — 17 E म्रानयति; D (schol.) फांटमुण्णाचीरे (!) पाययति । ऋहषो (!) 18 v. 6. 1 (iv. 1. 1); D (schol.) ब्रह्म जज्ञानमनाप्ता य (v. 6. 2) इत्यनेन — 19 D (schol.) सूतिकां ऋरिष्टगृहीतं (Cod. सूति-कारि॰) च प्रपादयति (cf. Kauc. 31. 26, note: कासभैषच्च) कानि चित्प-दानि गृहानित्रामयति । पूर्वे प्रपाद प्रयक्कति (Kauc. 7. 18) अरिष्ठ चामांगखन्दनकलह्साभृतादि (!). — 20 D (schol.) मंघविशेषी चा-

स्वाहेमं यविमिति चतुर उदपाने संपातानानयित। १९। हो पृथिव्याम् । १६। तो प्रत्याहृत्याञ्चावयित । १९। स-यवे चोत्तरेण यवं बञ्चाति । २०। ॥ ४॥ ॥ २६॥

दिहिं तिं तक्षकायेत्युक्तम् १९। वितीयया यहणी १२। सव्यं परिक्रामिति । ३। शिखासि चि स्त्रिषानु दृष्ट्राति १४ । तृतीयया प्रसर्जनी । ५। चतुर्थ्या दिक्षणमपेही ति दंश्म तृणेः प्रकर्षाहिम भिनिरस्य ति १६। यतो
दष्टः १९। पञ्चम्या वलीक पलल ज्वाले न १। ६। षष्ट्या-

धिविशेषः (! for विधि॰?) । मंथं पाययति । सर्वभैषज्यमथवाचमयति ... उपस्थानमादित्यस्थोभयोः —

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> v. 9. 1 (et al.); vi. 91. 1; cf. the तकानाश्चनगरा. Kāuç. 26. 1, note; D (schol) दिवे खाहा विभिरेको होम:। पृथिबै खाहेति (v. 9. 2, 6) चतुर्थो होम:। उत्तमास्थामृग्यां प्रत्युचं — 2 D (schol.) यौ पु-थियां संपाती तौ गृहोलोदकक्षणे नीलासावयति। सर्वभैषच्यं — <sup>3</sup> E P सवर्य; Bi सर्य. — <sup>4</sup> D (schol.) **इमं यविमत्यनेन** (vi. 91. 1) यवं बभातिः — 5 v. 13. 1. — 6 D (schol.) ब्राह्मणो जज्ञ इति (iv. 6. 1) एतत्पूतं सर्वेनमीतिदेशार्थं इति नर्णात्; cf. Kāuç. 28. 1. — <sup>7</sup> D (schol.) यत्त अपोदनमिति, v. 13. 2. — <sup>8</sup> D (schol.) ग्रहणी कटनबंध इत्यर्थः — 9 D (text and schol.) क्यं कटनबंध(!) ग्राह। सर्वं परिक्रामित। मृदादितो प्रदिच्चां रेखां (Cod. रेषां) करोति बंधतः — 10 K P Bi Bh शिषा. — iì Ch Bü •शिचि; Bh •षिचि; E •शिव; D (text) शिखाविषसंबान् ; D (schol.) द्वितीयया विषक्ताय शिखां ब-भ्राति। ऋष वारिसंबान् बभ्राति। एवं ग्रहणीयं — वान. — 13 Ch ॰नुद्रह्लाति — 14 Bi Bü प्रसर्जुनी; D (text) प्र-सूर्जित्; D (schol.) वृषा मे र्वो (!) इति (v. 13. 3) पाँट्शादाने (? ! for यसाहिशाद॰?) ... विषमनीयतीत्वर्ध (! for ॰नीयत इत्वर्धः?) । विस-र्जनमामृदादिविपर्ययेण — 15 v. 13, 4. — 16 vii. 88, 1. — 17 Ch D (text) दंसा; D (schol.) दंसा प्रदृत्तिणं तृणैः प्रकर्षेण कर्षयिता ऋहिम-भिमुखः प्रचिपति। तृषानि चचुरित्यनया (? Cod. चचुरित्व॰; v. 13. 4?) त्रभिमंत्र्य त्र्रेपेहोत्यस्य विधिवर्म ...; cf. Kāuç. 32. 24. — (schol.) ऋह्यभावे यसाहेशादिखादिना दष्टसं (Cod. दि॰) देशमिं-निरस्रति; cf. Kāuç. 32. 25. — 19 D (schol). वैरात पृत्र द्खनया

न्निज्यापाशेन । ए। डाभ्यां मधूडापान्पाययित । १०। नवस्या श्वावित्पृरीषम । १९। निः शुक्कया मांसं प्राश्यात । १२। दशस्याला बुना चमयित । १३। एका दश्या नामिं बभ्राति । १४। मधुला वृषिलङ्गाभिः खल तृलप्पिं संश्रुद्ध मधुमन्थे पाययित । १५। उत्तराभिर्भेङ्के । १६। हार्य लोहितपाचेण मृभिं संपातानानयित । १८। दार्व लोहितपाचेण मृभिं संपातानानयित । १८। द्योते म इति करीरमूलं का गंडेनेक देश्यम । १०। स्रामात्यां सून् । १०। पश्चाद सेमा तृहपस्थे । १०। सामात्यां सून् । १०। पश्चाद सेमा तृहपस्थे । १०। स्वावान च पललं च । त्रेजीलो वलीक पलल ज्वालः तेना विसंचित दष्टं (ली. स्वध्रः १७, ३४).

¹ D (schol.) त्रसितस्य तैमास्येति (v. 13. 6.) त्रमया त्रात्नीच्यापाश्-सोनार्त्त (!) बभ्राति । . . . ज्वालेनेत्वेके (? Cod. ज्वालेत्वेतेके!) प्रकर-णात्. — 2 D (schol.) पात्रखस्य मधुनो मंडकाकारा मधुद्दापा तां (!) पायर्थात विकिन्ना (!) । त्रानिगी चोड्र तंनोपेत्याभ्यां (?), v. 13. 7. 8?. — <sup>3</sup> P D (text) ॰पुरुषं; D (schol.) कर्णा\_याविदित्यनया (v. 13. 9) यावि-त्परीषं पायर्थातः — 4 D (schol.) श्वाविच्छलाकया ... जातकर्मवत् । चिः गुक्का जातरूपञ्चलवत् (Kāuç. 10. 16). — <sup>5</sup>D (schol.) ताबुविमत्वनया (v. 13. 10) अलाबुन्युद्वं कृत्वा ... आचमयति विषर्त्रं - 6 D(schol) तसु-विभाग्यनया (v. 13. 11) ग्रनाबनाभि बधाति — 7 D (schol.) एका च म इति (v. 15.1) मधुनाभ्रब्दवर्खः यद्येकवृषो उसीति (v. 16.1) वृष्विंगाः — <sup>8</sup> Bh खनतुपर्गी; Ch E खनतनपर्गान्; D (text) खनतुन॰: D (schol.) खन-कुलपंशीं काचमादनीं (? Cod. शादीनां!) मधनालोडितेषु सकुषु जर्जरीक-लाखां श्रीममंत्र्यातं भुद्धे।विषद्धः - "Ch उत्तरामिभुंत्रे; D(schol.) श्रीतं विषक्षः - 10 D (schol) दंग्रमनो द्वारं मुखं श्रस्त्रेण करोति। विषटष-नीक्त्तराभिः (! for विषदूषनीभिक्त्तराभिः?). — 11 v. 22. 1; ef. the तकानाभानगण, Kanç. 26. 1. note. — 12 D (schol.) लाजा. कृष्णवीहयः तान् . . . मंडं कुला जर्भेषज्यं — 13 D (schol.) दावे भवी दावा-पिस्तव... ज्वरितस्य मुर्घि... — 14 v. 23. 1. — 15 D (schol.) करीरमूलं कृमिणः सार्धनं कथं त्राह कांडेन तस्य साधनकारः कथिती विदितव्येः कृमिहनफलसामान्यात् । बालान्कल्यापे कांडे सर्वं परिवेध्य संभिनत्ति(Kauc. 27. 15)। व्रतपत्वा त्राद्धाति (Cod. °पात्वादः)। ... एकदेशं करीरैकदेशं कांडेन ... — 16 K Bü E P Bi Bh पायन; D (schol.) उत्विर्ति (cf. Kāuç. 27. 18). —

मुसलबुधेन नवनीतान्वक्तेन चिः प्रतीहारं तालुनि ता-पयितः । २२। शियुभिर्नवनीतिमश्चेः प्रदेग्धि । २३। एकविंशितमुशीराणि भिनद्मीति मन्त्रोक्तम् । २४। उ-शीराणि प्रयछिति। २५। एकविंशत्या सहाप्रावयित। २६। श्चा यं विश्वनोति वयोनिवेशनशृतं स्वीरीटनमश्चा-ति। २९। परिद्यामिवेति मधु शीभं पाययित। २६। जपंश्चि । २९। श्चस्थिसंसमिति श्वकलेनाि प्रवटे संपा-तवताविसञ्चति। ३०। ॥ ५॥॥ २९॥

ञ्चाबयो इति<sup>15</sup> सार्षपं<sup>16</sup> तैलसंपातं<sup>17</sup> बधाति। १। काग्रडं प्रलिप्प<sup>18</sup>। २। पृक्तं शाकं प्रयक्षति<sup>19</sup>। ३। चलारि शाक-

¹ P Bi Bü B Bh चिष्प्र॰ — ² Ch Bi Bü प्रति॰; cf. Kāuç. 28.13; 58.12. — ³ D (schol.) अयी प्रताय मुसलबुधेन... परिहृत्य(!) बुमारं कृमिणं तालुनि तापयतिः — ⁴ D (text and schol.) शुग्रुभि॰; E P insert नवभिर् after this word. — 5 D (schol.) प्रवर्षेण प्रजिपति श्रोते म इत्यभिमंत्र्य; 6 v. 23. 13°. — <sup>7</sup> Bü and D (text) add here: एक-বিম্নি and Ch has it on the margin it; is probably a gloss. D (schot.) जीर्णान्युशीराणि एकविंशति (Cod. ॰ित) कृमिणो प्रयक्ति — 8 vi.2.2. — ి Ch Ba E ॰ निवेश्नने; D (schol.) ऋखा ऋँचः पिववासकगृतं चीरौदन-मञ्जात । र्चोभैषज्यं — 10 vi. 12. 1. — 11 Bi श्रीर्सं — 12 Bi जपशः D (schol.) एतत्स्तां जपन्नाचमयत्यस्य चित । चकारात् । विषद्प्तं (cf. Kauc. 28. 1). — 13 vi. 14. 1. — 14 D (schol.) भातवृत्तभ्रकलेन — 15 vi. 16. 1. — 16 Ch सार्षप. — 17 So conjecturally as bahuvrīhicompound; K Bü Ch P Bi Bh तैलं संपातं; D (text) तैलं संपातवंतं; D (schol.) मृतस्य सर्वपविकारः सार्वपस्तन्त्रश्चि (!) बभ्राति । सार्वपतिनेन-वत्संपातवंत (! for तैलेनैव सं॰?) करोति । संपातवच्च तैलं गुणविधा-नार्थे। तंत्रहोमेष्वाच्यमेव। द्विणत उद्पात्र त्राच्याक्रतीनामित्याच्यग्रह-णात्। सार्षप इति तिञ्चतः तैलस्य बंधनं मा भूतः; cf. also the schol. to the next sutra. — 15 D (schol.) सर्षपकाण्डं तैलेनास्यय बभ्राती-ति प्रकरणात् । संपाता सुर्वधात्वात् ; cf. Kauc. 7. 15. — 19 D (schol.) सार्षपं शाकं तैलेन मिश्रं प्रयक्ति -

फलानि प्रयद्धति। ४। श्रीरलेहमाङ्के । ५। अश्राति । ६। अग्रेरिवेत्युक्तं दावे । ७। इमा यास्तिस इति वृक्षभूमी जाताज्वालेनावसिञ्चति । ६। शीर्ष फाराह्मेः । १। निकटाभ्याम् । १०। कृष्णं नियानमित्योषध्याभिश्चोतयते । १९। माहतानामप्ययः । १२। हिमवत इति स्यन्दमानादन्वीपमाहार्य वलीकेः । १३। पञ्च च या इति पञ्च पञ्चाशतं परशुपणान्काष्टेरादीपयति । १४। कपाले प्रशृतं कारिनालिम्पति । १५। किंस्त्यश्वजाम्बीलोदकरिक्षकामश्र-

¹ D (text) शाकलफलानि; D (schol.) पुन: प्रयक्ति ग्रहणं पृकानां मा भूतः — ² KBü BiBh त्राङ्ते; D (schol.) ग्रिचिणी (Cod. ग्राकी) ग्रंके — <sup>3 D</sup> (schol.) सर्वाख्यचीरोगभैषज्यानि । जिंग्युपतापवचनात्. — 🌁 vi. 20. 1 (cf. the तकानाभानगण, Kāuç. 26. 1 note); D (schol.) दावे सी-हितपाचेण मूर्भि संपातानानयति (Kāuç. 29. 19)। ज्वर्भेषच्यं. — 5 vi. 21. 1. — <sup>6</sup> Bi जाती ज्वाले॰; D (schol.) जातवृत्तभूमौ (!) जातासाभि-रवज्वालिताभिरूदकं तम्नं तेनावसिंचति (cf. Kaug. 27. 29, 34)। चय-भैषज्यं. — <sup>7</sup> Bii शोर्ष. — <sup>8</sup> D (schol.) शीर्षमदनं फांटमोषदुष्ण-मुद्रकं (Cod. ॰द्रुप्णमुद्रकं)। त्रजाः विभीतकप्रलानि। एते (!) ज्वालितान-वनचुने ऽवसिंचतिः — 9 D (schol.) निकटावनिकटा (?) च निकटे इक-टाभ्यां (!?) फांटज्वालेनावनचेने अवसिंचतिः — 10 vi. 22. 1; D (schol.) सूक्ताम्यां गोज्या (?) ससुघीरिति (vi. 23. 1) जिंग्युपतापात् । अभिव-र्षणेषु ग्रहणात् । न इति चेत्रार्थमुक्तलात् (!for चेद्रार्थयुक्तलात्?)। यथायवीणं पितर्मिति (vii. 2.1) मन्त्रोक्तया अया विष्टेति (vii. 3.1). -11 Bi ऋतिश्चोतयते. — 12 D (schol.) इति माइतानां मंत्राणां (cf. Kāuç. 26. 24; 40. 7) इत्यस्मिन्तर्भणि ऋपि तमस्या गमनं भवति । माइ-तानां मंचा इह गच्छंतीत्यर्थः । कर्तृकर्मणोः कृमीति षष्टी अतय ते-षामपि जलोदरमेषज्यम् ... — 13 vi. 24. 1. — 14 K P Bi Bh स्व-च्ह्माना अन्वीपम् — 15 Bü बलीकै:; D (schol.) जलोद्रिणमभि-भीतते — 16 vi. 25. 1. — 17 Ch प्रशूर्पणान्: all other MSS. प-रमूपर्यान; cf. परभुपलाश . Kāuç. 47. 25; D (schol.) . . तेषां पंचाश-तकपालकं कृत्वा काँग्रेरादोपयित सूक्तेन — 18 D (text) प्रमृतं; D (schol.) पर्णरसं (Cod. कर्षण) काँग्रेन गृहीत्वालिंपत्यवसिंचति। अप-विधातिः ---

कादिभ्यां वैरायित । १६। निश्यव मा पाप्मिनित । तित उनि पूल्यान्यविस्यापिवध्य । १९। अपरेद्युः सह-सास्रायाप्तु वलींस्त्रीन्पुरोडाशसंवर्तां खतुष्पर्ये ऽविस्नि-षाविकरित । १६। ॥ ६॥ ॥ ३०॥

यस्ते मद इति<sup>1</sup> शमीलूनपापलक्षणयोः<sup>8</sup> शमीशम्या-केनाभ्युद्य<sup>9</sup> वापयति<sup>10</sup>। १। अधिशिरः<sup>11</sup>। २। अन्तर्दाव इति<sup>12</sup> समन्तमग्रेः कष्वामुष्णपूर्णायां<sup>13</sup> जपंस्तिः<sup>14</sup> परिक्रम्य पुरोडाशं जुहोति<sup>15</sup>। ३। प्रायये<sup>16</sup> प्रेत<sup>17</sup> इत्युपदधीत<sup>18</sup>। ४।

¹ K Bü Bi Bh ॰र्ज्जिं। — ² D (text) मश्कोदिग्भ्यां. — ³ D (schol.) किंस्ताः श्रृंखः युजांबीलः शुनः क्षेष्म । उदकरित्ते जलूकादि-गृहकोलिका। किस्त्येनालेपनं। यजाम्बोलेन वा यवा 🖰 ग्रंखेनालेपनं। तदा जुनाया दंगनं। यदा खजाम्बीलेन तदा गृहकोलिकयालेपने (!) मंचाः। दंशमें च समाननिर्देशात्। किस्त्यादीनि चेति बक्रवचनं तद्दप्रयोगात्। सर्वत्रायोजनामिति (!for °जनानामिति?) यथा. In the introduction Darila has the following: तिंस्त्येनाभिलिप्य उद्वरचवाया दंग्नं ख-लालयालेपनं (१ भूलल्या॰?) मग्नकादिभ्यां दंग्ननं. Is the sutra to be compared, as far as construction is concerned, with Kāuç. 27.29? - 4 vi. 26. 1; cf. the तकानाश्रनगण Kānç. 26. 1, note. This pratīka occurs also in the पाप्पगण, Ath. Pariç 34.6: वि देवा जरमाचृतनप (MSS. ॰चृतमप) नः शोशुचद्घमव मा पाप्मज्ञिति पाप्महा। इति पाप्मगुणः The pratīkas are: iii. 31. 1; iv. 33. 1; vi. 26. 1. — 5 Bh बली स्त्री ?; Ch वलीभंस्त्री॰ (for वलीकांस्त्री॰?); D (text) वलींस्त्री॰. — 6 So with doubtful emendation; all MSS. च चिष्य — 7 vi. 30. 2. — 8 D (schol.) श्रम्या लूनाः केशा यस्य स श्रमोल्नः। पापं लचणं यस्य स पापलचणः... अनयोभैवज्यप्रायश्चित्ते. — " All MSS. श्मीश्मकेना"; D (schol.) श्मी च ग्रम्याका च ग्रमीग्रमके (!) इति इंदं ... तेनोदकमिश्रेण ग्रिरो दर्भप्-जूलीभिर्वलीकैः सार्डमिधिशिरो ऽवसिंचति (Kāuç. 25. 37) ... केश्च च्छेदने में व: - 10 Ch ॰ नासुद्वापयति - 11 D (schol.) दुर्भपिजूलीभिः सार्डम-धिशिरो विसंचिति — 12 vi. 32. 1. — 13 K करिष्वाम, D (text) कृ-ष्णाम ; D (schol.) ऋषे: सर्वतो गर्त खाला - 14 Ch चि:प्प॰; the rest विष्प॰. — 15 D (schol.) पिशाचनाश्चनं. — 16 vi. 34. l. — 17 D (schol.) प्रेतो यन्तीति (! for यन्त्वित); vii.114.2.— 18 D (schol.) रचचातनः —

वैश्वानरीयाभ्यां पायनानि । । । अस्थाद् द्यौरित्यपवानायाः अस्याद् स्वयंस्रस्तेन गोशृङ्गेण संपातवता जपन् । ६ । यां ते रुद्र इति शूलिने शूलम् । ७ । उत्सूर्य इति शमीविस्वशीर्णपर्यावधि । । । द्यौश्व मा इत्यभ्यज्यावमार्षि । । । स्थूणायां निकर्षति । । १० । इदिमहा इत्यस्त्र स्वतं मूचफेनेनाभ्युद्य । ११ । प्रक्षिपति । १२ । प्रक्षालयन्ति । १३ । दन्तरजसावदेग्धि । १४ । स्तस्वरजसा । १५ । अपचित आसम इति किस्यादीनि । १६ । लोहिनल्य संस्रुद्याभिनिष्टीवति । १९ । अन्तरिसेणेति ।

¹ D (schol.) वैश्वानरो न जतय इत्येताभ्यां (vi. 35; 36) कर्माणि कर्तव्यानि भैषच्येषु पायनानि विहितानि सर्वभैषच्यानि चैतानि — 2 vi. 44.1(vii.77.1?). - 3K Bi •वाताया; Ch ऋयावानाया:; Bü E P as above; D (text) ऋपगताथा:; D (schol.) ऋपगता गौ: वत्सविगलितस्त्रेहाः — <sup>4</sup> This word is wanting in D (text); E joins it to the next sūtra; D (schol.) ख्यंपतितेन गोशुंगेण संपातसंस्कृतेनाचमयति । ऋलाबुना-चामयतीति (Kāuç 29. 18.) । यथा विभक्तिसामान्यात्। गोत्रृङ्गेण स्रोत-यतीति केचित्। त्रोषधाभिश्चोतयते (Kāuç. 30. 1)।... तचकायांज-लिं कुला जपनाचामयतीति (Kauc. 28. 1) एकदेश्यहणात् — 5 vi. 90. 1. — 6 D (schol.) शूलमायुधविशेषः। क्रमभेदेन कर्मविधानं जपतः संबोधनं यथा स्थात् । यूजमत्स्रासीति (! for यूजमस्यासीति?) तूसी यूजं बम्राति — 7 vi. 52. 1. — 8 All MSS except D • बिम्बं — 9 Thus emended; MSS. श्रीर्घ॰; KP Bi Bh ॰पर्णाव॰; D (schol.) श्रमी फलगुरोलकः शीर्षपर्णिका श्र्रीषि (! for श्रिरीषः?) करोति प्रसिद्धा । श्राभ्यामिस्थो-तते । त्रीषधाभिश्चीतयति (cf. Kauç. 30. 1) । इति निर्देशसामान्यार्थ-लात्। पिशाचनाश्चनं — 10 vi. 53. 1. — 11 D (scholl) व्याधितं — 12 D (schol.) त्रथवा स्थूणया (!) निकर्षति विरिष्टं घृतेनाभ्यक्तं — 13 vi. 57.1. — 14 D(schol.) मानुषम् विभेनेन अदंडं(!for अदः?) क्रीट्यति — 15 D (schol.) ततो मूर्च प्रचिपति पाणिनाः — 16 D (schol.) दंतमलिनासि-पत्यचंतः — 17 D (schol.) गरीसंबलपौ (!) रजः पांसुरित्यर्थः — <sup>18</sup> D omits this word; E has a colon after it. — <sup>19</sup> vi. 83 1; vii. <sup>20</sup> This division is according to E; D does not divide here; cf. Kāuç. 30 16. — 21 D (schol.) सैन्धवजनणं चुणीकृत्वापचिति कृला तमभिमुखे निष्ठीवेत्. — 22 vi. 80. 1. —

पक्षहतं मन्त्रोक्तं चङ्कमयां। १६। कीटेन धूपयितं। १६। ग्लोग्नियक्षतेनं। २०। वीहिं स्वामित्यज्ञातारः शान्यदकेन संप्रोक्ष्यं मनसा संपातवतां। २१। या श्रोष्यय इतिं मन्त्रोक्तस्योषधीभिर्धूपयितं। २२। मधूद्रियाययित। २३। श्रीगेटिश्वतं। २४। उभयं च। २५। देवा श्रदुरितं। वल्मीकेन बन्धनपायनाचमनप्रदेहनमुण्णेनं। २६। यथा मनो ऽव दिवं इत्यरिष्टेनं। २९। देवी देवां यां जमद्यिरिति मन्त्रोक्ताफलं जीव्यलाकाभ्याममावास्यायां कृष्णवसनः कृष्णभक्षः पुराकाकसंपातादवनश्च ऽविसञ्चति। २६।॥ ९॥ ३९॥

¹D(schol.)गमनं चंक्रमः(!)...कर्मोक्तं मूचफेनेनास्युविति सर्वेकर्मणातिदेशः पचहतभैषज्यं.— 2 This sūtra is wanting in D (text and schol.).— 3 vi. 83. 3°; this sūtra is wanting in D (text and schol.); cf. sū. 11. - 4 vi. 83. 4. — 5 D (text) प्रचाल्य; D (schol.) अज्ञातवरण्मज्ञातारुः तं ... <sup>6</sup> D (schol.) तत्र त्राच्यं इत्ला। मनसा संकल्पयति। प्रचालयतिः — संपातो त (?) मया कृता इति चिंतयतिः — 7 vi. 96. 1. — 8 Ch Bü त्रीषधि॰; D (schol.) मंत्रे तु सीम उतः तस्य चीरित्य त्रोषध्यस्ताभिर्धू-पर्यात । पापगृहीतं - 🧗 K Ch E D (text and schol.) चीरीद॰. 🗢 <sup>10</sup> vi. 100. 1. — <sup>11</sup> E D (text) प्रदेहम; Bi प्रदेशहनम; D (schol.) to the entire sutra: व्यक्तिन साधयति। वंधनादीनि। व्यक्ति वधाति। वत्मीकं पाययति वत्मीकमाचमयति वत्मीकं चोप्णं कृत्वा प्रत्निपति। वि-षदूषणाः — 12 vi. 105. 1; vii. 107. 1. — 13 D (schol.) ऋख् कर्माः-रिष्टगृहोतेनोक्तं वेदितवां। सूतिकारिष्टकौ प्रपादयतीति कासभेषच्यः cf. Kanc. 28. 15. — 14 vi. 136. 1; 137. 1; D (schol.) तत्स्यवृद्धिज-न्यार्थ (१) पूर्व वृद्धिदृहणार्थमुत्तरमतश्च विकल्पः — 15 Ch पूलं — 15 D (schol.) मंत्रीका काचमाची (Cod. वाच॰) तस्याः फलं जीव्या सह जीवि (!for जीविका, with haplography?) काचमाची त्रालाका भृगंकः (for भृंग-राजकःः) ऋनयोरन्यत्रया सह मंत्रोक्तफलमवसिंचति(Weber's hesitating emendation to पूलजी वलीकाभ्याम् [Ind. Stud. v. 379 note] is thus rendered unnecessary) । ... केश्दोषभैषज्यं -

यस्ते स्तन इति जम्भगृहीताय स्तनं प्रयद्धति । १। प्रियङ्गुताखुलानभ्यवदुग्धान्पाययित । २। अप्राविष्णू सोमारद्रा सिनोवालि वि ते मुच्चामि श्रम्भनी इति मोजीः पर्वमु बड्वा पिज्जूलीभिराष्ट्रावयित । ३। अविस्चित । ४। तिरिश्चराजेरिति मन्त्रोक्तम् । ५। आकृतिलोष्टवल्मीकी परिलिख्य । ६। पायनानि । ९। अपिचतामिति वेण-वेन दार्भ्यू वेण कृष्णोर्णाज्येन कालबुन्दे स्नुकायैरिति मन्त्रोक्तम् । १। चतुर्थ्याभिनिधायाभिविध्यित । १। ज्यास्नुकाज्वालेन । १०। यः कीकसा इति पिशीलवीणातन्त्रीं बद्दाति । १०। तन्त्या स्नितिकां । १२। वीरिणवध्रों स्वयंद्वानं विः समस्य । १३। अप्सुत इति वहन्योर्भध्ये स्वयंद्वानं विः समस्य । १३। अप्सुत इति वहन्योर्भध्ये

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> D (schol.) जंभो रच: । तेन गृहोतः तसी मातुः <sup>1</sup> vii. 10. 1. — स्तनं प्रयक्तिः — <sup>3</sup> vii. 29. 1; 42. 1; 46. 1; 78. 1; 112. 1. — <sup>4</sup> D (schol.) जंभगृहीतं. -- <sup>5</sup> D (schol.) ऋषवा ऋवसिंचति. -- <sup>6</sup> vii.56.1. --<sup>7</sup> D (schol.) तत्पाययति ... मधुकं मधूदापनिर्देशसामान्यात्: cf. Kānç. 29. 10. - 8 D (schol.) जीवकोष्णामृत्सीय बधाति। ऋयं(!) क्रिया नि-र्देशसामान्यात : ef. Kāue. 26 43. — <sup>9</sup> D (schol.) त्रष्टाणां (? Cod. ॰या) यानि विषद् पंगेषु पायनानि भवंती ह हरिद्रां सर्पिष पाययखेतानि पा-यनानि; cf. Kane. 28. 4. — 10 vii. 74. 1. — 11 Ch E D (text) दार्श्ववेण;  $\mathrm{D}\left(\mathrm{schol.}\right)$  धनुपदेार्स्युषण् $\left(\mathrm{!for}\right.$  धनुषा दार्स्युषेण् $^{2}$ ) दर्भविकारा दर्भिर ज्युः। तया भूष(?) तस्य तदार्भुष्यं !)। दार्भुष्यमित्यर्थः; ef. Kāng.35. 28. — 12 D (schol.) कृष्णीणा ज्या यस्य तस्य तत् - 13 D (schol) तेन धनुषा का-लबुँदैर्बुट्रा इषवः तैः कृष्णवर्षाः सुकार्यः । ऊर्णासुकार्यः सुका जटोँच्यते तै-भैनोते विधात । अपचितमित्यर्थः — 14 vii. 74. 4. — 15 D (schol.) ज्याया स्तुकयावज्वालः।...तेनावसिंचति ... ऋपचितः; ef. Kāne. 27. 29, 33. — 16 vii. 76. 3. — 17 D (schol.) श्रज्ञत्तर्भेषज्यं. — 18 Ch E चितिकान् ; the rest चितिकां; D (schol.) तस्या (Cod. तरस्या) वीणायाः चितिकातयैव तंत्र्या बभ्नाति चितिकारभस्योपरि तृणडंख- (! for ॰खंड-?) रोह्यादनार्थः(?) — 19 Ch बधो : E वधी ; D (text) वधं ; D (schol.) वधः. — <sup>20</sup> D (schol.) बद्माति ऋचतभैषञ्चं — <sup>21</sup> vii. 83. 1. —

विभिते पिञ्चलीभिराञ्चावयितं। १४। अवसिञ्चतिं। १५। उष्णाः संपातवतीरसंपाताः । १६। नमो क्रायितिं श-कुनीनिवेषीकाञ्चिमगृरूकं नीललोहिताभ्यां सूचाभ्यां स-कक्षं बड्ढां। १९। शीर्षिक्तिमित्यभिमृशितिं। १८। उत्त-माभ्यामादित्यमुपितष्ठते । १९। इन्द्रस्य प्रथम इति त-स्रकायेत्युक्तम् । २०। पेडं प्रकर्षं दक्षिणेनाङ्गुष्ठेन द-स्थिणस्यां नस्तः १२। अहिभये सिञ्चवगूहयिति । १२। अङ्गा-दङ्गादित्या प्रपदात् । २३। दंश्मोत्तमया । नितापाहि-मिनिरस्यिति । २४। यतो दष्टः । १५। श्लोषधिवनस्प-

<sup>1</sup> D (schol.) वहंत्योर्नदोर्भधे गृहं कृत्वा संपातिताभिरद्भिरासावयित इ.णगृहीतं — 2 D (schol.) ऋथवावसिंचतिः — 3 D (schol.) यासामपां संपातासा उष्णाः कर्तव्याः । त्रसंपाता इतराः यासां संपाता-स्ता सीतास्ताभिरद्भिरवसेचनं। सीताभिरसंपातलात्. — 4 vii. 116.1; ef. the तकानापानगण, Kāuç. 26. 1, note. — <sup>5</sup> D (schol.) श्वनोनिव (Cod. शकुनी) करोति। मंत्रोत्तमधस्तन्ये हरितसूत्रेण सव्यवंघासु बद्धीत्या-दिवत्। र इषीकेव रेखा यस्य स इषीकांजिः। ताझोलसुत्रेण (Cod. तात्रील॰) लोहितेन च सूत्रिण सह कचाभ्यां बध्या भक्तनीनिव करोति। ज्वरमैषज्यं; cf. Kānç. 40. 4; 48. 39. —  $^6$  ix. 8. 1 —  $^7$  D (schol.) ऋख सूक्तस्योत्तमास्यामृग्स्यामादित्यमुपतिष्ठते। पादास्यां त इत्यास्यां व्याध्यपरमे (for व्याध्युपरमे?) मंत्रा:(ix.8.21,22). — 8x.4.1; D (schol.) दंद्र स्व प्रथम ब्रह्मणो जंज इति (iv. 6. 1) तचकायांजिल कृत्वा जपित्रत्यादीनि (Kāuç. 28. 1; 29. 1). — <sup>9</sup> D (text) पदस्य. — <sup>10</sup> E प्रकर्ष; Bi प्रकर्ष; Bü प्रघृष्टा; D (schol.) पैदं कंज्याया ऋधः कच्छ्पाकारः (?) ऋहिदष्टस्य (Cod. ऋहिर्द॰) प्रकर्ष दिचेणे नासापुटे (Cod. नामा॰) च्योतयते। दिचणहस्तां-गुष्ठेन प्रकर्ध नम्म (!) द्यात् (cf. Kāuç. 35. 4). Is प्रकर्ध to be emended to प्रघुष्य? ef. Kāuc. 29. 6. — 11 D (sche!.) सर्पभये (? Cod. सर्पाहये) पैदं वस्ते बच्चा खापयति। तस्मिन् विश्वमनिः — 12 x. 4. 25; D (schol.) सर्पदष्टस्था (Cod. °दष्टया) प्रपदाभ्यां प्रवर्षेण मार्ष्टि. — 13 D (text and 14 D (schol.) आरे अभूदित्वनया (x. 4. 26). schol.) दंसा. — 15 D (schol.) दंसा उत्सुकेन (Cod. उत्तू॰) ... त्रहिमोभमुखं चिपति उत्सुकं (Cod. उनूकं)। आरे अभूदिखनया निरसनं (x. 4. 26); ef. Kāuç. 29. 6. 16 K (prim. man.) Ch (prim. man.) दृष्ट:; D (schol.) सर्पदंश्रनो (Cod. °दशनो) यत उद्देशे (Cod. उद्देशे) दष्टलमिनिरखति उल्युकं; cf. Kauç. 29. 7. —

तीनामनूक्तान्यप्रतिषिद्यानि भैषज्यानाम् । २६ । छांहो-लिङ्गाभिः । २९ । पूर्वस्य पुत्रकामावतोकयोरुदकाने शाना अधिशिरो ऽवसिज्वति । २८ । आव्रजिताय पु-रोडाशप्रमन्दालंकारान्संपातवतः प्रयद्यति।२९। ॥८॥॥३२॥

वषर् ते पूषिचिति चतुर उदपाचे संपातानानीय चतुरो मुज्जान्मूर्भि विवृहति प्राचः । १। प्रतीचीरिषीकाः १। २।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> D (schol.) श्रोषधीनां वनस्पतीनां च वैद्यके पतिषद्वानि (!for (प्रति॰?) व्याधिनिदानं (! for ॰दान॰?) संबंधकानि भैषज्यमंत्रैरनूक्तानां (Cod. ॰नुक्तानां) तिद्वहित (Cod. ॰होत) एव नियोगो अप्रतिषिद्ववचनात् (Cod. प्रतिषिद्ध॰)। तस्रावधार्थं पानानुत्तेपनस्नानधूपभोजनानि। साम-र्ष्यापेचलात्। उपभोगस्य भैषच्या मंत्रा भैषच्यकर्मलात्।... — 2 D (schol.) ऋनूक्तान्यप्रतिषिद्वानीति (Cod. ऋनु॰) प्रकृतत्वात् । पूर्वसूत्रेशैवेदं प्रसिद्धं।... त्रंहॅस इत्येवं चिङ्गात् । ताभिः समस्ताभिरायुर्वेदपठितानि द्रव्याणां (!for ॰(ण?) व्याधिहेतुविनाभ्रुकानि तद्विहितकर्मस्वैव विनियोज्यानि सर्व-भैषज्यानि । . . भैषज्यसंहितायासु विधिक्तः । . . स्त्रीकर्मसहितायासु कथाते. The ganamālā (Ath. Paric. 34 31) gives the following as the ऋंहोलिङ्गगणः। य त्राशानामाशापाला ऋपेर्मन्व इति सप्त सुतानि या (Cod. इती सप्त मृतान्या!) श्रोषधयः सोमरज्ञीवैंश्वानरो न श्रागम-च्छुसानी बावापृथिवी बदवीचीनमां (Cod. ॰चीमां) ब्रूमी वनसाती-निति मुझनु मा भवाश्रवीं या देवीर्यमातनी (Cod. भवाश्रवीयदवीर्य-बानतीं!) रथकीतमिलेताश्चतस्रो वर्जियला ब्रहोनिङ्गगणः॥ ३२॥ This gana is wanting in Chambers 365 (Weber's Verzeichniss der Sanskrit-Handschriften in Berlin p. 91); it is found in Bühler's codex (MSS, orient, fol. 973 of the same library) and counts as the 23d gaṇa in the Atharva-Sarvānukramaņī. The pratīkas are: i. 31. 2; iv. 23-29 (ऋग्रेर्मन्व इति सप्त सूत्तानि); vi. 96. 2; 35. 2; vii. 112. 1 (xiv. 2. 45); x. 5. 22; xi. 6 (omitting verses 7, 9, 22, and 23). - 3 D (schol.) पूर्व विषप्तीयम् (i.1.). — \* D (schol.) पुनकामाया मृतापत्याया स · · · भाता क्रोषधी रूपरि भिरसो ऽवसिचिति — 5 D (schol.) गृहाणि प्रत्यागतायः — <sup>6</sup> i. 11. 1. — <sup>7</sup> D (schol.) पश्चादुदपाचोपसादनं। प्रथमाः प्रत्युचं उत्तमास्तिमृभिः । समानीद्वत्वात् - 🦰 Ch Bü D (text and schol.) • वृहति. — 9 K P Bh प्रातः; so also Ch on the margin; D(schol.) सूत्रेनाभिमंत्र्य चतुरो मुंजान् गर्भिखाः शिर्सि उच्छितान्(Cod. उच्छि॰) करोति प्रागयान् (Cod. ॰यात्). — 10 D (schol.) प्रत्यगयाः —

छिद्यमानामु मंशयः । ३। उष्णेनाम्नावयति दक्षिणा-त्नेशस्तुकात अव । ४। शालान्यन्योग्विचृति वि । ५। उ-भयतः पाशं योक्तमावभ्नाति । ६। यदि सोमस्यासि राज्ञः सोमाच्चा राज्ञो ऽधिक्रीणामि यदि वरुणस्यासि राज्ञे वरुणाच्चा राज्ञो ऽधिक्रीणामीत्वेकविंशत्या यवैः सर्जो परिकिरति। ९।

अन्या वे अन्यामवतन्यान्यस्या उपावत<sup>12</sup> सधीचीः सवता भूत्वास्या<sup>13</sup> अवत<sup>14</sup> वीर्यमिति संनयति<sup>15</sup>। ৮।

मा ते रिषम्खनिता यसै च ला खनामित । डिपाचतुष्पादस्माकं मा रिषद्देव्योषधे<sup>16.17</sup> ॥ स्रजो नामासि प्रजापतिष्ट्वामखनदात्मने<sup>18</sup> शल्यसंसनम् ।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> D (text) विद्यमानासुः — 2 D (schol.) इषोकासु विभज्यमानासु मर्णसंश्यः - 3 P D (schol.) द्चिणान्. - 4 D (text) ॰ सुकान्; D (schol.) दिचणान् (!) केशमुंजादोरस्य गर्भसंसनप्तलं — 5 Bü क्रा-लाद्; ED (text) कालात्; D (schol.) सूतिकागृह्वंधां क्रिनत्ति सूक्तांते — <sup>6</sup> D (text) विवृहतिः — <sup>7</sup> D (schol.) श्वस्योक्नमुभयतः प्रविश्वाति न संपाताः । उपसृष्टलाद्गर्भिखाः गर्भस्रंसनानिः - 🕺 8 Ch वक्षाचाः E <sup>9</sup> Ch E राज्ञ. — <sup>10</sup> Cf. Gobb. Gr. ii. 6. 6, and Āpastamba in Sāyaṇa's comment on RV, x, 145 (Müller's edition <sup>11</sup> K Bh D (text) स्रजन्प॰; E Bü सुजं; Ch चजं; D (schol.) स्रकुल्वारालिकेति 🤔 प्रसिद्धा । तामटव्यां (Cod. नामाट॰) जातामेकविंग्रतिपरिमितैर्यवैः सर्वतः किर्तिः - 12 K Ch E P D **उपावत:** These two pādas occur RV. x. 97. 14<sup>ab</sup>; TS. iv. 2. 6. 3; VS. xii. 8sab. — 13 So Ch Bü; K P Bi E D Hवा 鬼眼! — <sup>14</sup> So Bü D; the rest **॰ स्थाव॰**; K P Ch Bh **॰वट**. — <sup>15</sup> D (schol.) एकीकरणं सन्नयनं (Cod. ॰न) विमृताया (!) संहरणिमत्यर्थः. — 16 K Bü Ch Bi D मार्धहे॰; cf. Pañcav. Br. xii. 5. 23. — 17 Cf. RV. x. 97. 20; TS. iv. 2. 6. 5; VS. xii. 95. — <sup>18</sup> K Bü Ch Bh D • 24. .-

तां ता वयं खनामस्यमुष्मे ता श्रत्यसंसनिमत्यस्तिने छन्नेण चान्तर्धायं फालेन खनितः। १। अत्र तव राध्यतामित्ययमवद्धाति। १०। इह ममेति मूलमुपयछिति । ११।
एकसरे ऽनुपली हे कुमारः। १२। दर्भेण परिवेष्ट्यं केशेषूपचृति। १३। एवं ह विवृहशाक वृषे १०१। अवपने । १४।
अवपने जरायुग्युपो छरिना। १५। सजेनी षिध सननं
व्याख्यातम् १११६। चतार्युमाफलानि पाणाविद्धः श्वीतयते। १९। संवर्तमानेषु कुमारः। १६। ब्राह्मणायनी
ऽङ्गान्यिभमृशिति ११०। पुंनामधे थे कुमारः। २०॥॥॥३३॥

इदं जनाम रवस्य शिंशपाशाखासूदकाने शाना

¹ D (schol.) to the mantras in this sūtra श्राभामृग्याम्. - ² Ch Bu Bi वा. - 3 Ch खनचति. - 4 D (schol.) ऋनेन संजमूलं गृह्णाति -<sup>5</sup> Ch एकघडे; Bü एकसेर. — 6 So E P B; K नुपाली ठैं; Ch Bh नुप-लींडे; Bü D (text) नुपलींडे; there is no avagraha in the MSS; D (schol.) glosses एकतन्तुभिमूले (!) स्रजं अनुपलीट अच्छित इत्यर्थः। गर्भिन्छोदरे(!) दारक इति श्चयं — 7 D (schol.) स्रजामूलं (!). — 8 Ch विवृह; Bu विवृहत्सा॰. — 9 All MSS. except D (text and schol.) ॰साक॰. — 10 So (वृषे) Bu Bi; Ch E P Bh D (text) ॰ मृषे; D (schol.) अनेन वि-धिना विवमूलं(!) खनेत्। शाकमुषा वासकः (cf. Pet. Lex. sub वृष 1. k.) । मुषा रिङ्गणिका काक (जंघासु)- जंघित केचित्। गर्भस्तनं एवं मुलवि-कर्प: - 11 E Bh जपने; D (text) अवसन् जपते; D (schol.) जरायु-खवपतिते विपंनय (! for ॰पञ्चयं?) मुलं केश्रिभः -अनेन स्रजः खननविधानात् । ऋषिधमुलानां खननविधिः कथितः । प्र-त्येतयः । यत्र मलग्रहणं ... तत्र एतत्खननं प्रत्येतयं । पाटावालमित्या-वुदाहरणं (!cf. Kaue. 38. 18.). — 13 MSS. •िद्ध; D (schol.) जमा वतसीतस्यायलारि (?) फलानि जीवानि गर्भिष्या हस्ते कुला ... — <sup>14</sup> D (schol.) संवर्तमान(!) युंजीभवति. — <sup>15</sup> D (schol.) जीवत्यतृकः जी-वस्थविरभातृको ऋन्यस्मिन् वा स्थविरतरे जीवति स ब्राह्मणायनः (Cod. ॰नमः) सूक्ताभिमंत्रितो गर्भिष्णा अगानि सृशति — 16 Ch ॰धेयैः D (schol.) स यदि पुंनामानं पादं पाणि वा ... हनू (Cod. ॰नी) वा बाजकणी वा सुभित्। गतुकमार इति विज्ञयं। अनयीय विज्ञानमयोः (!tor ॰मययो: ?) प्रसवकाले एव प्रयोग:. — 17 i. 32. 1. —

ऋधिशिरो ऽविसम्बिति । १। श्राव्रजिताये । २। निस्सालामित्यवतोकाये कृष्णवसनाये विषु विमितेषु प्राग्डारम्यग्डारेष्वप्पु कं संपातानानयित । ३। पलाशे सीसेषूत्ररान् । ४। सीसान्यधिष्ठाप्याश्रावयित । ५। निधाय कृष्णं वजिति । ६। श्रादीप्य ब्रह्मा । १। एवं पूर्वयोः पृष्यक्संभार्ये । ६। शाखासूक्तम् । १। पश्चाद्येरिभतः कार्रो इषीके निधायाध्यि धायिने श्रीदुसरीराधा-पयिति । १०। उत्तमावजिताये । १०। पत्निवेदनानि । १२।

¹ D (schol.) बंध्याया इदं कर्म। प्रसवाय (Cod. ॰या) भ्रिंग्पां ग्राखां त्रानीयोदकसमीपे ... तासु बंध्यामुप्वैश्च तस्याः शिरसि त्रोषधीः कृत्वा ... अवसिचति — 2 D (schol.) आह आव्रजिताया इत्यवयवग्रहणात्। पुरोडाश्रममंदालंकारान् । संपातवतः प्रयक्तीति भवतिः ef. Kāuç. 32. ³ ii. 14. 1. — <sup>4</sup> K Ch •द्वार:; D (schol.) प्राक्दा:; cf. <sup>5</sup> D (schol.) प्रत्यङ्दारेष्व॰. — D (schol.) पलाशे तच सीसानि कृत्वोत्तरसंपातानानयति — (schol.) तिस्मनास्रवनगृहे यत्परिहितं कृष्णं वस्त्रं तन्मुंचित ततो उन्यं (प)-रिधाय पूर्वेण दारेण निःकामित — 8 D (schol.) तहृहमादीषापिना तेनैव पूर्वद्वारेण निः क्रामयति — <sup>9</sup> Bi has a colon here. — (schol.) यथा पश्चिमे कर्म कृतमेवं पूर्वयोगृहयोः कर्मणी स्थातां...। पृथक् संभार्यति (! for •ते or •भारयितः) — 11 D (sehol.) अस्य सूत्रस्य श्चिंशपाशाखासूदकांत इत्येतत्कर्म भवति; cf. sutra 1. — 12 Ch काष्ठे; D (text) कार्ष्ट; Bu कार्यः — 13 Bu •ध्यतिः — 14 E धायिते; D (text) धोयिने; the rest, as above (dual?). - 15 D (text) •रोपाययति; D (schol.) ममिदाधानामे: (Cod. ॰ गे:) प्रश्वादमेः त्सदिशरेणेषी वनी हत्या (?) तोर्णाकारेधामेः (!?) धारयति। तोरणं तस्योपरि प्रपरि (!for उपरि?) समीपेन औदुम्बरीः समिध आधापयति । कर्तृमंत्रं अवधान्यवतीका अ-भित उभयतो निखनेत । त्रभित इति ग्रहण् मूलसंयोगात्.— 16 D (schol.) पुरोडाश्रममदालंकारान्संपातवतः प्रयक्तीत्वतद्रनं भवतिः ef. Kauc. 32. 29; 34. 2. — 17 D (schol.) वच्याम इति वाकाभ्रेषः (Cod. ॰विभ्रेषः)। पतिलाभपालानि कर्माणि . . .; cf. Kauç. 74. 7, and the Paddhatis ibid. -

श्रा नो श्रयं दत्यागमकृष्यमाष्यति । १३। मृगाख-राहेद्यां मन्त्रोक्तानि संपातविन हारे प्रयह्यति । १४। उदकंसे वीहियवी जाम्ये निष्ण हुत्वा दक्षिणेन प्रकाम-ति । १५। पश्चादयेः प्रसाल्य संधाव्य संपातवतीं भगस्य नाविमिति मन्त्रोक्तम् । १६। सप्तदाम्यां सपातवत्यां वत्सात्रत्यन्तान्प्रचृतन्ती वहिना। १९। श्रहतेन संपात-वता श्वाद्ये स्वती । १५। उद्देयित यां दिशम्। १९। जाम्ये प्रयदेत दत्यागमकृष्यम् । १०। इमा बहोति स्वसे । १२। श्रयो स्वसे प्रात्वाद्येम्णे प्रा

ţ

<sup>1</sup> ii. 36. 1. — 2 So (with भ्र) all MSS.; D (schol.) कुश्र श्रीदन: पुंचिंगलात्। तिलतं दुलोट् कै:... - 3 D (schol.) मृगारै निर्खं (!) सेवितो देशी मृगाखरः। ततो मृदं गृहीला विदि कुर्यात्। अस्यां संपातितं कुला कुमार्चै प्रयक्ति। उचते मंत्रीतानि। त्राखर ददं हिरखं गुग्गुखयमीच-(cf. ii. 36.7) गंधोदकमित्वर्थः — 4 D (schol.) जामिक (!) मातृका तस्वैतत् (!) <sup>5</sup> D (schol.) ... तस्य घटस्य दिचिणेन अपक्रामयति। भगि-नीभातरावपकामणे (? Cod. ॰भातानापपका॰) मंत्रशेषत्वात् 👆 🧍 E Bi संतपावती. — Tii. 36.5; D (schol.) नावं प्रचाच्य ... संपातवती करोति. — <sup>8</sup> D (schol.) तत्पतिकामायारोहणं(!). — <sup>9</sup> Thus emended; D (text) प्र-वृतंतेः the rest प्रचुतन्तीः; D(schol.) सप्त दामानि यस्या वत्सवत्याः। सा सप्त-दासी तस्याः सप्तदाम्न्याः संपाते संस्कृतायाः सप्त वत्सान पूर्व प्रमुचति कुमार्था अंतप्रतिवत्सः (!). - 10 Bu सपातवतर्षभम् - 11 D (schol.) नवेन वाससा संपातवता या सेकारं (!for यः सेका?) तु गी (!) ऋषभ-साखां वहति जानोयात् (? Cod. •यान्) कस्य विशेषो ध्यं त्राह (?). -12 K Ch Bi Bh Bü उदहित; D (schol.) to the entire sutra, इति प्रकृ-तसीव कर्मणो ऽस्य विधानातः — 13 K P Bh **यांग्यै**; Ch D (text) जान्ये:. — 14 v. 1. 4. — 15 Bü कुसरम; Bh कुषरम; the rest कुश्ररम. — 16 v. 2. 8 (xx. 107. 11). — 17 This sūtra is wanting in D. — 15 vi. 60. 1. — 19 Ch अर्थने; Bh E Bi अर्थने. —

जुहोति' । २२ । ञ्चन्तःस्रिषु बलीन्हरान्ति' । २३ । ञ्चा-पतन्ति यतः' । २४ । ॥ १० ॥ ॥ ३४ ॥

पुंसवनानि । १। रजउडासायाः पुंनस्ते। २। येन वेहिदिति वाणं मूर्धि विवृहित वधाति। ३। फालच-मसे सहपवत्साया दुग्धे वीहियवाववधाय मूर्छियिता-ध्याहे वृहितीपलाश्विदयौं वा प्रतिनीय पेडिमिव १८। पर्वतादिव द्वारामकृश्रामाश्यिति । । युगतर्द्यना सं-पातवनं डितीयम् ६। है। हे लूनांश्व पलाशत्सहिव वृहे १

¹ D (schol.) यावन्न काकाः। त्राकाश्चकेस्य (?) उत्तिष्ठंति तस्मिन्काचे उषाकाल इत्यर्थः ऋर्यम्णे जुहोत्याज्यं. — 2 P Bü हरत्यः — (schol.) काका त्रागक्हंति तस्या दिशो वरागमनं ज्ञेयं। . . . इमा यानि पतिवेदनानि समाप्तानिः — <sup>4</sup>Ath. Paddh. and Daç. Kar. पंचमे मासिः —  $^5$  Bü has a colon here. —  $^6$  iii. 23. 1. —  $^7$  So only Bh; the remaining MSS. and Ath. Paddh. विवृहति. - 8 So K Bü Bi Ch (sec. man.) D (schol.); Ch (prim. man.) E and Ath. Paddh. (both MSS.) ouis; D (text) •धंगे; P Bh •धंडे. - 9 So D (text and scho!.); the rest बृहति°; one of the MSS. of the Ath. Paddh. has a colon (बृहति।!). — 16 D (text) and Ath. Paddh. विदायों; D फालचिनुकायाः सोम्चम-साकारं कृता तत्र ... वीहीन्यवां स प्रचिष्य मूर्च्हियता संचूर्ण अधांडे ... पर्णपालेत्यप्रसिद्धाः। पृषतिपालाश्विदायी वा प्रतिनीय पृषती बृहती प-लाग्रं(!)विदारो वेलापत्वाभ्रक इति प्रसिद्धः — 11 D (schol.) and Ath. Paddh. रजउद्वासाया द्विणे नासिकाच्छिद्रे द्विणेनांगुष्ठेन नस्यकरणं cf. Kāuç. 32. 21. — 12 v. 25. 1. — 13 So K P Bi Ch E D (text and schol.); BüBh •कुसरम्; Ath. Paddh. and Daç. Kar. त्रथ गर्भाधानमु-चते। सातायां चतुर्थे उहनि ... सूत्रीनाचं जुड़्यात्। भक्तं पाने तिसमित्रं गर्भिणीं प्राज्ञयति — 14 Before this word Ch E Bü insert तृणानि — 15 Ath Paddh. and Dac. Kar. अनेनैव सूत्रेन दितीयं भन्नं युगिकट्रं सं-पात्याभिमंत्र्य गर्भिणी प्राण्यति । पुष्पवतीरिति (viii. 7. 27) फल-16 So emended; MSS. के. — 17 K निवृत्ते(नि॰); P Bh निवृत्तेः —

निघृष्याधायं शिक्षे यामं प्रविश्तिं। १। श्मीमश्वत्य इति मन्त्रोक्ते ऽियं मिथाला पुंस्याः मिपिषि पैडमिव। ।। मधुमन्थे पाययित। १। कृष्णोर्णाभिः परिवेष्ट्यं वधानि। १०। यन्तासीति मन्त्रोक्तं वधाति । १०। सृध-इमन्त्र इत्येका यथेयं पृथिव्यच्युतेति गर्भहंहणानि । १२। जम्मगृहीताय प्रथमावर्जे ज्यां चिरुदृष्यं वधाति। १३। लोष्टानन्वृचं प्राश्यिति । १४। श्यामिसकताभिः श्यनं परिकरिति । १५। यामिछेडीरं जनयेदिति धातव्यीभिरुद्रसमिमन्त्रयते । १६। प्रजापितिरिति प्रजाका-रूद्रसमिमन्त्रयते । १६। प्रजापितिरिति प्रजाका-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> K P Bi Bh निकर्षा॰; Bü निघुक्तथा॰; Ch निवृष्या॰; the rest as above; cf. Kāuç. 26. 22; 36. 33. — <sup>2</sup> P धाम; Bh (श्रिक्रे)धयमं. — <sup>3</sup> D (schol.) चकार: युगतर्द्भना संपातवत्करणार्थसास्नात्कर्मभेदः — <sup>4</sup> vi. <sup>5</sup> K P Bh पुंचा:; E Ch पूखा:; Bi पुष्पा:; D (schol.) पुंव-त्सायाः गोघृतेनापि (Cod. ॰घृदेनमिप) प्रतिय र्जेडद्वासाया दिवण्यां नस्य (!) द्विणेनांगुप्ठेन; cf. Kauç. 32. 21; 35. 4. — 6 D (text and schol.) देधि. — 7 So D (text); Ch E P Bi विष्णोर्णाभि:; K वि-ष्णोर्नाभिः; Bü वृष्णोर्णाभिः; D (schol.) सेतार्णकस्त्रोर्णाभिसमिपं (!?) परिवेच्य बञ्चाति । पुंसवनं — 8 Ch E P K Bü Bi परिवेद्यः D (text) परिवेष्टा; E परिवेष्ट. — 9 vi. 81. 1. — 10 D (schol.) इति ग्रेष: प्रकर्णात्। मंत्र उक्ती परिहस्ती हसीटकाविति (!for हस्तावर्तकाविति?) प्रसिद्धी. - 11 v. 1. 1; vi. 17. 1-4; the third pratika is not found in any known Samhită; D (schol.) एकेति मुक्तप्रसंगात्। यथेयं पृथिवीति नार्थसूक्तिंगात्। उच्यते (!for अच्यतितः) शिखानंतरीयस्कं (!for शा-खानारीय॰?) एतेषां गर्भवर्धनफलानि कर्माणि भवति — 12 Ch B गर्भ-बृहणानि; Bü गर्भवु॰. - 13 D (schol.) ऋधङ्मन्त (v. i. i.) इत्येतामृचं वर्जियत्वा. — 14 K D (text) •द्रांघ्य: E •द्रांघ्य; D (schol.) जंभेन गृहीतो गभों यसा स्त्रियः तस्ता ज्यां विगुणां कुला बधाति — 15 D (schol.) मृज्ञोष्टानन्वृचाभिमंचितान् जमागृहीतां प्राशयति । न संपाता उपमृष्ट-स्वातः — 16 D (schol.) प्रथमावर्ज (v. 1. 1) इत्येवं — 17 All MSS. धातर्वाभिर्; is it to be emended to some word agreeing with ऋगिभः, and formed upon the basis of the words धाता दधात, which occur in each of the four verses, vii. 17. 1-4? - 18 E P Bi D 324. -<sup>19</sup> vi. 11. 3 or vii. 19. 1. —

माया उपस्थे जुहोति। १९। लोहिताजािपिशतान्याश-यित¹। १६। व्रपानािन²। १९। यो ते मातेित³ मन्त्रो-क्ती बभ्गाित⁴। २०। यथेदं भूम्या अधि यथा वृष्टं वाञ्च मे यथायं वाह इति⁵ संस्पृष्टयोर्वृष्ठ्यिलवुजयोः⁵ शकला-वन्तरेषुस्थकराज्ञनकुष्ठमदुघरेष्ममिथततृणमाज्येन¹ ८०। संनीय संस्पृशिता¹। २९। उत्तुदस्वेत्यङ्गुल्योपनुदिता¹ ३२। एकविंशितां⁴ प्राचीनकण्टकानलंकृताननूक्तानादधािता⁵। २३। कूदीप्रान्तािनि ससूचािण। २४। नवनीतान्वकं कुष्ठं विरहः प्रतपितां विराचें । २५। दीर्घात्मले ऽवगृह्यं विरहः प्रतपितां विराचें । २५। दीर्घात्मले ऽवगृह्यं

¹ Bi लोहिताया॰ — ² D (schol.) भक्तसुरां(!)प्रपामित्येतानि चास्य कर्माणि भवन्ति; see Kāuç. 12. 9. — 3 viii. 6. 1. — 4 D (schol.) बज: पिङ्गलय सर्वपौ मंत्रोक्तौ युक्तपीतौ संपातवन्तौ कृत्वा दृहण्मत्रजिङ्गात्। यस्ते गर्भमिति (viii. 6. 18) जातानां रचणं ऋत (?) एव गर्भट्टंहणादन्तरवि-धानं। गर्भदृंहफलां (! for लानि) समाप्तानि; Ath. Paddh. त्र्रथ सीमंतोन्नयन-मुचते। अप्टमे मासि कर्म कुर्यात्। त्र्यचसश्च (MSS. त्र्ययसश्च, xix. 68. 1) द्वादि अभातानातं कृत्वा । यौ ते मातेत्वर्धमूत्रोन आज्यं जुज्ञयात् । रक्तपीतसर्घपरचपट्टालकां (second Cod. ॰पट्टे॰) कृत्वा । संपात्याभिमंत्र्य ग्रीवायां बभ्राति । नाभिमावं यावतः — ं ii. 30. 1; vi. 8. 1; 9. 1; 102.1. — <sup>6</sup> Ch ॰लुबुजयो:; E ॰िलंबुजयो:. — <sup>7</sup> D (text) ॰ख्यकलां॰. — <sup>8</sup> All MSS. ॰कुष्ट०. — <sup>9</sup> Ch ॰मधुष्ठ॰; K ॰मधदुष्ठ०. — <sup>10</sup> K Bh ॰मियतं. — <sup>11</sup> D (schol.) अनुरोधनं संवननत्वात्. — <sup>12</sup> iii. 25. 1. — <sup>13</sup> Ch ॰ङ्ग-खोनुयद्ति; E ॰नुद्षति; Bi D (text) ॰पद्धति; D (schol.) सूत्र-खड्डा (!for सूचं खद्दाया?) अंगुस्थोप समीपे उस्थां (Cod. समीप स्थां) तुद्ति । वशीकरणमनुलिंगात् (cf. अनुव्रता iii. 25. 4?). — 14 E D (text) एकविश्रति॰ — 15 D (set ol.) या सीहानमिति चिङ्गात् (iii. 25. 3)। मदनीकंटकान्पूर्वाग्रान् (Cod. पूर्वाग्रा) सकृदनुच्यादधाति — 16 D (text) कुद्दिः; D (schol.) एकविंग्रतिमेव बदयाग्राणि (!) लाचारकसूत्रेण **ग्राद्धांति प्रकृतत्वात्** ; cf. Kāuç. 21. 13. — 17 Bü Bh Ch E D (text and schol.) कुष्टं. — <sup>18</sup> K Ch E P B D (text) °स्त्रिर्॰. — <sup>19</sup> P D have a colon here. — <sup>20</sup> D (schol.) उत्पन्न कुष्टं (!) नवनीतेना-भ्यज्य तिः पूर्वाह्ममधंदिनापराह्नेषु कुष्टं(!) तिः प्रताष्ट्रांद्रधातिः — 21 Bü Bi ऋवगृह्यः; Ch चगृह्यः

संविश्वति । २६ । उष्णोदकं त्रिपादे पत्तः प्रवडाङ्गुष्ठा-भ्यामदेयञ्छते <sup>3,4</sup> । २९ । प्रतिकृतिमावलेखनी दाभ्यूषेण भाङ्गज्येन कारकारत्या स्ट्ये भाङ्गज्येन कारकारत्ययोलूकपत्त्रयासितालकाराडया स्ट्ये विध्यति <sup>8</sup> । २৮ । ॥ १९ ॥ ॥ ३५ ॥

सहस्रशृङ्ग इति<sup>9</sup> खापनम्<sup>10</sup>। १। उद्पानेण संपात-वता शालां संप्रोस्थापरिस्मन्द्वारपक्षे न्युन्जति<sup>11</sup>। २। एवं नयः<sup>12</sup>। ३। उलूखलमुत्तरां सक्तिं<sup>13</sup> दक्षिणशयनपादं<sup>13</sup> तन्तू-नभिमन्त्रयते<sup>14</sup>। ४। अस्थाट् द्यौरिति<sup>15</sup> निवेष्टनम्<sup>16</sup>। ५।

¹ D (schol.) मंचकेशि(!?) त्रधः कृता(!)तत्र संविश्वति संवेश्वने मंत्रः।... भर्तुरिदं कर्म ममैव कृषातं विशे इति (iii. 25. 6d) मंत्रलिंगात् । इति वि-धान परपुरुषनिवर्तनार्थलात । स्त्रीकर्मसु विधान । अनुरोधनमन्यसंपर्क-निरोधः। यंतासीत्यत (vi. 81. 1) आर्भ्यानुरोधनाधिकारः; see sūtra 11. - 2 K P Bi Bh पत्तः; D (text and schol.) पतः; Ch निषादेतः -4 K Bü Bh P अर्द्य हिते; E D (text) अर्द्यलेकि; <sup>3</sup> Bü **प्रबध्या॰.** — Ch अर्जुयंत्रेके; D (schol.) विपादिशिक्ये उप्णोदकं कृत्वा श्यनीयस पतः प्रवर्षण वधाति। पादांगुष्ठाभ्यामर्दयत किकां
 चानकिते (! ?) — <sup>5</sup> Bi **पश्चिकृतिम॰.** — <sup>6</sup> E P Bi Bh दार्श्ववेण; cf. Kāuc. 32. 8, and D (schol.) to 47. 55. — 7 K P Bh भाङ्गवीने. — 8 D (schol.) तत्प्रतिरूपाकृतिः। त्रावलेखनीप्रकृतिः। त्रावलेखनी तुस्रकारवक्तादवलिखिता मृत्।... त्रसितं कृष्णं अलं कार्णं (!) यस्याः सा असितालकाँडा (sc. इषः) तया विध्यतिः cf. Kāuc. 47. 54; 49. 23. — 9 iv. 5. 1 — 10 D (schol.) इह खापनक-र्भविधानं। ग्रामवर्णार्थत्वात्। मैथुनचरणविधनाणुकर्तृत्वादित्वर्थः — 11 D (schol.) स्त्रीगृहे उद्पावे(ण) संप्रोच्य उद्पाविषयं अपर्स्मिन् द्वा-रपचे न्युच्चति । द्वारपचं केपाटमपरं धुरादितरे सव्यक्तपाटनुष्ट्रेरावर्जय-ति (? Cod. • त्रिभूर•). — 12 E has a colon between एवं and नगः; D (schol.) शाकटमपनीय (Cod. ॰नीयं पूर्वकर्म करोत्येवंशञ्दात् — 13 D divides sutras at these points. — 14 D (schol.) उन्यनमिमंचयते। ... शयनीयगृहस्रोत्तरकोणं अभिमंत्रयते। ...स्त्रीमचकपादं दिवणमाभ-16 D (schol.) 可非 मंत्रयते... — 15 vi. 77. 1 (vi. 44. 1). — प्रद्राविणीव्यभिचारिष्या (Cod. प्रदा॰) निरोधमंत्रलिंगात्. —

आवेष्टनेन वंशायमवबध्य मध्यमायां बद्दाति । ६। श-यनपादमुत्पले च । ९। आकृष्टे च । १। आकर्षण ति-लाञ्जुहोति । ९। इदं यत्प्रेग्य हित शिरःकणमिमिन-न्तयते। १०। केशान्धारयि । १९। भगेन मा न्यस्ति-केदं खनामीति सौवर्चलमोषधिव कुक्कप्रसूनं शिर-स्युपचृत्य यामं प्रविशति । १२। रथजितामिति मा-षसरान्तिवपति । १३। शरभृष्टीरादीप्ताः प्रतिदिशमभ्य-स्यत्यवीच्या आवलेखन्याः । १४। भगमस्या वर्च इति । मालानिष्प्रमन्ददन्तधावनकेशमीशानहताया अनुस्तर-ग्या वा कोशमुलूखलदर्गो विशिले निखनित । १५।

¹ K त्रायवेष्टनेनः — ² D (sehol.) त्रव षद्धमध्यमायां (!for खाट्टा॰?) बंधनं संपाता खु:. - 3 D (schol.) बधाति - 4D (schol.) त्राकुष्टः मातुकिति प्रसिद्धाभिधानसंस्मिन् भ्रयनपादं वधाति । चकारात्. — ै D (schol) त्राकर्षः लोहकारणः। त्रंगाराकर्षणार्ष्यः। कुटका तेन तिलान् जुहोति — <sup>6</sup> K Bü D (text) तिकां; the rest तिजान्. — <sup>7</sup> vi. 89. 1. — <sup>8</sup> K Ch E P Bi धारयन्ति; Bü D (text) as above; D (schol.) या निरोजुम् (Cod. या निरोडम्) इक्ति तस्याः नेग्नान् धार्यतः — 9 vi. 129. 1; 139. 1; vii. 38. 1. — 10 Ch E P D (text and schol.) ॰मीषधिव॰. — <sup>11</sup> К •सतं ; Сh •स्न. — <sup>12</sup> D (schol.) स्रजात् । मुक्कप्रसूनं । मुलं दभेण परिवेश्व शिरस्यपचृत्व ग्रामं प्रविश्वति। मूलग्रहणे हि बंधने स्वात्। अथ ओषधोवत्। सुवर्चला प्रसिद्धा चिसंध्यासादृशी मुक्तप्रमूनं कर्मान्तरेण मूलविशेषणत्वात्; ef. Kāuç. 33. 13 fg. — 13 vi. 130. 1. — <sup>14</sup> EPK माख॰; D (schol.) र्घजितामिति चीणि (vi. 130-132) श्य-नांतरत्वात् । माषस्वरानाम (!) उप्तपूर्वेषु ऋन्यस्मिन् वा ऋन्य उते (! for उप्तेः) ये माषा जाता ते माष्ट्वाराखां निवपति यस्या निरोधमिक्ति। तसाः शिर्सः — 15 So emended; Ch E P Bi Bh D अर्वाचावलेख॰; K Bü ऋवीच्या ऋवले॰; D (schol.) ऋवलेखनी कथिता (Kāuç. 35. 25) त्रवीचा त्रधिमुखाः(!) शर्फालीसाः प्रतिदिशमभिमुखायाः चिपतिः — <sup>17</sup> Ch E Bi D (text) निप्रमंद. — <sup>18</sup> Ch ग्रिले; <sup>19</sup> D (schol.) विद्वेषणार्थत्वात् । क्रमभेदः । तस्यां माला ग्रवुनिःप्रमंदः (! for श्वुनिःप्र॰?) क्रोडायवर्गाचेद्कः (!) । तस्यां

मालामुपमथ्यान्वाह¹। १६। चीिण केशमगडलानि कृ-ष्णमूचेन वियथ्य³ चिशिले³ ऽश्मोत्तराणि⁴व्यत्यासम्¹। १९। स्रथास्ये भगमुत्खनति

यं ते भगं निच्छुस्तिशिले यं चतुःशिले। इदं तमुत्खनामि प्रजया च धनेन चेति॥ १८। इमां खनामीति बाणापणीं लोहिताजाया द्रप्सेन सं-नीय शयनमनु परिकिरिति । १९। ऋभि ते ऽधामित्यध-स्तात्पलाशमुपचृतिति । २०। उप ते ऽधामित्युपयुपास्य-ति । २९। कामं विनेष्यमाणो ऽपाघेनासंख्याताः शर्कराः परिकिरन्वजिति । २२।संमृद्रञ्जपित । २३। ऋसंमृद्वन । १४।

दतधावनं तस्या एव च केग्नाः . . . । ज्वरहताया गोः उन्स्वनदर्णे तिस्रः भिना निहत्य तत्र कोग्नं निहन्यात् । ऋत उन्स्वनं निहन्यात् । दरण उन्यन्ते गर्तः । विदेषणनिंगात् . —

<sup>ी</sup> D (schol.) तस्या एव पप्पस्नजं विमख्य (? Cod. विमह्यं?) अन्वाह ता-भेव स्त्रियं. — <sup>2</sup> E P Bi Bh K D (text) •गृध्य. — <sup>3</sup> Ch शिले; ef. su. 15; D (text and schol.) विशिल्पे; Bi विशिलो -राणि; Bi प्रमान्तराणि - 5 D (schol.) तस्या ... पुंजकेशान कृप्णसू-वेण बध्वा विशिल्पे (!) गते निहति। विश्वमंडलमम्बेखेवमामोत्तराणि (!) भवंति । श्रत्यासवचनमधस्त्रयाणामपि (Cod. • वयमाणाम•) निखननं मा भत्. — 6 So all MSS.; is the word to be emended to •खनामसि or ॰खेनास्यहं? — 7 iii. 18. 1. — 8 Ch वाणाणी; Ath. Sarvānukramaņī to iii. 18. वाणापर्णाः — 9 D (schol.) र्क्तवर्णाया अजाद्रपीन वाणा-पर्णी संजुद्य एकीकृत्य बाणापर्णि (!) श्रूरपुंखेति (Cod. ॰पुवेनि) प्रसिद्धा । तथा सपत्न्या श्र्यनमनु परिकरितः — 10 iii. 18. 6; D (schol.) पार्देन श्यनाधसात् वाणापर्या पर्व वभातिः — 11 iii. 18. 6b; D (schol.) पादेनोपरि चिपतिः — 12 D (schol.) काममिङ्गमपनिययन् (Cod. ण्या) परपुरुषं (FCod. ॰ष) यां। अप नः शोशुचदिति (iv. 30. 1) अनेनापरिग-णिताः भक्तरा अभिमंत्रिताः (cf. Kāue. 50.2)। परिकारन्त्रजति। इह विधानं स्त्रीकामस्य विनेयलात् । ईर्ष्याविनाश्चान्यत एव पठितानिः — 13 MSS. संमुद्धं; D (schol.) ताः संमर्दयन् जपति; ef. Kāng. 27. 19. — 14 Bu असंमुद्धा; K Ch E P B असंमुद्धम; wanting in D. —

ईषाया धाजिं जनाडिश्वजनीनात्त्वाष्ट्रेणाहिमिति प्रितिजापः प्रदानाभिमर्शनानि । २५। प्रथमेन वस्रणामु मन्त्रोक्तम् । २६। अग्रेरिवेति परष्पुफाग्रदम् । २९। अव ज्यामिवेति हष्ट्वाश्मानमाद्ते । २६। डितीययाभिनिद्धाति । २९। तृतीययाभिनिष्ठीविति । ३०। छायायां सज्यं करोति । ३९। अयं दभे इत्योषधिवत । ३२। अग्रे जातानिति न वीरं जनयेत्रान्यानिति न विजायेतेत्यश्वतरीमूचमश्ममग्रदलाभ्यां । ३४। अपि वृश्वेति । ३३। सीमन्तमन्वीक्षते । ३४। अपि वृश्वेति ।

¹ vi. 18. 1; vii. 45. 1; 74. 3. — <sup>2</sup> Ch E **प्रतिजाय:**. — <sup>3</sup> К Р Вh प्रजाना॰; D(schol.) यखेर्षा विनेतुमिक्कति तमभिमृश्च जपत्यन्यतमं जना-दिति द्वे (vii. 45. 1, 2)। प्रदानं यत् किंचिद्भिमंत्र्यं प्रद्दाति। ग्रभिम-र्भनं यखेर्था विनेतुमिक्कति तमभिमृश्च जपतिः - 'D (text) वत्त्रमणासुः D (schol.) ईर्ष्थाया ध्राजिमित्यनेन (vi. 18.1) हृद्ये ऽग्निनिर्वापण्। मंत्रो-त्रालात्। जनादिश्वजनोनादित्युच ऋधातस्य (! for ऋधाा॰?) वा हतेमोचनं (Cod. वाट्टते॰?). — 5 vii. 45. 2. — 6 Bi पर्श्व; D (schol.) पर्श्वना तप्तन कथितं (!for क्वांयतं?) फांट पाययति। प्रमेहण्वत् (see Kāuç. 25. 10.11)। मन्यु-विनयमिह ( $\operatorname{Cod}$ . मन्युर्वि॰) विधानं मन्यो स्त्रीविषयत्वात्. —  $^7$  vi. 42.1. —  $^{8}$  D (schol.) एकया स्त्रयं दृष्टा पाषाणमाद्त्ते. -  $^{9}$  D (schol.) द्वितीयर्चा (vi. 42. 2) भूमौ निद्धाति. — 10 vi. 42. 3; D (schol.) तमेवारमानं. — ो K सूज्यं — 12 D (schol.) त्वितिमत्तो (! for यिति ??) मन्युस्तस्य छा-यायां धनुरागोपयित. -  $^{13}$  vi. 43. 1. -  $^{14}$  D (schol.) दर्भेमूलं दर्भेण परिवेद्य केशेषूपचृतित (Kāuç. 33. 13; 36. 12); । सर्वमन्युविनयनिलंग-विशेषात्। यथावभ इति (एं. 43.3°) सर्वेत्रोपपत्ते स्त्रीनिसत्तमोषधि-नयनं प्रकरणात् । स्रोषधिवदिति कर्मातिदेशार्थः — 15 vii. 34. 1. - $^{16}$  vii.  $^{35.}$  l. -  $^{17}$  Ch विजायनीत्य $^{\circ}$ ;  $^{\circ}$  विजायतित्य $^{\circ}$ . -<sup>19</sup> E Ch (prim. man) **त्रश्रमण्डलाम्याः** — <sup>19</sup> Ch संवृक्ष; Bi संमृक्ष; D (schol.) संकर्षः; cf. Kāuç. 26. 22; 35. 7. — <sup>20</sup> D (schol.) त्रश्रतरी खरी तस्या मूर्च अप्रममंडलाभ्यां संकर्ष्य तद्भिते कृत्वा तत्तस्य ददाति। अ-थवास्या ऋलंकारे; cf. Kāuç. 28. 9, 10. — 21 vii. 90. 1; D (schol.) तृचेन प्रसूताया विटमन्वाहः -

जायाये जारमन्वाह।३५। ज्ञीवपदे वाधकंधनुर्वृष्ट्यति । ३६। ग्राशये ऽश्मानं प्रहरित । ३९। तृष्टिक इति वाणाप-गीम । ३८। ग्रा ते दद इति मन्त्रोक्तानि संस्पृशति । ३९। ग्राप चान्वाहापि चान्वाह । ४०। ॥ १२॥॥ ३६॥

॥ इत्यथर्ववेदे कौशिकसूचे चतुर्थो ऽध्यायः समाप्तः॥

¹ D (schol.) खंटपदे (! for षंड॰?) कृता किनत्ति विट(!) पुमान्भव-ति. — ² D (schol.) त्राशाया (! for त्राशयो?) जारस्य संगमनदेशः (Cod. संगमनं देशं) संकेतकः देशः तवाश्मानं निचिपति.— ³ vii.113.1.— ⁴ D(schol.) शिर्पुंखासाशये (! for श्रपुखामाश्ये?) प्रहर्रति दाग्यां. — ⁵ vii. 114. 1. — ⁶ D (schol.) वत्त्यमाणानि हृद्यं मुख्मिति मंत्रोक्तानि संस्पृश्ति जारस्य. — ² D (text) has the words त्राप चान्वाह but once; D (schol.) स्त्रीकर्माणि समाप्तानि. —

## ॥ ऋों ॥

असयो यन्तीति श्रीरीदनोत्नुचस्तस्पाटाविज्ञाना-नि<sup>23-1</sup>। १। सायामिकं वेदिविज्ञानम् । २। वेनस्तदि-ति पञ्चपर्वेषुकुम्भकमग्रद्धस्तस्वकाम्पीलशाखायुगेध्मा-श्रेषु पाग्यो रेकविंशत्यां शर्करास्वीश्चते । ३। कुम्भमहतेन परिवेष्ट्याधाय शयने विकृते संपातानतिनयति । ४। ञ्र-नतीकाशमवह्याद्यारजोवित्ते कुमार्थीं येन हरेतां ततो नष्टम् । ५। एवं सीरे साक्षे । ६। लोष्टानां कुमारीमाह

<sup>ां. 4. 1;</sup> D (schol.) पूर्वादि समाप्तान । संहिताविधग्रहे अन्यादीनां प्रतीकानां संहिताविधिष्चयेते। ग्रंबयो यंतीति ग्रस्य मूक्तस्य तल्जानफलं कमोंच्यते। कस्य संग्र्ये प्राण्नागिग्रेगमनाभ्यामभ्यस्य (?) सद्मयोगाद्वाधितस्य जीवमर्णाभ्यां प्रजन्ने स्त्रीप्रयोगात्। एवमन्यनापि ययेतदेवं भवेत्तनायं विकारो भवेदिति। संकल्पयेत्र चेत्ततो (Cod. चेततो) न कानि पुनस्तानि ... — 2 D (schol.) उत्लुचसिसः स्नावरच्च्रारितः (Kāuç. 15. 13. 14. — 3 D (text and schol.) पाठा. — 4 D (schol.) विज्ञानानि लोके प्रसिद्धानि भवंति. — 5 D (schol.) जपं जरायलावधार्णं (?) फलं संग्रामकर्म वेदि (!) कृत्वा प्रकृतन सूक्तेन (i. 4. 1) ग्राममंत्र्य चितयेदिश्वं — 6 ii. 1. 1. — 7 So emended: Ch एकंविग्रात्याः the rest एकविंग्रत्याः D (schol.) उभयोईस्त्रयोरेकविंग्रतिग्रक्तरः कृत्वेचते। पाख्योरसमासकर्णं — 8 K Bü भ्रक्राःस्वो॰ — 9 Ch ग्रामिनयितः E D (text) ग्रानयितः D (schol.) इत्यतीष्टवेष्टनं नयतीत्य-भिमंत्रण्णितृत्वर्थः — 10 D (schol.) कुमार्थः — 11 D (schol.) विज्ञयं। सुपर्णादिः — 12 D (schol.) हले गोभ्यां युक्ते एवमेव कुयात्। ग्राहतेन परिवेष्य कुमार्योरेव (! for कुमार्योरेव?) प्राजनं —

यमिछिम तमादन्स्वेति । १ । आकृतिलोष्टवस्मीकौ क-ल्याणम् । १ । चतुष्पथाइहुचारिशी । १ । प्रमणानान-चिरं जीवित । १० । उदकाञ्चलिं निनयेत्याह । ११ । प्राचीनमपश्चिपन्यां कल्याणम् । १२ । ॥ १॥ ॥ ३९॥

जरायुज इति<sup>1</sup> दुदिनमायग्प्रत्युत्तिष्ठति<sup>8</sup>। १। अन्वृच-मुदवज्ञैः<sup>9</sup>। २। अस्युत्मुकिकक्रह्नादाय<sup>10-11</sup>। ३। नयो ललाटमुन्मृजानः<sup>12</sup>। ४। उत्साद्य बाह्यतो<sup>13</sup> ऽङ्गारकपाले शियुशकीरा जुहोति। ४। केराकीवादधाति<sup>14</sup>। ६। वर्ष-

¹ D (schol) चतुरो लोष्टानगृहीत्वा प्रैपं ददातिः — ² D (schol.) ग्र-नयोलों ध्योर्यहणे अभिलिखितार्थसंपत् (Cod. ॰सपत्). — 3 D (schol.) कुमारी वहत्युरुपान्गक्ति — 4 D (schol.) सैव कुमारी प्रमणानात् गृहीत्वा हरति एवं पूर्वच — 5 D (schol.) बुमारी (!for °रीं?) ब्रूयात. — ED (schol.) पूर्वस्था दिशि अंजिन चिपत्यभिष्रेतफलं। विज्ञानसंहितानि क र्माणि कथितोनि । तेदंतरा नैमित्तिकप्रतीकानि तस्रात्तेषां विधेः कृ-ं i. 12. 1. — ं ह E P दुर्दिन प्रायन् ; D (schol.) दुर्दिन मेघानां विनाशहितः। तदिनाशायागच्छन् सूक्तं जपन्। प्रत्युत्तिष्ठति ग्-च्छतीत्यर्थः। प्रायायन्तं दुर्दिनाश्रयत्वात्। ययेवं क्रमनु किं कृतः उच्यते प्रायिश्वत्तात्. — <sup>9</sup> K उदेव्रक्रीर्; E ॰वर्जिर्: Bü वर्जिर्; ef. Kāng 47. 31: 49. 13; D (schol.) प्रत्युत्तिष्ठति प्रहर्णमंत्राः (?Cod. ॰णासांत्र! x. 5. 15, 42, 50; cf. Darila to Kane. 47, 31) चैतदुदवन्नसंस्कारस्य चिर्का-निम्पत्तेम्ततथ विनाशः स्थात् — 10 D (text) उत्सुकः — 11 K P BBh जि:जुरून: E Ch विष्कुरून: D (schol.) to the entire sutra: प्रत्युत्तिष्टतीर्ति वाक्यभ्रिषः।... किंकुरवः मुखीको (!) चीरः। तानाटाय प्रत्युत्तिष्ठति दुर्दिनं किष्कुरूणां समामी दिकल्पार्थः। नपः दुर्दिन प्रत्यु-तिष्ठतीति श्रेषः । साकां तत्वातः -  $^{12}$  D (schol.) नमः दुर्दिनं प्रत्युत्तिष्ठ-तीति श्रेषः । . . . जलाटं तन्मर्दयन् -  $^{13}$  D (schol : गृहपट्नमपनीय गृहाद्वहिरवस्थितो (Cod. ग्रहातवहिरवस्थितो) ऽङ्गारपूर्णे कपाले शिग्रुप-चाणि जुहोति। शर्करा वाः — "ED (text) करीराकावः Ch क-रार्कावः Bi कौरार्कावः D (-chol.) केरापर्णीति या मुराष्ट्रे पुवरीकेति (!for पुंडरोनेतिः) मालवेषु उच्छाव (!for उत्साव) वेरानावादधाति (!)

परीतः प्रतिलोमकर्षितिस्तः परिक्रम्य खदायामर्के किप्रं संवपितः । ७। नमस्ते ऋसु यस्ते पृथुं स्तनियत्नुरित्य-शिन्युक्तमपादार्यं। ६। प्रथमस्यं सोमदर्भकेशानीकुष्ठ-लाक्षामि श्विष्ठे वदरहरिदं भूर्जेशकलेन परिवेष्ट्य मन्यशिरस्युर्वेरामध्ये निखनितः । ९। दिध नवेनाश्चात्या संहरणात् । १०। आशापालीयं तृतीयावर्जे इंहणा-

त्रंगारकपालेन चीभयतंत्रं विकृष्टदेशस्वातः; cf. Dārila fol. 35ª l. 6; (to Kāuç 7.4): रेराकीवादधाति; cf. also स्र्वं in the next sutra. — ¹ K P Bü चिष्प॰; Ch तृष्प॰. — ² E ऋकें — ³ Ch E संविश्-ति. — \* D (schol.) to the entire sutra एवं पूर्वेत ऋके चिप्रं संवर्णति। वर्षेणातिपीडितो वर्षपरीतः ... उभयोर्वच्छमाणं (Cod. ॰चमाणं) प्राय-श्चित्तं चिः परिक्रम्य खदायामर्के (Cod. ॰र्घ) चिप्रं संवपति । गर्तः खभावजः विः सर्वेव गत्वा खदायामर्के समुतजालं (!for समुप्त°?) प्रकृतिन सुत्तेन पिंडीकृतं चिपतिः — 5 i. 13. 1; vii. 11. 1. — 6 So Ch E; K Bu Bi Bh P D (text) अग्रानि युक्तम ; D (schol.) to the entire sutra, चिप्परिक्रम्य खदायामश्निः युक्तं चिप्रं संवपतीति ग्रेषः । साकांचलात् । सिन्नधेः स्थात् । ऋग्ननिं (!) हिमग्नर्करापसी-नाश्निविनाशितं (!) त्दश्नियुक्तं न शीघं खदायां सूक्ताने चिपति। त्रशनिविष्तदुः काश्मवर्षाणि (!) । त्रशिन्युपशमफ्ललिङ्गात् - 👤 1 💆 (schol.) प्रथमस्य सूत्रस्य i. 13. — 8 Bh कशानी; D (schol.) केशानी प्रसारिणीति उच्चते। उपिकिन्निषु प्राकारे (!for उपिकन्निषु or उपकीर्णेषु प्राकारेषु?) प्राचेण जायते. — " All MSS., except Ch D (text) ॰कुष्ट॰. — 10 K P Bü Bi Bh भूज॰; Ch भज॰. — 11 D (schol.) भूजीवयवेन सर्वाणि वेष्टियता ऋषः शिरः हिद्रं कृत्वाभिमंत्र्य सस्यम्धे निखनति। अश्वनिर्वाः —  $^{12}$  D (schol.) द्धि च नवं धान्यं न (! for च) भचयेवावन्न धान्यं गृहमानीतः —  $^{13}$  Ch तृतोययाः D (schol.) त्राशानामाशापालेश्व (i.31.1) दत्यस दृंहणान्युक्तानि (? Cod. द्वस्येंद्र-हणि उलानि) कमीणि बज्जवचनानुपपत्तिः। ज्योतिरायतनस्य भौमसंब-धात् (Cod. भौमं॰)। उभयान्तंपातवत इति द्वितीयतृतीयमेकतो अयं श्मनं भौमं जपतीति भौमख द्वितीयसंबंधादाशापालीयस च विशेषेण जपमाचेण तृतीयामुचं मुक्ता (i. 31. 3) ऋते एव भौमेन सह एवं (cf. sūtras 12-16).

नि। ११। भौमस्य हितकमीिण। १२। पुरोडाशानश्मीत्तराननः सिक्तपुं निद्धाति । १३ । उभयान्संपातवतः । १४। सभाभागधानेषुं च। १५। असंतापे ज्योतिरायतनस्यैकतो ऽन्यं शयानो भौमं जपित । १६। इयं
वीरुदिति मदुधं खादनपराजितात्परिषदमावजित। १९।
नेक्षचुरिति पाटामूलं प्रतिप्राशितम् । १८। अन्वाह । १९।
वधाति । २०। मालां सप्रपलाशीं धारयित । २१।
ये भक्षयना इति परिषद्येकभक्तमन्वीक्षमाणो भुद्धे । २२।

<sup>1</sup> K Bü दति॰; E D (text) इति॰; Ch द्रति॰; is the word to be emended to इंढनमीणि? D (schol.) सत्यं बृहदित्यस्य (xii. 1. 1) यौ-(!for भौम-?) फलानि कमीणि। उभयोः सूत्रयोः कमीखुचंते - 2 D (schol.) पुरोडाशासलारः। ऋभिमंत्र्य न सपाताः शब्दान्तरलात्। गु-हस्याभ्यंतरकोणेषु (Cod. गृहास्याभ्यं°) निहंति। एकैकस्य पुरोडाग्रस्य पा-षाणमुपरि कृत्वाः —  $^3$  D (schol.) पुरोडाशानश्मनश्च सपातवत् करोति। निखननं पूर्ववत्ः —  $^4$  D (schol.) पूर्वकर्माणि (! for ॰कर्मणी?) भवतः समाजमेलकस्थानं भागधानं महाधनगृहमिति स्रतिष्विति देशनियमः चकारेण सर्वातिदेशात. - 5 K श्यो; D (schol.) to the entire sutra एकापेरायतनस्य ऋसपातयुक्ते (! for ऋसंतापः) देशे श्मानधोमुखः (! for भूयान ऋघो॰?) भौमं (xii. 1) जपति। एकेन पार्श्वेन पर्यावर्तेत आभापा-लीयं (i. 31) तु भ्रयानो (Cod. भ्रयनो) जपति नियमसु भीमस्थैवः — <sup>6</sup> i. 34. 1. — <sup>7</sup> E Bü (prim. man. ) **मध्य**; K **मदुखं (खादन्**); D (schol.) जनसमूहं चेष्ठीमधुकं(!) भचयन त्रावजने मंत्रः। ... प्रत्यर्थजप-दोषश्मनं प्रायश्चित्तं. — 8 ii. 27. 1. — 9 D (schol.) पाटाम्लं खादत-पराजितात्प्रतिप्राशितमात्रजति लिंगात्. - 10 D (schol.) प्रतिवादिन-मन्वाह — 11 D (schol.) यदि मूलसंप्रत्ययः ऋन्वाहेति मध्ये कि पठित। श्रव वचनान्यवधान्यकर्मलात् (!). — 12 So Bh D (text): the remaining MSS. of the text धारयंति; D (schol.) पाठास्रजं (!) पर्णां (!) विभित सर्वस्य धारणस्य वाही वंधनमंत्र (ef. ii.27.3)। न संपाता भृव्दांतरत्वात् । दूषा दूषिरमीत्यस्वामुक्तास्य (!) विधानं (ef. ii. 11. 1; Kāuç. 39. 1 fg.)। खाद्रब्रेपराजितात्परिषदं नात्रजीत। तस्वोपजीवनार्थ खतमहोतत् (!for भत्तः?)। सर्व पुनक्चतेः — 13 ii.35.1. — 14 D (schol.) एकेनैव भुंजत इति। नैकभक्तं परिषदीकभोजने परिषत्तुच्या समवायमाव लोकोपचारादि तामेव परिषदं ग्रासादनंतरमोचमाणाः कल्यांतरे येवैत-द्वहनां मध्ये एको मुक्त इति ऋविशेषणेलात्. —

ब्रह्म जज्ञानिमत्यध्यायानुपाकरिष्यन्नभिव्याहारयिति । २३। प्राशमाख्यास्यन् । २४। ब्रह्मोद्यं विद्य्यन् । २५। म-माग्ने वर्च इति विभुङ्खन्यमाणः प्रमत्तरज्जुं ब्रधाति । २६। सभा च मेति भक्षयित । २९। स्यूणे गृह्णात्युपतिष्ठते । २६। यहदामीति मन्त्रोक्तम् । २९। श्रहमस्मीत्यपराजितात्प-रिषद्मावजिति । ३०।॥ २॥॥ ३६॥

दृष्या दूषिरमीति¹³ स्नाज्ञां वश्नाति¹⁴। १। पुरस्तादग्नेः पिशङ्गं¹⁵ गां कारयति¹⁵। २। पश्चादग्रेलेंहिताजम्¹¹। ३।

¹ iv. 1. 1; D (schol.) उपाकर्ममु शिष्यानभिव्याहारयति सूत्तं। कल-हपरिहासदोषनाशात (Cod. ॰परिहार॰) प्रायश्चित्तत्वं. — <sup>2</sup>D (schol.) प्रतिप्रसं कथयिथन् सूतमिश्याहारयति। ... प्रतिवादिनो जपनाशा-त्रायश्चित्तत्वं (Cod. ज्यपनाशाप्राय॰). — ³ D (schol.) वाकाविचारं कथयिथन् प्रत्यर्थिना सह प्रतिवादिनो जपनाशात् प्रायस्तित्वं — <sup>4</sup> v.3.1. — <sup>5</sup> KP Bh Bi Ch E विभुंचमाण्:; cf. Kāuc. 23.9. — <sup>6</sup> D (text) प्रमत॰; D (schol.) प्रमतर्ज्जुः । चान्नकाणां (!for चाक्रिकाणां?) त्रवलं-वनराज्ञः (! for ॰रज्जुः :) तामिभमञ्ज विभागं करिष्यान्पिता बञ्चीयान्न सं-पाताः शब्दान्तर्त्वातं। मानावत् कनहनाशदीषापगमात् — र vii. 12. 1. — <sup>8</sup> D (schol.) बीरौंदनं ... सभां प्रविश्वन् . — <sup>9</sup> D (schol.) सभास्यूणे सूत्रान्ते — <sup>10</sup> xii. 1. 58; cf. Kāuç. 24. 14. — <sup>11</sup> xii. 1. 54. — <sup>12</sup> Ch E **॰प्नोति** (instead of **॰व्रजति**); D (schol.) यत्रतवस्था(!)परिषद्मा-गच्छति — 13 ii. 11. 1. — 14 D (schol.) अप्रतिहार्यो (?) कृत्वा ... प्रत्या-हरणमुच्यते।... एककमी (!for ॰र्मणां?) कांडिका समाप्तः (!) शान्युद्कानी वंधनं। त्राज्यभागाने ग्रान्युदकं। तत्र ग्रान्युदकित्रयादर्गनात्। पूर्वाह्णे कर्मसृतं उत्तरतंत्रादनंतर्म (Cod. ॰मे) कृत्यादेः प्रतिहरणात् । अस्य चा-त्मर्चार्थत्वात्। अतः कृत्वोत्तर्तंचं (Cod. ॰तरंचं) निशाप्रतिपाननं। स-तयविकारः। स्रतयमणिः स्रतयस्तिनकः (ef. Kāuç. 8.15)। कृत्याश्मनार्थः — 15 Ch E पिशाङ्ग॰. — 16 D (schol.) मखने: (Cod. ॰ग्ने:) पूर्वसमन्देशे कृष्णिपङ्गलवर्षे गां वृषमं कार्यति। ऋग्येन मार्यतिः — 17 D (schol.) रक्तवर्षकामं पश्चिमदेशे (Cod. ॰शं) कार्यतिः —

यूषिपिश्तार्थम् । ४। मन्त्रोक्ताः । ५। वाशाकाम्पील-सितीवारसदंपुष्पाः ४ अवधायः । ६। दूषा दूषिरसि ये पुरस्तादीशानां ता समं ज्योतिरुतो अस्यवन्धुकृत्सुपर्णस्ता यां ते चकुरयं प्रतिसरो यां कस्पयन्तोति महाशान्ति-मावपते । ७। निश्यवमुच्योष्णीष्ययतः १ १० प्रे। स्टान्वज-ति । ६। यताये यताये शान्ताये शान्तिवाय भद्राये भद्रावित स्योनाये शग्माये शिवाये सुमङ्गलि प्रजाव-ति सुसीमे इहं वामाभूरिति । १। अभावादपविध्य-

¹ D (schol.) यूषार्थं गां पिश्चितार्थं। ऋजघेषो (! for ॰यूषो?) रसकाः। पिशितानि मांसानि। न चानयोर्वशाधमात्यूपपिशितार्थत्वात् (!). - 2 D (schol.) या मंत्रे उक्ताः। स्रोषधयः कास्ता ब्राहः। दभोपमार्ग (!cf. Kauç. 8. 16) सह पाठा (!) त्रामपाचाद्यद्म भवंतिः — 3 D (schol.) वाशा त्रा-टक्षतः; ef. Kāuç. 8. 16. — 4 K Bh Ch (sec. man.) भ्रिती॰; Bü भिति॰; D (text) सिता॰; D (schol.) सितीवार अपामार्ग(:)सदृशो महान् --<sup>5</sup> The reading **सदंपुष्पा ऋवधाय** is conjectural; E Bü Bi Ch D (text) सदंपुष्पामव॰; K P Bh ॰पुष्पम्॰; D (schol.) सदंपुष्पा विसंध्या (ef. Kāuç. 28. 7). — 6 D (schol.) मंत्रोत्तादीनां क्रमोत्तरमवधानमावायनं संयो-गात्. — <sup>7</sup> ii. 11. 1; iv. 40. 1; 17. 1; 18. 1; 19. 1; v. 14. 1: 31, 1; viii, 5, 1; x, 1, 1; to this list corresponds the second gana of the gaņamālā (Ath. Paric. 34. 2), दूष्या दूषिरसीशानां ला समं ज्योति-रतो अस्यवन्धुकृवे पुरस्तात्मुपर्णस्त्वा या ते चकुः प्रतोचोनफलो यदुष्कृ-तमयं प्रतिसर्भेयां कल्पयन्तीति कृत्याप्रतिहरणानि॥ इति कृत्यायणः॥२॥ The pratikas are: ii. 11. 1; iv. 17. 1; 18. 1; 19. 1; 40. 1; v. 14. 1: 31. 1: vii. 65. 1, 2; viii. 5. 1; x. 1. 1. — <sup>8</sup> D (schol.) **महश्रातिः कथि**-ता: (!see Kaue, 9, 6, note) एतानि प्रतीकानि आवपती महाशान्ति:) चिति च लोपार्थगते !?). — " K Bü उपमुच्यः so also Dārila to Kāne. 46. S: Bi ऋषमुच्य; D (schol.) रावाववमुच्चोपानहौ दति पृथिया घोरा-णामंत (Cod. घोराणामंत) भवति। अत्र सर्वा कृत्या न्यासञ्चात्र परिकरणे विहित तया उपयोगार्थः. — 10 D (schol.) उप्णीषं ग्रिरीवेष्टनं । तस्यास्ति कर्तुः अथतः(!). — 11 D (text) प्रोच्छन्. — 12 K Bü Bh D (text) पतार्थ (bis). - 13 Bü श्रवमार्थ. - 14 MSS. सुश्रीमें; cf. Kāug. 24. 14 and 76. 23. — 15 D (schol.) पताचै पताचै (!) शानाचै इत्याद्य इति क-रणपर्यंत(!); cf. Kāuç. 46. 7, note. —

ति । १०। कृत्ययामित्रचशुषा समीक्ष्वन्तृतव्यधनीत्यव-लिप्तं कृत्यया विध्यति । ११। उक्तावलेखनीम् । १२। दूषा दूषिरसीति दर्व्या तिः सारूपवत्सेनापोदकेन म-षितेन गुल्फान्परिषिज्ञति । १३। शकलेनाविसच्य यू-षिपिशितान्याशयित । १४। यष्टिभिश्चर्म पिनद्य प्रेषकृ-त्परिक्रम्य बन्धान्मुज्जिति संदंशेन । १५। अन्यत्पाश्ची सं-वेशयित । १६। शकलेनोक्तम् । १९। अभ्यक्तेति न-वनीतेन मन्त्रोक्तम् । १८। दभैरज्ज्ञा संनद्योत्तिष्ठे वेश्वन्था-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> D (text) त्रभावेपदविध्यतिः D (schol.) कृत्याभावे संस्काराणाम-पत्तेपः कृत्याकलगश्चित्राव्यभावे (!?) कल्पोक्तानामिह चोक्तानामभावे सं-**स्कारा वच्चमाणा**(!). — 2 v. 14. 9. — So all MSS. Is the word to be emended to कृत्याया? cf. the next note. — 4 D (schol.) मित्रचनुषा (!forऋमिन्॰?) समीच(!) उपप्रशाद्वायाः(!for॰सद्वायाः?) कृत्याचा ऋाजिप्तं प्रदेशं त्रालिपनं त्रपहुर्गतप्रसादाशान्तसंभारान्(!)कृत्यया कृत्यधनीत्र-नयर्चा विध्वति दासुषेण (!cf. Kāuç. 32. 8; 35. 28) सांगरेखेवविधि(?) उत्तरच दर्शनात । शांत संभारं कृत्ययामिचचचुषा समीचन भूमिखतया (! Cod. भूव॰) यदि पुनराजिप्ता (Cod. ॰रजिप्ता) भावः स्वच(!).— D (text) ॰लेखनों; D (schol.) ऋसिमाने(!) कथितां (cf. Kāuc. 35. 28) प्रकृति (!) <sup>6</sup> ii. 11. 1. — <sup>7</sup> D (schol.) **ऋगेका विधिकर्मलात्।** वर्मलं तिलदर्था सारूपवत्सेनानुद्वेन तत्र क्रमेण तिः परिषिचति । कृ-त्यागुल्फान् बहुवचनं। प्रतिपादं गुल्फद्विचचनात्. — 8 D (schol) सूत्रेन प्रकलेन विः प्रात्युदक्षेन कृत्यावसिच्य (!) यूषं पिशितानि चाभ्यति मुखे प्रवेपार्थमाश्चरितवेचनं यूर्णपिशिताश्(!)न संपाता दूष्या दूषिरसीति (ii. II. I) सूत्रेनास्य प्रकर्णात्। अञ्चातेश्व प्रयोगात्. — 9 E joins this word to the next sutra; D (schol.) परिक्रम्य बंधदेशं गत्वा... श्रायसेन संदंशेन (Cod. सदनेन) कृत्याया बन्धान्मुंचित प्रैषकृत् हस्तेनः — 10 Ch ॰पार्ष्णी; EKBü ॰पार्श्वी. — 11 KBü Bh P संवेश्यति; D (schol.) तसिंश्वर्मणि कृत्यामधोमुखीं (Cod. ॰खी) संवेशयति । प्रेषकृतः — 12 D (schol.) श्वन निनावसिच्य यूषिपिशितान्याश्यतीत्वेतदुतं (cf. sū. 14) उत्तानीं कृलाव-सेनस्य ततो दृष्टलात् । उक्तवचनसेवमर्थत्वात् । शयनसंयोगाच — 13 x. 1. 25; D (schol.) ऋसतातिति मंत्रे यदुतं। तस नवनीतेन मंत्री-तस्याचननीतभ्रक्तिन (!) गृहीत्वांजनाभ्यंजने कृत्यायाः कुर्वतिः —

पयितः । १९ । सब्येन दीपं दिक्षणेनोदकालाबादायः वाग्यताः । २० । प्रेषकृद्यतः । २१ । अनावृतमः । २२ । अगोष्पदम् । २३ । अनुदक्षणातम् । २४ । दिक्षणा-प्रवणे वा स्वयंदीणे वा स्वकृते वेरिणे उन्याणायां वा निद्धाति । २५ । अलावृना दीपमवसिच्य यथा सूर्य उन्यावृत्यावजितः । २६ । तिष्ठं स्तिष्ठनी महाणानि मुचैर-भिनिगद्ति । २९ । ममाणि संप्रोक्षनो । २५ । कृष्ण-सीरेण कषैति।२९। अधि सीरेभ्यो दणद्क्षिणाः ।३०। अभिचारदेशा मन्त्रेषु विज्ञायनो तानि मर्माणि ।३१॥३॥॥३९॥

¹ D schol.) अधोमुखीमेव दर्भर ज्वा बधाति। निश्वला (!) कृत्वोत्ति-ष्ठित्य ईचेन (x. 1. 20°) प्रैषकृदुत्थापयित्। कर्ता प्रैषकृत् — लाप्त्रः D (schol.) कर्ता ... उद्कपूर्णामलावु (!) त्रादाय उत्थापयति। कर्तृकारियतृप्रैषकृतस्तेषां ... 3 D (schol.) त्रजतीति वाकाभ्रेषः --<sup>4</sup> D (schol.) वृतिविसर्जितं(!)। तव देशे गच्छेयुः ef. Kāuç.18.11.16. — <sup>5</sup> D (schol.) यत्र गोप्पदं न स्थातः — 

<sup>6</sup> D (schol.) पशुनोदकीन खातः एतेषां विशेषाणां समुचयः — 

<sup>7</sup> D (schol.) दिखणा यत्र आपः पतिता त्रागच्छंतिः — ँ D (schol.) न केन चिवः खातस पूर्वोत्तर-विकल्पार्थः — <sup>9</sup> KPBiBhED(text) वीरिण; D (schol.) उखर (!for उत्खर?) इत्यर्थः. — 10 ED(text) त्र्रव्यशालायां; D(schol.) शंकृते ने (! for भुनु॰१) वा निद्धाति। कृत्यां (Cod.॰या) प्रतिसूत्तं चेति सर्वविक्चार्थः — ा x.1.32.; D(schol.) कृत्याविधानदेश एवमसाबुउदकेन (!) निष्य (!for नि-षिचा?) यथा सूर्यो मुच्यते। त्यत्कागच्छतिः — 12 D (text) तिष्ठस्तिष्ठनः D(schol.) तिष्ठन्कर्ता तिष्ठतो येषामपहतानां तिष्ठतश्च शान्तियुक्तानि (Cod. भान्युक्तानि) महाभान्तिरित कथिता (Cod. कवितं) तेषाम्भिमुखामुद्धः निग्र्नमेकेशुत्था (?) पठति; cf. Kāne. 9. 6. note: 43.5: 44.6. — 18 P Bh <sup>14</sup> Ch E संप्रोच्यंतेः the entire मर्भाणि त द्वीत (vii. 118. 1). sutra is wanting in D. — 15 D (schol) हलगोभाः दश गावो ऽधिका दिचि ए। देयाः अधियहणमधिकारणनिवृत्तः। दिचणावचनं कर्तृसंप्रत्य-16 D (schol.) संप्रोत्तंत इत्युंतं (sū. 25) तानि कान्युच्यंते। चे देशा मंत्रेषु श्रूचंते। चक्रुरित्येषु (v. 31. 14. 24. 34. 44, 64, 74. 8. 9) ef. the hymn in the कृत्याग्ण above su. 7?) तानि मर्माणि(Cod. कर्माणि दे-भवचनात्। त्रामपाचादीनि लन्युवलात (🖰)। देश- (Cod. दश-) वचना-

यदरः संप्रयतीरिति येनेछेन्दी प्रतिपद्यतेति प्रसिचन्त्रज्ञति। १। काणदिविध्वकवेतसान्निमिनोति भे । १। इदं व ज्ञाप इति हिरण्यमधिदधाति । ३। अयं वत्स इतीषीकाञ्चिमग्रूकं नीललोहिताभ्यां सकक्षं बड्डा । ४। इहेत्यमित्यवक्षया प्रखादयित । ५। यचेदिमिति निन्यति । ५। यचेदिमिति निन्यति । ५। यचेदिमिति निन्यति । ५। यचेदिमिति परिस्तीय माहतेन सुवेण माहतेनाज्येन वहणाय चिर्जुहोति। ९। उन्क्षम्पमन्यनम् १। ६। दिधमन्यं बलिं हत्वा संप्रोक्षणीभ्यां

दुपचार्यते। स्रामपाविमित्रधान्यमांसञ्जतवाक्यवनजकुरीरिणो क(श्)फाद-थक्यां (?) गर्दभमूलवानरावियों गाईपत्याहवनीयाः (!ef. the words corresponding to this corrupt passage in v. 31. 1-4). —

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> K P Bh प्रतिपदीति; E प्रतीपदाते; D (schol.) येन भूमिदेशेन (Cod. ॰देशे) नदी गक्केदिति देशनिदेशार्थ। तं देशं भूयसीद्वीन प्रकर्षेण सिञ्चन्त्रजेत । कर्ता प्रायश्चित्त नग्रग्रामाद्यपहा-रॅदोषशमनात्। तत्र च खननमशादुपस्रवनमशीत्। उपस्रवे तं देशे निस (!) संब्रधातीति सूर्तेनाभिमंत्रणं सर्वाष्यभिमंत्र्याणीति (Kāuç. 7. 16) वच-नात् । सर्वसूत्रमुत्तरेषां ग्रहणात्. — ं Bü काष्टाः; D (schol.) काणः प्रसिद्धः. — <sup>4</sup> D (text) **°दिविधुन्न॰.** — <sup>5</sup> K Bü Bh **॰ वेतसां**; D (schol.) to the entire sutra. निमातुमुक्रयणार्थं यनैव मूक्तं सर्वं पूर्ववत्। प्रसिद्धा न निर्देशात — biii. 13. 74; D (schol.) पार्देन सुवृषी (Cod. सुपर्ण) न-दीमुखोपरि खापयतिः — 7 iii. 13. 7b. — 8 D (schol.) ग्राधद-धातीति शेषः। प्रकरणात्। अनेन पादेन इषीकेव रेखा यस्य स इषी-कांजि:... नोलेन सूर्वेण लोहितेन च सह कचाभ्या बध्वा कचा प्रसिद्धा। हिरखस्थोपरि द्धातिः cf. Kānç. 32. 17; 48 39. — 9 iii. 13. 7°. — 10 D (schol.) अवेका शेषवाल: (! for श्वाल:; ef. श्रेफालि. श्रेफालिका, शैवान, and  $\Lambda_{\rm CV}$ , Gr. iv. 4. 8)। तेन मंडूकं प्रकादयति. —  $^{-11}$  iii. 18.  $^{74}$ . —  $^{-12}$  D (schol.) उदकं. —  $^{-13}$  D (schol.) येनेक्टेन्नदी प्रति-पर्वत तकानं कृत्वा मारूतामिधगा (१) इति मारूतत्वं कृष्णा यागाः गीः (Cod. गाः) कुण्णवत्सायाः पयमि शृतं वैतसैः (Cod. •से!) काष्ठैस्तदाच्येन — 14 E D (text) उपभन्धः D (schol.) वितमे (Cod. वितमेन) चमस उपमधन (!ef. Kāṇe, 27, 10) ते च उपमंथान्यवयवांतरत्वात् (! for उपमंथानान्य॰?)। उपमथकियामाचा हिमद्रवं 🖰 स्रोषधिमंथनं. — 15 Bü Bi Bh बलीं — <sup>16</sup> E P क्रला; D (text) दत्ता; D (schol.**) दिधमंघन एव बलि** (!)

प्रसिञ्चन्त्रजति। १। पाणिना वेचेण वा प्रत्याहत्योपिरं निपद्यते। १०। ऋयं ते योनिरित्यरण्योरिपं समारोपय-ति। ११। ऋष्रात्मिनं वा। १२।

उपावरोह जातवेदः पुनर्देवी देवेभ्यो हव्यं वह प्र-जानन् ।

श्रामन्दिनो मोदमानाः सुवीरा इन्धीमहि ता शरदां° शतानीत्युपावरोहयति । १३।

यां त्वा गन्धर्वो ऋखनदृषणस्ते खनितारो वृषा त्वमस्योषधे।

वृषासि वृष्णयावति वृषणे ता खनामसीत्युच्छुष्माप-रिव्याधावायसेन<sup>ः ३</sup> खनति । १४ । दुग्धे फाण्टावधिज्यो-

वक्णाय बिलहरणं त्रति मन्वानीति (! for त्रति धन्वानीति vii. 41. 1?) संप्रोच्या (Cod. ॰ न्यो) निवेशनलात् । त्रवेव प्रतिपादनदेशे दिधमंथन-श्रेष्ण्यात्का (!for ॰श्रेषणान्वक्ताः?) प्रयोगादन्यवचनाच । येनेक्वेद्रदी प्रति-पर्यतित प्रसिचन्त्रज्ञित । प्रसेकश्रेषस्य निनयनमति धन्वानीति (Cod. निनयनमति धन्वानीति (Cod. निनयनमति धन्वानीति (Cod. कि. ४४) । विवेशनलात् : cf. ४४, 1 and 7, note. —

¹ So E Bi D (text); K P Bh Ch Bü ॰ हत्योपिर; D (schol.) पाणिना आहत्योदकं (Cod. राहत्यो॰) बृहत्प्रतीप आहत्य यन षथा (! for यथा) वा प्रत्याहत्य उद्कस्थोपिर निपयते. — ² iii. 20. 1; D (schol.) प्रता-पिनेह विधानं प्रायश्चित्तत्वात् । एका ऋक्त्यजावत् । माकतवर्मप्रतोक्तक्मीधिकृते(?). — ³ D(schol.) आत्मभ्रीरे वा समारोपयित. — ¹ Up to this point TB. ii. 5.8.8; cf. (äñkh. (r. ii. 17. 7: ('āṅkh. Gr. v. 1. 7. — ⁵ E भ्ररदा; the rest; भ्ररदं. — ゜ 6 D (schol.) कार्यकालसमीपे अवरिष्णं । अप्रायेव भ्ररीरे समारोपणे । अप्रिसमारोपणे तु मंथनमवन्तारणं. — ॄ Not found in any known Sarihitā: D (schol.) designates the verse as कल्पजा. — ॰ E D (text) उक्रुप्मा॰: D (schol.) उक्रुप्माणिर्थाधा द्ति दंदः । उक्रुप्मा किंपकक्टः (Cod. कःविकक्ट्यु)(!) परिचाधः सूकरवालकः (? or मुरावालकः; Cod. क्रूकरवालकः) आयसेन फालेन खनित भूलिवक्यसाधनत्वात् सूक्तायणया

पस्थ<sup>1</sup> ञ्राधाय पिवति<sup>2</sup>। १५। मयूषे<sup>3</sup> मुसले वासीनो यथासित<sup>4</sup> इत्येकार्कमूचमार्के बधाति<sup>5</sup>। १६। यावदङ्गी-नमित्यसितस्कन्थमसितवालेन<sup>6</sup>। १९। ञ्रा<sup>7</sup> वृषायस्वेत्यु-भयमप्येति<sup>8,8</sup>। १६। ॥ ४॥ ॥ ४०॥

समुत्पतन्तु प्र नभस्वेति<sup>10</sup> वर्षकामी डाट्शरावमनुष्रु-षोत्<sup>11</sup>। १। सर्ववत<sup>12</sup> उपश्राम्यति । २। मरुती यजते

खननं कल्पजायसेनापिं मंथनकारः पाने मूक्तमधिकारस्थिति वचनात्। खननमावनिवृत्तिः (Cod. खनन॰) श्रेषमावाणां न (?Cod. व्र) कालकर्म-लात्। प्रायस्थित्तं श्रेषमंत्रं संज्ञयदोषनाश्चनलात्. —

 $<sup>^{1} \</sup>to \mathrm{Bi}$  फाटावधिच्यमुपस्थः;  $\mathrm{B}^{\mathrm{u}}$  फाटाववधिच्यमु॰;  $\mathrm{P}$  फाटावधिच्या-पखः — 2 D (schol.) corruptly, तत्पाटांश पांटें च पांटी पुमां स्त्रि-येति (Pāṇ. i. 2. 67) एकप्रेषः । उच्छुप्मापरिवाधा इति दंदः । परव-ह्मिंगं दंदतत्पुरुषयोरिति (Pāṇ. ii. 4. 26) पुह्मिंगवदिह (Cod. ॰दिहः!) फांटं चूर्ण इति केचित चकारात् — ³ K Bü Ch E Bi मर्चूषे; P Bh मयुद्धेः D (schol.) कोलके चोपविष्टो मुग्नले वोपविष्ट इति  $oldsymbol{-}$ <sup>5</sup> D (schol.) ग्रामे नगरे वा एक एकवार्कः (!) । तस्या वरकतम्त्रेण तद्विकारमर्कं बभाति। भ्रेपस्य (Cod. भ्रपस्य) वृद्धिः। मंत्र-लिंगात्। नस्याञ्च संस्वाञ्चयत्वात् (!for पुं॰?); ef. D (schol.) to sū. 18. एकार्कमणिं etc. — 6 vi. 72. 3; D (schol.) ऋनया हिस्तनः कुसं तसीव हिसानः वालेन बधाति। सर्प।सित (? Cod. सर्पा॰) इति केचित् -<sup>7</sup> vi. 101. 1. — <sup>8</sup> Ch • धेति: Bi • फ्रीत; E • भयेष्यसि — (schol.) एकार्कमणिं (!) स्कंधमणियैतदुभयमणस्य भवतिः — 15. 1; vii. 18. 1; cf. Kānç. 26. 24, note. — 11 E अप्रकेत : Ch D (text) ॰मुष्वेतः D (schol.) यो वर्षे कामयेत्स दादगाहानि अनुमुखेत । च्यहं प्रातः च्यहं सायमित्येव पश्चात् शुधित अन्वधोपपत्ते (!?)। ननु च कृच्छ्यह-णमेककार्यं नघुत्वात् । न पराकादिप्रसंगातः — 12 All MSS. except D. मर्वत्रत; D (text) सर्वत: D (schol.) सर्वेभ्यः निवृत्तिः सर्वतः प्रधा-नकाले अपि उपप्रयोगात् । श्राम्यति । श्रमः(:)तपसीति (Dhatupatha 26. 95) भृव्हिविधिस्मृतः सर्वेच इत्यर्थः । प्राप्तनिवृत्तिः सर्वेच तस्नीपप्र-संगात् । उपयाम्यतीति च । भ्रात्मा ता उपपद्यते । इह् काम्यविधिः । कमादवर्षणनिवृत्त्यर्थत्वात् (!)। तस्राद्वर्षाकाल एवास्य प्रयोगः: ef. Kāuç 48. 20. ---

यथा वरुणं जुहोति । ३। श्रोषधीः संपातवतीः प्रवेश्या-भिन्यु ब्जिति । ४। विश्वावयेत । ५। श्रिश्रार्टकश्रिरः के-शजरदुपानहो चेशाये प्रवध्य योधयति। ६। उदपावेण संपातवता संप्रोक्ष्यामपाचं विपादे ऽश्मानमवधायापु निद्धाति। ७। श्रयं ते योनिरा नो भर धीती वेत्यर्थमु-त्यास्यनुपद्धीत । ६। जपित । १। पूर्वास्वषाढामु गर्त खनित । १०। उत्तरामु संचिनोति । १०। श्रादेवनं

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> D (text) omits जुहोति; D (schol.) मर्झो यागं कुर्यात्। यथा वरुणमिति कर्तवातिदेश: ...। यथास्ख (!for ॰स् क्रस्थः?) विरभ्यासः पंच-मी प्रथमी होमी (Cod. हीमी) तृतीयः षड्मिर्वं समृत्यतंत्विखनेन (iv. 15. 1) मार्त चीरौदनमित्वेवमाज्यातिदेश: । दर्भमष्टि (!) परिभी-जनोया यथाप्रकृति दर्भाणां यव (!) परिस्तीयेति वचनात् । जुहोति मा-रतमाज्यमन्यतर्रेण स्त्रेन; cf. Kāuç. 26. 21; 30. 12; 40. 7. — (schol.) चित्यादा: (cf. Kāuç. 8. 16) प्रवेश्यत्युद्वमध्ये तत्र मुखेन नीची रज्नी (!) प्रवेश्यति — 3 Ch विप्रावयेत; K श्लावएत; E D (text) °सावयतिः D (schol.) उदकान एव नाना चिपत्योषधोः — 4 Ch E D (text) पटक (for एटक; cf. Pet. Lex sub एडक). — 5 So emended; MSS. ॰हीं; D (schol.) शुन: शिर: मेषशिर: नेशा: प्रसिद्धाः। जीर्णी-पानहीं च । वंश्रामे प्रबंध एतानि वच्च (!for बध्वा?) त्राकाशमाहं-ति — 6 D (schol.) श्रन्यतरेण स्तीन (iv. 15, or vii. 18) संपात-वल्नला. — <sup>7</sup> K Ch E Bi D (text) संप्रोचा॰. — <sup>8</sup> D (text) विपादेनाप्रमानमण्; D (schol.) पाषाणमामपावे प्रविध्य तत्सर्वमप्स नि-द्रधात. — 9 iii. 20. 1; v. 7. 1; vii. 1. 1; the same pratīkas make up the उत्थापनगण in the gaṇamālă, Ath. Pariç. 34. 25, which is also mentioned in the AV. Anukramani 1. 3; cf. also Kauç. 82. 31 -10 D (schol.) अर्थार्थमीहमानः हविषामन्यतमम्पद्धीता (!) उपतिष्ठते इहार्थला- (!) संप्रत्ययात्पायश्चित्तलं प्रसिद्धं द्विदोषश्मनलात्. — " D (schol.) ऋषवा अन्यतमं जपति। ऋंवयो यंतोत्यसान्कास्य (! i. 4. 1) विधानं कस्मात् । ऋवसेचनस्यार्थीयायने (! for ॰ योत्यापने ?) न योगः । क्रमभेदात्. — 12 D (schol.) ब्रुतशालायां गर्ते खनति. — 1. So emended; D (text) स्वचिनीति: Bi संन्विनीति: K Bü Ch संभिनीति;  ${f PBh}$  संमिनोति;  ${f E}$  तंमिनाति;  ${f D}$  (schol.) उत्तराखषाढासु खण (!for खलं?) गतेंषु प्रयचिपति(!). —

संस्तीर्थे । १२ । उद्घन्दतीं संजयन्तीं यथा वृक्षमण्यिति वासितानक्षान्तिवपति । १३ । अन्वयो यिन णंभुमयोभू हिरण्यवर्णा यददः पुनन्तु मा ससुषी- हिमवतः प्रस्विन वायोः पूतः पवित्रेण णं च नो मयश्व नो उनडुझस्तं प्रथमं मह्ममापो वैश्वानरो रिष्मि- भिरित्यभिवर्षणावसेचनानाम १ । १४ । उत्तमेन वाच- स्पतिलिङ्गाभिष्द्यनमुपतिष्ठते । १५ । स्नातो उहत- वसनो निक्काहतमाछादयित १ । १६ । ददाति । १९ । यथा मांसिमिति वननम् । १८ । वत्सं संधाव्य गो- मूत्रेणावसिच्य विः परिणीयोपचृति । १० । श्वरः कर्णमिमन्त्रयते । २० । वातरंहा इति इति इत्रोत इति इश्वे

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> D (schol.) व्तशानां **कादियता**. — <sup>2</sup> iv. 38. 1; vii. 50. 1; 109. 1. — 3 D (schol.) अज्ञान्विभीतकान्निर्मुख्यत्वात्काजनियमभावः। · · · दिधमधुनोद्वासनं (!cf. Kaue. 7. 19) यथांतरलात् । · · · वैश्वानरो रिमिमिरिति (vi-62.1) ऋख वध्यता नैमित्तिकमविश्विते। यथामुख सं-हिताक्रममाचग्रहणा यथा बौरिति (ii. 15. 1) गोदाने पठितं बतप्रतिषे-धातिक्रमः । दोषनाशात्प्रायश्चित्तत्वं । वूतिनार्थमुत्यास्यमानस्य <sup>4</sup> i. 4. 1; 5. 1; 6. 1; 33. 1; iii. 13. 1; vi. 19. 1; 23. 1; 24. 1; 51. 1; 57. 3; 59. 1; 61. 1; 62. 1; cf. the 羽山 共而1句, Kāuç. 7. 14; also 9. 1 <sup>5</sup> D (text) ॰सेचनानि; D (schol.) ग्रमिवर्षणाः फलवत्वामि-वर्षण (!) समुत्पतन्त्वित्यस्य (iv. 15. 1; cf. sūtra 1) यानि कर्माणि विहि-तानि अवसेच उद्वेनास्वनं अवसेचनफलमधोत्यापनमधिकारात्।प्रती-कानां विकल्पः: — 6 vi. 62. 1. — 7 D (schol.) पु(न,रेहि वाच-स्पत इति (i. 1. 2) वाच्साति लिंगात् । वाचस्पते पृथिवी नः स्थोनिति (xiii. 1. 17) लिङ्गसमवाये ये विषप्तीयं (i. 1) क्रमभैदात् । . . अर्थमु-त्याखन् (Cod. ॰ख) प्रतिग्रहदोषप्रश्मात् । प्रायश्चित्तत्वं — 8 Ch E Bi D (text) निखा॰; D (schol.) प्रचान्य (Cod. प्रचा). -- <sup>9</sup> K P Bü Bh • काद्यते. — 10 This word in wanting in D. — 11 vi. 70. 1. — 12 KP Bh Ch नवनं; D (schol.) गी: सवत्सं संभजफलं कर्मेत्यर्थः — 13 D (schol.) गोः समीपे बधाति। उपवर्तते सूत्र प्रधाननिर्देशात्. — 14 D (schol.) गी: शिर:कर्णाभिमंत्रणं — 15 vi. 92. 1. — 11 Ch स्नाती: —

संपातानभ्यतिनयति¹। २१। पलाशे चूर्णेषूत्ररान²। २२। ञ्जाचमयति³। २३। ञ्जाष्ठावयति⁴। २४। चूर्णेरविकर-ति। २५। चिरेकया चेति⁵। २६।॥ ५॥॥ ४९॥

भद्रादधीति प्रवत्स्यन्तुपद्धीत । १। जपित । १। यानं संप्रोक्ष्य विमोचर्यात । ३। द्रव्यं संपातवदुत्थापयति । ४। निर्मृज्योपयछिति । १। उभा जिग्यथुरित्यार्देपादाभ्यां सांमनस्यम् । ६। यानेन प्रत्यच्यो यामान्प्रतिपाद्य प्रयछित । १। आयातः समिध आदायो जे कि ।
विभ्रदित्यसंकल्पयनेत्य सकृदाद्धाित । १। क्यु चं सामे-

¹ D (schol.) ऋभातानांते स्नापयत्यश्वत उद्पाने संपातानानयतिः — <sup>2</sup> D (schol.) पनाभवृत्वपर्णातिस्थितेषु सुरिभेचूर्णेषूत्तरान्संपातान् — <sup>3</sup> E P आकामयित; D (schol.) ग्राप्तवनत्वादाचमन प्राप्त प्रथम विधीयते — <sup>4</sup> D (schol.) ग्रम्थं — <sup>5</sup> vii. 4. 1; D (schol.) चूर्णे-रविकरत्ययं। चिरेकया च दश्भिश्चिति। ग्रयस्य विधिकमेंदमर्थमुत्यास्य-त्रिति (cf. sū. 8) प्रकर्णात्. — 6 vii. 8. 1. — 7 D (schol.) अर्थमो-हमानः प्रवत्यन्नच्या हिवधामन्यतमं जुङ्गयात्; cf. Kāuç. 41. 8. note. — <sup>6</sup> D (schol.) ऋषवा जपति. — <sup>9</sup>D (schol.) येन गच्छत्यं प्रतदिहः संप्रोच्य विमोचयति । यवयव विमोचयति प्रेषकृता (Cod. ॰ता!) तवतवैवं -10 D (schol.) विक्रेयद्रव्य(!)प्रतिषिद्धं। द्रव्यग्रहणमविक्रयनिवृत्त्वर्धं। वै-श्वनचोद्यापयति। विक्रयार्थं नयनं — 11 Ch निमृज्यो॰; D (schol.) क्रीतं द्रव्यं सुष्ठु शोध्यित्वा स्वीक्र्यात्। स्वीक्र्रणे मंत्रप्रधानिदेशातः — 12 vii. 44. 1. — 13 D (schol.) एकया आईपाणिपाद यथोस्तावाईपा-णिपादौ (Cod. यस्रोस्ता॰) तामां प्रयक्ति। पेष्णामिति(!). — 14 K P Ch D (text) प्रत्यंची; Bi प्रत्यंचा; D (schol.) यानेन पार्श्वानुष्वं (! for पश्चा-मुर्खी? cf. Kāuç. 44. 2, note) प्रतिपादयति सामनस्य बहनामपि भवति। अर्थीत्यापनप्रकर्णादिइ सामनस्यवचनं सह वाणिकीन कलहो न स्थात्. — 15 Ch P Bh D (text) ऋाधायो॰: D (schol.) प्रत्यागक्कन् पि याः समिधसान (!) गृहीताः — 16 vii. 60. 1. — 17 D (schol.) जर्ज विश्वदित्यचेनासंकल्पयन् गृहविशेषं साधारणो देशे सकुदादधाति। प्रत्युचं न प्रतिवाणिजमुत्तमं पुरुषप्रयोगे ऽपि वैवर्णिकारेः — 16 vii. 54. 1; D (schol.) वेदार्थाभिज्ञ इत्यर्थः। तस्येदं कर्म ऋचं सामेति दास्यां प्रत्यचं होमं ऋाज्येन च जहोति -

त्यनुप्रवचनीयस्य जुहोति। १। युक्ताभ्यां तृतीयाम्। १०। आनुमतीं चतुर्थीम्। १९। समावर्तनीयसमापनीययोश्वेष्वेज्यां। १२। अपो दिव्या इतिं पर्यवेतवर्तं उदकान्ते शान्युदक्तमिमन्त्रयते। १३। अस्तिमते समित्पाणिरेत्य तृनीयावर्जे सिमध आद्धार्तिं। १४। इदावत्सरायेतिं व्रतविसर्जनमाज्यं जुहुयात्। १५। सिमधो ऽभ्याद्ध्यात्। १६।

¹ vii. 20. 6 (cf. Kāuç. 23. 4); D (schol.) इत्यधीनुमत्या (!for इत्य-थानु॰?) विधिरनुमतये खाहेति; Daç Kar. adds: ततः दोषो गायेति (vi. 1. 1) मूर्तेन आगमकुशरं चह संपात्याभिमंत्र्य ब्रह्मचारी प्राश्यितिः Ath. Paddh.: दोषो गाँचीत ऋाधर्वणं समावृत्याश्चाति । ऋशाताना-युत्तरतंत्रं; cf. Kauç. 59. 25. — 2 Ch चाषच्या; E चोषच्या; Bi चैषच्याः D (text) चौषेज्याः D (schol.) समावर्तनमर्हति। यो ब्रह्मचारी सन्समावर्तनीयः (Cod. सत्स॰)। वेदार्थविज्ञ (Cod. ॰र्थाविज्ञ) इत्यर्थः। समापनमहीत यः। . . तयो रूभयोर्पि एषैव क्रिया कार्यविशेषस् रेद्धा (!) यात इत्यर्थः । वर्णयागवत् दर्शपर्णमासाभ्यां पाकयज्ञा इति देशवचनात् (Kāuç. 6. 30)। अञ्जलचोदनाधर्मत्वं। देवताभावात्। समावर्तनस्य नित्यत्वं समापनी(य)योरिति युक्तं वक्तमकल्पातरत्वात्। बद्ध-चरस पूर्वनिपातः (cf. Pāṇ. ii. 2. 34) वचनांतरं मा भूत्। ऋधिकारसं-प्रत्ययात्। ऋतस्य समावर्तनीयं समापनवतः — 3 vii. 89. 1 (x. 5. 46); Ath. Paddh. आपो हि ष्ठा इति चतस्भि: (i. 5. 1-4) शान्युद्वमिन-मन्त्रयते। ऋपो दिव्या इत्यनुयोजयति। मातन्त्रंते (xi. 6. 23 ; cf. Kāuç. 55. 1, note)। ततो अभ्यातानानि जुहोति: Daç. Kar. सनुक्षिष्टेरित (xi. 7. 3?) अपो दिवा नानुयोजनं (!) etc., like Ath. Paddh. — 4 D (schol.) परि-समाप्तब्रह्मचर्यव्रत्य ग्रिरोव्रतपरिसमाप्ती परिमोचा उदक्समीपे वपनार्थ भ्रांत्युद्वमभिमंचयते -- <sup>5</sup> Ath, Paddh. ऋपी दिव्या इति द्वास्यां एधो उसीत्वेकया तिस्नः सिमधः; vii. 89. 1, 2, 4. — 6 D (schol.) इह विधी न मंत्रप्रकर्णात्। एत्येति वचनात्। परिमोत्तांगसमिदाधानं -<sup>7</sup> D (schol.) परिधापनांते पार्थिवस्थ मा प्र गामिति (ii. 29. 1; xiii. 1. 59) जिपला अभातानानि इत्वा द्रावत्मरायेखादिभिः बल्पजाभिः चतमृ-भिराज्यं जुहुयात् । संहितायामभा(वा) संचपाठः ; Ath. Paddh. चतमुभिः कल्पजा(भि:); Daç. Kar. कल्पजे: चतुर्भि:. The verse AV. vi. 55. 3 is therefore not referred to by this pratīka; cf. the verses following, as also TS. v. 7. 2. 4. and Weber, Naksatra ii. 298, note 1.

इदावत्सराय परिवत्सराय संवत्सराय प्रतिवेदयाम एनत्²।

यद्भतेषु दुरितं निजिंगिममो दुहार्दं तेन शमलेनाङ्मः ॥ यन्मे व्रतं व्रतपते लुलोभाहोराचे समधातां म एनत्। उद्यन्पुरस्ताद्भिषगस्त चन्द्रमाः सूर्यो रिष्मिभिरिभगृणा-यद्भतमितपेदे चिन्या मनसा हृदा। विनत्॥ श्रादित्या रुद्रास्तन्मिय वसवश्च समिन्धताम्॥ व्रतानि व्रतपतय उपाकरोम्ययये।

स मे द्युमं बृहद्यशो दीर्घमायुः कृणोतु म इति' , व्रतसमापनीरादधाति<sup>®</sup> । १९ । चिराचमरसाशी<sup>®</sup> स्ना-तव्रतं चर्रात<sup>10</sup> । १८ । निर्रुह्म्यमिति<sup>11</sup> पापलक्षणाया<sup>12</sup> मुखमुक्ष्म्यन्वृचं<sup>13</sup> दक्षिणात्मेशस्तुकात् । १९ । पलाशेन<sup>14</sup> फलीकरणान्हुत्वा शेषं प्रत्यानयति<sup>15</sup> । २० । फलीकरणतु-

¹ Wanting in Ch. — ² Ch Bü एतत्. — ³ So emended; K Bi श्रमलेनाच्याः; E Ch ॰नाखाः; P Bh ॰नायः; Bü ॰नायमः. — ⁴ So emended; Bü Bi P नुलोभा॰; Ch नलोभा॰; E तुलोभा॰; K नुलोभा ऋहोराने; Bh नुलोभा ४होर्ने; Daç. Kar. लाभा आहो. — ⁵ E समाधातां; Daç. Kar. समिधातां. — ⁶ MSS. चित्या. — ¹ The pratika of this verse occurs Kāuç. 6. 19, where Dārila designates it as कल्पजा; also Vāit. Sū. 4. 22. — ⁶ D (schol.) समिध दृति संनिधानात. — ⁰ D(schol.) प्रथमाह आर्थ नीव्यहानि रसर्वजभन्नाता। नवण्रहितं. — ¹ Ch E D (schol.) सातकत्रतं; Ath. Paddh. adds: यसात्कोशादित (xix. 72. 1) जपेत्. — ¹¹ i. 18. 1. — ¹² K Bü Ch (sec. man.) D(text) पापलचण्या; D (schol.) या स्त्री पापलचणा अनिष्टफलमूचकं (¹) चिहं यसाः सा पापलचण् (¹) दुर्भगिति केचित्। तस्या मुखं सिञ्चत्युदं कन दिच-णकेश्चलुकादारस्थ निलेचस्यमिति सूक्तेनान्वृचं सूक्तक्रमभेदः अथोत्थापना-धिकार्निवृत्त्यथः। तस्याद्धर्मतः चण्फलमिदं कर्म ऋहोमलादन्वृचंवनं — ¹³ Ch उस्थितः E उस्थितः — ¹⁴ D (schol.) पलाग्रन पानेण प्रकृतेन सूक्तेन. — ¹⁵ D (schol.) फलीकर (¹) कुक्कुसाः (Cod.

षबुसावतस्रणानि सव्यायां पादपाष्यर्थी निद्धाति।२१। अपनोदनापाघाभ्यामन्वीस्रं प्रतिजपति ।२२। दीघीयु-त्वायेति मन्त्रोक्तं बभ्राति ।२३।॥६॥॥४२॥

कर्शपस्येति पिशङ्गमूत्रमरलुदग्रं यदायुधम् । १। फलोकरणैर्धूपयित । २। ऋति धन्वानीत्यवसाननिवे-शनानुचरणानि निनयनेज्या । ३। वास्तोष्पतीर्यः

कुकु॰) · · · एवमेव बुसस्य होमः । प्रत्यानयने एकमेव तत् चणहोमः ।
· · · चतुः सूक्तस्यावृत्तिः द्रव्यभेदात् · —

¹ Ch ॰पाम्पों; D (schol.) पापनचणायाः — ² D (schol.) ऋरि sसावित्यपनोदनानां (i. 26. 1; cf. Kāuç. 14. 14) ऋप नः शोश्चद-घमित्यपाघप्रतीकविकल्पो (iv. 33. 1) ऽपनोदनक्रमविधानात्. — K only; Ch E Bü D (text) ऋतीच नप्र॰; P Bh Bi ऋतीच्छं. — 4. 1. — 5 D (schol.) जंगिडमणि जंगिडी अर्जुनः पिशाचचातनमंत्र-लिंगलात. — 6 iii. 9. 1. — 7 D (schol.) पिश्लंगकपिलावर्णवद्वर्णी (!) दारक (!) स्थात् । अरलुक इति प्रसिद्याभिधानः । पिशाचनाश्नं दंडं विसुज्य (!for ॰मुज्य? cf. Kāuç. 28. 11) धारयति। भूदंडमरलु-कंदंडं (? Cod. भूदंड ऋंप!) संपातवंतं विमृज्य धारयतीत्येकोदश्यहणात्। यदायुधं धारयति तत्संपातवतं विमुच्य धारयति । विष्कंधद्रवणं (Cod. ॰भूषणों). — <sup>8</sup> D (schol.) विष्कंधं (!) धूपनं जुष्ठ (!) धूपने मंत्र: । फली-करणां किंघतां (!) मंत्रनियमात् दोषनाभूनं. — <sup>9</sup> vii. 41. 1. — <sup>10</sup> K (sec. man.) Ch (sec. man.) D (text and schol.) oaমাৰ. — 11 Thus emended; MSS. (with haplographia?) •वर्णानिनयनेज्या; D (schol.) त्रति धन्वानीति द्वर्चे इहैव धुवामित्यष्टभिधार्यति (iii. 12. 1; cf. Kāuç. 8. 23) । ऋति धन्वानीति कस्मादुखते । ईद्यायाः (!) वशाश्म-नार्थलात् । एवंस्थिते (Cod. एव॰) निनयनानुचरणायार्थयासस्यतात् (!?) अवशानं (!) निधानदेशनिवेशनं गृहं। अवश्नि (!) अनुचरण्। निवेशन-निनयनं अनुचरणं । शान्युदकेन संप्रोचणनिनयनमृदकावर्जनं (Cod. ॰नियन्॰)। दुद्धायाः श्लेनदेवता मंचिलंगात्। एवमस्य सुक्तस्य प्रयोगानु गृहस्थाने ग्रेनेनेच्याति धन्वानीति दाभ्यां होमः । पानयज्ञतंत्रेः Ath. Paddh. ऋथ बृहकालाकर्म उच्चते (cf. Kāuç. 23. 6)। ऋ॰ घ॰ इति उद-पाचमिभमंत्र्य भूमौ निन्यति। यव गृहं करिष्यति तव विद्यं शमयति। म्रोनदेवतापाकयं ज्ञविधानेनाच्यभागातं (MSS. मेन॰) कृत्वा । 🔻 चन्न जु-होति। भूमिस्थाने यत्र गृहं करिष्यति। ऋथवा नवे गृहे स्त्रेनयागः कर्तव्यः — 12 For the वास्तोप्पतीयगण see Kāuç. 8. 23. —

कुलिजकृष्टे दिक्षणतो ऽग्नेः संभारमाहरिते । ४। वास्तोष्पत्यादीनि महाशान्तिमावपते । ५। मध्यमे गर्ते दर्भेषु वीहियवमावपित । ६। शान्युदकशष्पश्करमन्येषु । ९। इहैव ध्रुवामिति मीयमानामुख्यीयमाणामनुमन्त्रयते । ६। अभ्यज्यतेनिति मन्त्रोक्तम् । ९। पूर्ण नारीत्युदकुम्भमियमादाय प्रपद्यन्ते । १०। ध्रुवाभ्यां हंहयति । १९। शंभुमयोभुभ्यां विष्यन्दयित । १२।
वास्तोष्पते प्रति जानीह्यसान्स्वावेशो अनमीवो न
एधि।

¹ Bü कुलिंज॰; D (schol.) ऋपेर्द्र ज्ञिणतः कुलीयेन (!) कर्षति; Bi has a colon here. — 2 D (schol.) त्रीहियवीषधिखूणादि संभारादि ग्रभिमंत्र्य स्थापयति — 3 D (schol.) इहिन ध्रुवामित्यादीनि (cf. Kāuç. 8. 23) पंचगणाना तृप्रप्रभृतीनि (!for मातृप्रभृ॰?) प्रतीकान्यावपते; Ath. Paddh. अत्र स्थाने र्रहेव र्धुवामित्येवमादीनि चँलारि(!) गणैः कौशिकोक्तैः (the four ganas beginning with the वास्तोष्यतीय. Kāuc. 8. 23). — 4 D (schol.) नडमा रोहिति (xii. 2) ऋनुवाकं महाशान्तिमावपते (cf. Kāuç. 9. 6, note; 39. 27; 44. 6) ... शांखुदके शांखुदकस्रोत्तरतचवचनात्; Ath. Paddh. ततः सावित्री पुनः शं नो देवी (ii. 25. 1; cf. Kāuç. 9. 7) शान्युद्वेन तेन शालां संप्रीचिति — D (schol.) प्रधानस्थूणागते। 6 D (text) ॰श्वराम॰; D (schol.) शांत्युदव-दर्भाणामुपरि --विरूटमूर्कराञ्चावपतिः Ath. Paddh. ऋत्येषु खूणागतेषु प्रविपति -8 K P Bh D (text) नीयमानाम्: D (schol) मध्य-मस्यूणा; Ath. Paddh. मीचमानां शालां — <sup>9</sup> Ch ॰द्गीयमाणामनु॰ — 10 K P Bh भाजातित; Ch अभाजातित; iii. 12. 6. — 11 D (schol.) वंश्-मारोपयतिः Ath. Paddh. खूणावंशावारोपयति (Cod. °वंशारो°'). — <sup>13</sup> D (schol.) **एकया उट्कपूर्णघटं गृह्णाति । उत्तर-**याग्निं ताभ्यामग्रस्थिताभ्यां सर्वाणि मानुष्याणि गृहं प्रविप्रतिः; Ath. Paddh. एकया उद्कुससहितां पत्नीमनुमन्त्रयते। गृहे प्रविश्वति। यजमानपुरुषी अपि गृहीला असे प्रविश्वति। एकैकांगकर्मलात। ऋत एवाविधिकर्मलात — 

 14 Ath. Paddh. दहेव ध्रुवामिति द्वाभ्यामृग्भ्यां (iii. 12. 1, 2) वृष्टिं कार्यात. —

 15 i. 5. 1; 6. 1; cf. schol. to Kāuç. 9. 1. —
 16 D (schol.) उदकेन

 क्षेद्यति गृहभुवं; Ath. Paddh. उद्वक्षं गृह ऋकाद्यति --

यस्त्रेमहे¹ प्रति नस्तज्जुषस्व चतुष्पदो हिपद श्रा वे-श्येह²॥

अनमीवो वास्तोष्पते विश्वा रूपाएयाविशन्। सला सुशेव एधि न इति

वास्तोष्पतये श्रीरोदनस्य जुहोति । १३ । सर्वान्तानि ब्राह्मणान्भोजयित । १४ । मङ्गल्यानि । १५ । ये अप्रय इति क्रियादनुपहत इति पालागं ब्रधाति । १६ । जुहोति । १९ । आद्धाति । १८ । उदच्चनेनोद्पाच्यां यवानि । १० । अप्रय व्या स्था प्रयो मन्यमुपमथ्य काम्पीलीभ्यामुपमन्थनी-भ्याम् । १० । श्रमनं च । २१ । ॥ ९॥ ॥ ४३॥

य ऋात्मदा इति वशाशमनम् । १। पुरस्तादयेः

¹ Thus emended; MSS. यत्तेमहे. — ² Cf. RV. vii. 54.1; TS. iii. 4 10.1; Çānkh. Çr. ii. 16. 1; Pār. Gr. iii. 4.7; Âçv. Gr. ii. 9. 9; Çānkh. Gr. ii. 14. 5; iii. 4. 8; Gobh. iv. 7. 32; Mantrabrāhmaņa ii. 6. 1; Ath. Paddh. designates this and the next verse as शांखायिकीये ऋचे; also as कल्पजे. — ³ K P Ath. Paddh. श्रनामीवा. — ⁴ Ch ॰ विशं. — ⁵ Cf. RV. vii. 55. 1; Nirukta 10. 17; Pār. Gr. iii. 4. 7; Çānkh. Gr. iii. 4. 7. — ⁶ D (schol.) ब्राह्मणस्वस्वाचनं । बहुधान्यबहुपुवश्वायुष्य-वर्षस्वत्यादि (!) । बलादारकादीन्यपि(Cod. ॰ निप) वाचयेयुः. — ˚ iii. 21. 1. — ˚ Bü पलाशं; D (schol.) सप्त ऋगिमः । पालाशमाणं बभ्राति । यदि जीयात् क्रवादमुपहतः विनाशोयित (!?). — ³ D (schol.) अथवावेव निमित्त (!) जुहोत्याच्यं. — ¹¹ D (schol.) श्रवेव. — ¹¹ E Bi Ch (sec. man.) D (text) ॰ दक्रपाच्यां. — ¹² E P ॰ थोलोपं; D (schol.) उद्योपं श्रालोपाच्या (!for श्रालोडा पाच्यां?) यवां जुहोति। क्रव्यादमुपहत हिमत्तप्रतोकग्रहणं सूत्रार्थं. — ¹³ iv. 2. 1. — ¹⁴ D (schol.) पूर्वविव निमित्तप्रतोकग्रहणं सूत्रार्थं. — ¹⁵ iv. 2. 1. — ¹⁴ D (schol.) पूर्वविव निमत्तप्रतोकग्रहणं सूत्रार्थं. — ¹⁵ iv. 2. 1. — ¹⁴ D (schol.) वश्वाया श्रतसादिनयोगः शांतत्वात् ... वश्वा गीर्था गर्भ न गु-क्काति तस्या दोषश्वमनार्थं पाकयाज्ञकं तंवं. —

प्रतीचीं धारयन्ति । २। पश्चादमेः प्राङ्मुख उपविश्यान्वारक्षाये शान्युदं करोति । ३। तनैतत्मूक्तमनुयोजयन्ति । ४। तेनेनामाचामयित च संप्रोक्षति च । प। तिष्ठं स्तिष्टनीं महाशान्तिमुचैरिभिनिगदिति । ६। य ईशे पश्चपितः पश्चनामिति हुला वशामनिक शिरिप्त ककुदे जघनदेशे । ९। श्रन्यतरां स्वधितिधारामनिक । १। श्रक्तया वपामुन्खनित । १। दिश्च पार्श्व देभीभ्यामिधिश्चपत्यमुप्ते ना जुष्टमिति यथादेवतम् । १०। निस्सालामित्युल्मुकेन व च परिहरत्यनिभपरिहरन्नात्मानम् । ११। दभीभ्यामन्वारभते । १२। पश्चादुत्तरतो ऽगेः प्रत्यक्शीर्षी-मुदक्पादी । १३। समस्य तन्वा भवेत्य-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> D (schol.) त्राज्यभागांते पूर्वस्मिन्देशे त्रप्रेः पञ्चानुखीं धारयति प्रैषकृता. — 2 D (schol.) वशानयनादुपविश्वेतिवचनं (Cod. ॰विष्य॰). — 3 Cf. Kāuç. 53. 6. — 4 D (schol.) तिसान शांख्दके एतद स्रात्यदा (iv.2.1) इति. -  $^5$  D (schol.) तेन शांख्दकीनेतां न कारियतारं...-  $^6$  D (schol.) ता तिष्ठन मूधी विस्थातसिष्ठती वशा कृता महाशातिमुचैः प्रविषेण ऋभिनिगदनादैवश्रुत्या; cf. Kānç. 9. 6, note; 39. 27; 43. 5. — <sup>7</sup> ii. 34. 1. — <sup>8</sup> E inserts here जुष्टमिति यथादेवतम् ; cf. sū 10. — 9 D (schol.) उभयधारायाः कुरिकायाः ऋत्यतरा धारा प्रजिपति — 10 K P Bi D (text) उक्तया; D (schol.) ऋजितया (! for ऋधिजिप्तया?) धार्या वशायाः वपामुद्यरितः - <sup>11</sup> D (schol.) वशाया (Cod. वशा) द्विणे पार्श्वे द्भाभ्यामाहंति प्रजापतये ला जुष्टमधिविपामीति — 12 ii. 14. 1. — 13 Bü Ch ॰ विष्प्र. — 14 D (schol.) वश्रां परिहरति। प्रसव्यं त्रातानो वशां पञ्चांतरेणोत्सुनहरणं। ... परिहार्य वशां संस्का-र्यलात्. — 15 D (schol.) शामित्रदेशं नीयमानां पश्चादवस्थितां दर्भास्यां सृप्रति। परिभोजनीयाभ्याः — ` 16 Ch (prim. man.) ॰शोर्षाः P Bh 17 D (text and schol.) °ग्रीर्षः; D (schol.) पश्चिमग्निरसाम्(!). — °पादां. — 18 D (schol.) पातयंतिः —

न्यतरं दर्भमवास्यति । १४ । ऋष प्राणानास्यापयति प्र-जानन्त इति । १५। दक्षिणतस्तिष्ठनृक्षीहणं जपति । १६। संज्ञप्तायां जुहोति

यहणा मायुमकतोरी वा पिड्भराहत । अप्रिमी तसादेनसी विश्वान्मु चलंहस इति । १९। उदपाचेण पत्यभिवज्य मुखादीनि गाचाणि प्रक्षालयते। १६। मुखं श्रुस्थस्व देवयज्याया इति। १९। प्रान्णानिति नासिक । २०। चश्रुरिति चश्रुषी। २१। श्रीचिमिति कणीं। २२। यत्रे कूरं यदास्थितमिति समनं रज्जुधानम । २३। चरिचाणीति पादान्समाहत्य । २४। नाभिमिति नाभिम्। २५। मेद्धिमिति मेद्धम्। २६। पायुमिति पायुम्। २९। यत्रे कूरं यदास्थितं तच्छुन्धस्वेत्यविश्वाः पार्थदेशे ऽवसिच्य यथार्थं वजितः । २६।

¹ D (schol.) यास्यां द्भीस्यां वशान्वारुखा (Cod. वशासन्व॰) तयी-रन्यतर (!) दर्भविधिः कार्यः । वशाया ऋधः चिपतिः — 2 ii. 34, 5. — <sup>3</sup> D (schol.) मार्यमाणाया द्विणत ऊर्घ्वः सन् र्वोहणमनुवाकं (the anuvāka beginning with viii. 3. 1; cf. Kāne. 8. 25) जपति 1... संज्ञ-षमानायां. — 4 Bii E मायुनक्र॰; Ch Bi P Bh मायुंमक्र॰; D cites only the pratika यद्दशा मायुर्तित (!). — 5 K Ch E पाँद्भर. — 6 Bü Ch (sec. man.) °हत:. — 7 Cf. TS. iii. 1.4.3; Kāty. Cr. xxv. 9.12; Çānkh. Cr.iv. 17. 10; Gobb. iii. 10. 25; Mantrabr. ii. 2. 8. — <sup>8</sup> D (schol.) **प्राणा-**निति नासिकाप्राणान् शुन्धस्व देवयच्याया इति (so also the following passages are filled out) सर्वचीदर्कः सानाचलात्। यथार्थमुदर्कानिति व-चनात् (Kāng. 8. 22). — ' D (schol.) मुंधस्व देवयज्याचै : cf. VS. vi. 15 fg. — 1 D (schol.) ग्रीवाया वंधनस्थानं (Cod. वंधनं॰) समन्तं सर्व दृत्यर्थः — <sup>11</sup> D schol.) एवं पादानेकीकृत्य प्रचालयित सकृत् — 13 D has a colon here, though it continues the sutra to ब्रजति; so also K P Bh. — 14 D (schol.) ततः सुंधस् देवयज्याया इति अनेनाव्रिष्टा अपः (Cod. आपः) पार्श्वदेशे sवसिच्य कर्ता यथाप्रयो-जनमवस्थकायीर्थं गच्छति. —

वपाश्रपण्यावाज्यं सुवं स्वधितं दर्भमादायाभिवज्यो-त्रानां पित्रवर्मानुलोमं नाभिदेशे दर्भमास्तृणाति । २०। श्रोषधे वायस्वैनं स्वधिते मैनं हिंसीरिति शस्तं प्रयद्ध-ति। ३०। इदमहमामुष्यायणस्यामुष्याः पुवस्य प्राणा-पानावपकृत्तामीत्यपकृत्यं। ३०। श्रधरप्रवस्केन लोहि-तस्यापहत्य। ३२। इदमहमामुष्यायणस्यामुष्याः १ पुवस्य प्राणापानौ निखनामीत्यास्ये निखनित । ३३। वपया द्यावापृथिवी प्रोणुंवाष्यामिति वपाश्रपण्यौ वपया प्र-श्राद्यां । ३४। स्वधितिना प्रकृत्योत्कृत्य। ३५। श्रावस्क-मिधार्ये । ३६। वायवे स्तोकानामित दर्भायं प्रा-स्यिति । ३९। प्रत्युष्टं रक्ष इति चरमङ्गारे निद्धाति। ३६।

¹ D (schol.) ययो: शाखयो स्थापिता वपा अर्थात वपाअपर्योः - ² K PBü ॰तित्रज्ञो॰. — 3 D (schol.) शामिने (Cod. ॰नं) वशामुत्तानां कुला-<sup>4</sup> Bi ॰िस्त्रिणाति; D (schol.) लोमानुगता नाभिलिचिते देशे वर्णाभिमु-<sup>5</sup> Cf. VS. iv. 1; v. 42; Kāty. Çr. v. 2. 15; Açv. खमास्त्रणातिः -Gr. i. 17. 8; Çānkh. Gr. i. 28. 12; Pār. Gr. ii. 1. 10; Gobh. ii. 9. 14; Mantrabr. i. 6. 5; Kāuç. 92. 18. — <sup>6</sup> K Bü Bh **ममुखायणस्थाः —** <sup>7</sup> D (schol.) प्रथमेन मंत्रेण नाभिदेशं व्हिनत्तिः — ै K Bh ॰पहतोदम् ; E ॰पहृति इ्ट्म् ; P Bi ॰पतीदम्. — <sup>9</sup> K Bü Bh D (schol.) ॰ममुखाय-णस्या॰; cf. Kāuç. 47.22; also AV. x. 5. 36, etc - 10 So E alone; KPBü Bh Bi Ch ऋस्विन; D (text) ऋग्निन; D (schol.) स दर्भेण दर्भस्वाधरेण (Cod. ॰धारेण) खंडेन लोहित साहा (Cod खंडेतब्रोहित साष्ट्र) दितीयेन मंत्रेण दर्भवंडं लोहितलिप्तं श्रेष्मश्रपण निहितं। श्राश्यस्थानं 🗓 वा इतरश्-व्दस्य गतिवचनात्. — 💮 11 Bii Ch प्रौर्श्ववाथामः; cf. VS. vi. 16d. — 12 D (schol.) वपात्रपण (!) एवैकग्राखादिशाँखे पूर्वत्र गृहीते । वपया प्र-13 D (schol.) यसाद्गात वपामुद्वृत्य (Cod. वपोद्वृत्य) तं 🤅 Cod. इं) देशमभिघारयतिः — भि K P Bh वाँयोविः Ba पार्योवः — <sup>15</sup> Thus emended; К प्राज्ञ्चिति; Сh प्राज्ञातिः Е प्रज्ञातिः Р Bi Bh प्राम्मति; D (schol.) to the entire satta, ऋषी नाभिदेशनिहितं दर्भायं अनियते देशे चिपणमेवं. — 16 Cf. VS. i. 7. TS. i. 1. 2. 1 etc.; Kanç. 3. 9. — 17 So only E D (schol.); K Bi Bü Ch चक्सेगारे; P Bh चक्-मेगारे; D (text) चरामंगारे —

देवस्ता सविता श्रपयत्विति श्रपयति । ३९ । सुशृतंा करोति । ४० । ॥ ६॥ ॥ ४४ ॥

यद्यष्टापदी स्याद्गभैमञ्जलौ सहिराखं सयवं वा य श्रा-तमदा इति खदायां च्यात्नावग्री सकृज्जुहोति। १। वि-शस्य समवत्तान्यवद्येत्। १।

हृदयं जिह्ना श्येनश्च दोषी पार्श्व च तानि षर्।
यकृहृक्को गुदश्रोणी तान्येकादश दैवतानि । ३।
दक्षिणः किपललाटः सव्या श्रोणिर्गुदश्च यः।
एतानि चीणि श्रङ्गानि स्विष्टकृद्धाग एवं । ४।
तदवद्य प्रज्ञातानि श्रपयेत्। ५। होष्यन्हि हिर्देवतानामवद्येत । ६। सकृत्सकृत्सीविष्टकृतानाम् । ९। वपायाः
सिमड जर्धा अस्येति जुहोति। ६। युक्ताभ्यां तृतीयाम्। ९। श्रानुमती व चतुर्थीम्। १०।

जातवेटो वपया गछ देवांस्तं हि होता प्रथमो बभूया।

¹ D (text) सुशृतं. — ² iv. 2. 1. — ³ D (schol.) खदा गर्तः. — ⁴ Ch गुदं. — ʿAll MSS. except D, देवतानि. — ⁶ Cf. Kāty. Çr. vi. 7. 6; D (schol.) तान्येकादशान्यंगानि। अन्यतरयोर्द्याः श्रोखोः। खि- एकृत्संयोगादेकादश्वः the last pāda is hypercatalectic. — ¹ D(schol.) एवंयोगादेवता (Cod. एवंयोगादे॰) भुङ्के। अतश्च (Cod. अनश्च) द्विदेवतानामपि हविः। एतेषां संप्रत्ययवृक्कयोभेदः एकादश्वात्। दिचणकापिकलाटो बाहुः सव्यश्रोणी सिक्थनी गृहश्च एतानि चीणि व्यंगसंज्ञानि वितानवन्त्रितानि...; the last pāda is catalectic. — ॰ So all MSS; is the word to be emended to अवदाय or अवदाय? D (schol.) सिवहानि अपयेत्। एकस्यां खाच्यां अवदाति देवतानि (!) आविःकृताणि चेति यथा स्थात्. — ॰ MSS. ०अपयेडीघं; D (schol.) हवनकाले हृदयादिभः दिर्विरवखंडयेत्. — ¹ K Bü E P Bi सिमध. — ¹¹ v. 12. 1 (et al.); 27. 1. — ¹² D (schol.) अनुमितः सर्वमित्यनया, vii. 20. 6. — ¹³ Bü K (prim. man.) बमुव. —

घृतस्याये तन्वा सं भव सत्याः सन्तु यजमानस्य कामाः स्वाहा । ११।

जर्धं नभसं मारुतं गछतमिति वपाश्रपरायावनुप्रहरित । १२। प्राचीमेकशृङ्गां प्रतीचीं डिशृङ्गाम् । १३। पित्रेषु वह वपां जातवेदः पितृभ्यो यत्रैतान्वेत्यं निहितान्य-राके।

मेद्सः कुल्या उप तान्सवन्तु सत्या एषामाशिषः सन्तु कामाः

स्वाहा स्वधिति वपायास्त्रिर्नुहोति । १४ । समवना-नाम । १५ । स्थालीपाकस्य सम्राडस्यधिश्रयणं नाम सखीनामभ्यहं विश्वा ञ्राशाः साष्ट्रीय । कामो ऽसि कामाय ता सर्ववीराय सर्वपुरुषाय सर्वगणाय सर्वका-भाय जुहोमि ।

> अन्वद्य नो ऽनुमितिः पूषा सरस्वती मही। यत्करोमि तदृध्यताम-

नुमतये स्वाहेति जुहोति। १६। क इदं कस्मा ऋदात्का-

¹ Ch E तन्वा:; P Bh तन्व:; K तन्व. — ² Pādas ab occur in TS. iii. I. 4. 4; D (schol.) खाहाकारान्त्या सकृदाज्यं जुहोति. — ³ Ch E D (text) प्राचीनमे॰; D (schol.) प्राग्यम्. — ⁴ K Ch E द्वि:शृ॰: D (schol.) to the entire sūtra, ऋषी चिपति. — ⁵ P Pi Bū यचनान्. — ⁶ K P Bi Bū Bh ता:; Ch ता; E तां. — ² Cf. VS. xxxv. 10; Åev. Gr. ii. 4. 13; Çānkh. Gr. iii. 13. 3; Pār. Gr. iii. 3 :: Gobh. iv. 4. 22; Mautrabr. ii. 3. 16; Kāuē. 84. 1. — ˚ D (schol.) इमं यमेति (xviii. 1. 60) वसाय (! for यमाय? चतुर्थीमिति. — ³ D (schol.) समवत्तेभ्यः जुहोति. — ¹⁰ So emended after Ch E सिंखनामभ्यहं; KBū Bi P सिंखनामभ्यसं. — ¹¹ So Ch only; the rest जुहोति. — ¹² Cf. vii. 20. 1.

मस्तद्ये यद्वं पुनर्मेतिन्द्रियमिति प्रतिगृह्णाति । १९। उत्तमा सर्वकर्माः । १८ । वशयाः पाकयज्ञा व्याख्या-ताः । १९ । ॥ ९ ॥ ॥ ४५ ॥

उतामृतासुः शिवास्त इत्यभ्याख्याताय प्रयछित । १। दुघणिशो रज्ज्ञा बभाति। २। प्रतिरूपं पलाशायोली-हिर्एणयानाम् । ३। येन सोमेति याजियष्यन्सारूपव-समन्नाति । ४। निधने यजते । ५। यं याचािम यदाश्यति याचिष्यन् । ६। मन्त्रोक्तािन पतितेभ्यो देवाः कपोत सुचा कपोतममून्हे तिरिति महाशान्तिमाव-

¹ D (schol.) क इट्मिति हे। कामसद्य इति सूतं। यदन्निति सृतं । पुनर्मेत्विद्रियमित्वेको ; iii. 29. 7, 8; xix. 52. 1; vii. 71. 1; vii. 67. 1. - 2 Ch E P Bi सर्वकामा; D (text) सर्वकर्मासु (!); D (schol) पु-नर्नेलिंद्रियमिति (vii. 67.1) यं (!) सर्वकर्म यावति विधिकमीणि सर्वाख-स्यां भवंति विधिकर्माणि. - 3 So Ch (prim. man.) D (text); Ch (sec. man.) and the rest वशाया; D (schol.) अनया वश्या पशुपाकयद्याः कथिता विद्तित्या इति. — 4 v. 1. 7; vii. 43. 1 (et al.). — 5 D (schol.) प्रतिषिद्यकर्मकर्तृत्वेनाभिग्रसः त्रभ्याख्यातः तस्मै मंथनौ (! for मंथौदनौ? cf. Kāuç. 7. 7) प्रयक्ति प्रायश्चित्तं — 6 D (schol.) द्रुघणं रथकारो-पस्तर: । द्रुममयो घन: (cf. Nirukta 9. 23). — 7 D (schol.) द्रुघण्-भिरःसदृशः पालाभः (!) प्रसिद्धः। ऋयः कृष्णलोहं। तास्रं हिर्खः (:) सुवर्ण-मेतेभ्यः द्रुघणशिर इव कृला बधाति। त्रभगख्यातप्रायसित्तं — <sup>9</sup> D (schol.) त्रार्त्वियं करिष्यन्. — <sup>10</sup> D (schol.) adds: त्राज्यतंत्रेण याजनकृतमेनः सृशति। त्रा नो भरेत्यनुक्ता (v 7.1) येन सो-मेति ऋख विधान क्रमभेदः किमर्थ उच्चते। त्रा नो भरेत्यस्य यचतवस्यस्य सूतं संप्रत्ययार्थ। नास्य यहणमा यहणादि(ति) निवृत्तिः (cf Kāuç. 8.21) 11 D (schol) याजनसमाप्ती यजते सोमो देवता मंत्रलिंगात्। नादि-त्यादिश्वो नैघंटुकलात्. — 12 D (schol.) यं याचामीत्यत चारभ्य सू-त्रिषेण (v. 7. 5-10) यदाश्रमिति दे (vii. 57. 1. 2). — चिष्यन्; D (schol.) प्रार्थं करिष्यन् ... अनयोरभंतरेण प्रतिय(ह)कृ-तमेनः सृश्ति। निधने याचनवचनात् --- 14 vi. 27. 1; 28. 1; 29. 1. —

पते । १। परीमे ऽग्निमित्यग्निं गामादाय निश्चि कारयमाणिकः शालां परिणयितिं। १। परो ऽपेहि यो न
जीव इति स्वप्नं हष्ट्वा मुखं विमार्षि । १। ऋतिघोरं हष्ट्वा
मैश्रधान्यं पुरोडाशमन्याशायां वा निद्धाति । १०।
पर्यावते इति पर्यावर्तते । ११। यत्स्वप्नं इत्यशिला
वीक्षते । १२। विद्या ते स्वप्नेति मर्वेषामण्यः । १३। नहि
ते ऋये तन्व दित ब्रह्मचार्याचार्यस्यादहन उपसमाधाय
चिः परिक्रम्य पुरोडाशं जुहोति । १४। चिराचमपर्याव-

¹ D (schol.) मंद्रोक्तार्थं उल्वकपोताः तेभ्यः अनुचितदेशगतेभ्यो यद-भर्मातं (!) निष्क्रियायेदमुच्यते । ... कृत्याप्रतिहरणवत् । तं तुःखनिर्देश्यो-भयोः समानकर्मलात् । विषये (! for विश्ये; cf. Kauc. 8. 10) यथान-रिमिति तसादग्रतः प्रोचित्रित्थादि- (Kāuç. 39. 8) कृत्याप्रतिहरवन्मा भू-दिति (!cf. 39. 9, end) ग्रसात. — 2 vi. 28. 2. — 3 D (schol.) कारयमाणो ऽपि गां चाददाति (Cod. च॰)। मंत्रसं कर्तुः सामर्थ्यात्। निभीत्यवयवग्रहणं कृत्याप्रतिहरणं ग्रंथस्य निम्नुपमुच्य (Kāuc. 39. S) इत्यादि मा भूदित्यनस्मात् (!cf. 39.9, end) कर्तुः सोमो यस्या (!) मंत्रोक्ता-<sup>4</sup> vi. 45. 1; 46. 1; these and the following pratikas occur in the दु:स्वप्ननाश्चनगण, in the ganamālā (Ath. Paric. 34. 8): दै।ष्वप्त्यं दौजीवित्यं परो उपेहि यो न जीवो ऽसि पर्यावर्ते दुष्वप्त्याय-त्खप्ते अन्नमञ्चामि यो न सायहिप्पति यो नः सुप्तां जायतो यनी मनसो दुष्वस्यं काम खप्नं सम्वा विदा तेति (!) त्रयः पर्यायाँ दुःखप्ननाश्नानि॥८॥ The pratikas are; iv. 17. 5; vi. 45. 1; 46. 1; vii. 100. 1; 101. 1; 108. 1, 2; ix. 2. 2, 3; x. 3. 6; vi. 46. 2 or xvi. 5. 1-3. — <sup>5</sup> Ch E ऋगागा-लायां ; D (schol.) श्रृतुत्ते वा मंत्रलिंगात् । यथासंख्यं विमार्जनेन योगः । यहणस्थांन्यार्थ(त्वा)त । सांग्रामिकवत् ; cf. sŭ. 14. note. — 6 vii. 100. 1. — <sup>7</sup> D (schol.) येन पार्श्वेन सुप्तेन दृष्टः ततो अन्येन पार्श्वेन भेते। नहि ते अप तन्व (vi. 49. 1) इत्युक्ता वा पर्यावर्तते इत्यस्योच्यते स्वप्नसामान्यात् — 9 K मोचते; D (schol.) मंत्राते निहानयते। (! for निद्रां सभते?) अन्नमिव भुत्काः — <sup>10</sup> vi. 46, 2 (or xvi. 5, 1); D (schol.) ऋख पर्यायख (cf. the end of the दु:स्वप्ननाश्नगण, above su. 9, श्रन्याशायां वा निद्धातीति मा भूत् —

तमानः शयीत¹।१५।नोपशयीतेति² कीशिकः।१६।सानीयाभिः³ सायात्।१९। अपर्यवेतवतः प्रत्युपेयात्⁴।१६।
अवकीर्शिने⁵ दर्भश्रुल्बमासज्य यत्ते⁰ देवीत्यावपिति¹।१९।
एवं संपातवतोदपानेशाविस्याः।२०। मन्त्रोक्तं शान्युदक्तेन संप्रोक्ष्यः।२१। सं समिदितिः स्वयंप्रज्ञिति
ऽयीः।२२। अप्री रक्षांसि सेधतोतिः सेधनाम्ः।२३।
यदस्मृतोतिः⁴ संदेशमपर्यापः।२४। प्रत्नो हीतिः पापनक्षने जाताय मूलेनः।२५। मा ज्येष्ठं तृते देवा इतिः
परिवित्तिपरिविविदानावुदकान्ते मौकः पर्वसु बङ्घापिज्ञूलीभिराष्ठावयितः।२६। अवसिज्ज्ञित ।२९। फेनेषूत्र-

¹ D (schol.) गुरूपार्श्वेनित्वर्थः। त्रादहनाभिमुखो (Cod. ॰खा) गौरवात्। म्राट्हनसमीप उपग्रब्दात्. — 2D (schol.) तस्राद्गी वेणाभिधानं कृतः स्रम्-चिलात - 3 K Bü Ch E D (text) स्नानीयाभि; D (schol.) अपो दि-व्या (vii. 89. I, et al.) इत्यासां. — 4 D (schol.) ग्रसमाप्तव्रह्मचार्य (Cod. असमाप्तं) पुनक्पनयनं कार्यत् - 5 Ch अवीकर्णे. -63. 1. — 🔭 D (schol.) ग्रीवायां त्रावपति। ब्रोहियवतिलानां त्रन्यतमं विकल्पेन (cf. Kāuc. 7.5). — 8 D (schol.) यत्ते देवीति मूक्तेन . . . उद्पानि दर्भशुल्बमेवासच्य (Cod. ॰सच्य) ग्रीवायामावपति — <sup>9</sup> D (schol.) शुल्ब इत्युद्वेनोपसिच्य। यत्ते देवीत्यच विमोक उक्तसं करोति । तत्ते वि ष्यामीति (vi. 63. 1°) पूर्व शान्ध्रद्वेनोपिसच्य गो-वास्थं शुरुवं ... — 10 vi. 63. 4. — 11 D (schol.) ग्रनया यदि काष्टिविनागारावस्थं ज्वलित तत ऋपी सकृज्जुहोति — 🗥 viii. 3. 26. — <sup>13</sup> D (text and schol.) ऋगी रचांसि संघतीति सेघं (!) हसां तिमवा-ग्रिमुपतिष्ठते — <sup>14</sup> vii. 106. 1. — <sup>15</sup> D (schol.) ऋग्रिमुपतिष्ठते — 16 vi. 110. 1.— 17 D (schol.) मूलेन कर्म व्याख्यातं मूलवा (!) फलवानिति एत(!) मूलजातस्वेद्मेव पापनचत्रलात् ज्येष्ठादीनि पापनचत्राणिः — 18 vi-112. 1: 113. 1. - 19 Ch E D (text) **॰परिविवदानानु॰**; D (schol.) परिवित्तिष्ठः (!for ॰वित्तिर्ज्येष्ठः :) परिविविदानः कनीयान्यरिखीतः (Cod. णतः, ज्येष्ठेनापरिणीतेन ... उदक्समीपे मीर्जः पार्गः ग्रूरोरसंधिषु बध्वा संपाताभिरद्गिपंजुलीभिराक्षावयति...

रान्पाशानाधाय नदीनां फेनानिति प्रश्नावयित । २६। सर्वेश्व प्रविष्यापां सूक्तेः । २९। देवहेडनेन मन्त्रो-क्तम । ३०। श्राचार्याय । ३१। उपद्धीत । ३२। खदा-श्यस्यावपते । ३३। वैवस्वतं यजते । ३४। चतुःशरावं ददाित । ३५। उत्तमर्शे मृते तदपत्याय प्रयद्धित । ३६। सगोचाय । ३९। श्रमशाने निवपित । ३६। चतुष्यथे च । ३९। कश्चानादीपयित । ४०। दिवो नु मामिति विधिन दूनप्रश्चालयित । ४०। दिवो नु मामिति विधिन दूनप्रश्चालयित । ४०। मन्त्रोक्तेः स्पृश्चित । ४२। यस्योत्तमदन्तौ पूर्वी जायेते यो व्याघावित्यावपित । ४३। मन्त्रोक्तान्दंशयित । ४४। श्वाम्यदिष्टानामाश- ।

पर्यात (Cod. तर्वां॰) । कथं उत्तरोत्तरपाश्चार्ययं (? Cod. ॰पाशोययंग्वः?) पाश्मित्वश्चिकिल्वषप्रवण्ख (Cod. ॰वाण्खः?). — ³ D
(schol.) ग्रंवयो यन्तोति गणः (i. 4. 1, etc.; cf. Kāuç. 7. 14, note) निवेश्वं प्रविश्च कर्ताक्षावयितः — ⁴ D (schol.) यद्देवा देवहेडनिमित
सर्वो ऽनुवाकनाम्नाभिधानातः; vi. 114. 1 fg.; cf. Kāuç. 60. 7. — ⁵ D
(schol.) कुर्यादिति श्रेषः। . . . मेदस्ता सुचाञ्चं जुहोति (cf. vi. 114. 3)
गाईपत्वे मातापिचोश्चित्यामारोष्यमानयोः जेहीं सिमेति (!for जिहिंसिमेति? cf. vi. 120. 1) लिंगातः — ⁶ D (text and schol.) श्वाचार्याय च ।
मंत्रोत्तं कुर्याद्वचाचतुर्थनिदेशादिति गाईपत्वे श्वयं जीवति स्थातः —

7 D (schol.) हविषामन्यतमं जुङ्ग्यात्। देवहेडनेनः — ॥ ७ D (schol.)
खदायां (? Cod. वदायं) भ्रेते (Cod. ॰ति) यद्वान्यं (Cod. ॰द्वान्यं). — ॰ D
(schol.) विवस्तते खदाभ्ययच् कुर्यातः — ¹² D (schol.) खदाभ्यधान्यस्य. —

शाक्षणाय दयात्। . . . खदाभ्रयस्य कर्माण् त्रीण्या.. श्वावापादीनि. —

11 D (schol.) देवहेडनेन श्वभिनंत्रः — ¹² D (schol.) श्वपत्यामावे. —

12 Vi. 124. 1. — ¹॰ K P Bü Bi ॰ते. — ¹² D (schol.) त्रगतासविन्दून पतितां भ्ररीरे प्रचालयित द्वान्यां — ¹² D (schol.) श्वथवा
वृचोत्पतितैः फक्षः श्वामादिभः (Cod. श्वाभाः). — ¹² vi. 140. 1. —

20 D (schol.) व्रोद्वादीनः — ²¹ व्रीह्यादीनामन्यतमः —

यति।४५। पितरौ च।४६।इदं यत्कृष्णो इति कृष्णशकुनिना-धिक्षिप्तं प्रक्षालयति।४९। उपमृष्टं पर्यप्र करोति।४६। प्रतीचीनफल इत्यपामार्गेध्मे ऽपामार्गीरादधार्ति ।४९। यदवाचीनमित्याचामित ।५०। यत्ते भूम इति विखनित ।५९। यत्त कनिति संवर्पात ।५२। प्रेहि प्रहरेति का-पिञ्चलानि स्वस्त्ययनानि भवन्ति। ५३।

प्रेहि प्र हर वा दावानगृहेभ्यः स्वस्तये।
किपिन्नल प्रदक्षिणं शतपन्त्राभि नो वद॥
भद्रं वद दक्षिणतो भद्रमुत्तरतो वद।
भद्रं पुरस्तानो वद भद्रं पश्चात्किपन्नल॥
श्रृनं वद दक्षिणतः श्रुनमुत्तरतो वद।
श्रुनं पुरस्तानो वद श्रुनं पश्चात्किपन्नल॥
भद्रं वद पुनैभद्रं वद गृहेषु च<sup>18</sup>।
भद्रमस्मानं वद भद्रं नो अभयं वद॥
आवदंस्तं शकुने भद्रमा वद तृष्णीमासीनः सुमितं

चिकिडि नः"।

¹ vii. 64. 1. — ² D (text) ॰ नाचि मं; D (schol.) कृष्णश्कृतिः कातः अधिचेपः — ³ Ch Bh अपमृष्टं; E अमृष्टं; D (text) अमृतष्टं; D (schol.) कृष्णश्कृतिस्पृष्टं. — ² vii. 65. 1. — ⁵ D (schol.) अपामार्गसिम्धः — ॰ x. 5. 22; D (schol.) अनृतमृत्का . . . — ² xii. 1. 35. — ॰ xii. 1. 61°. — ॰ D (schol.) अनया गर्तादिपूर्णं । मृद्नारयोगात् । पृच्य्यूनप्रतिपूर्णे प्रायश्चित्तत्वं — ¹ K किपञ्जलानिः; D (schol.) किपञ्जलः तित्तिरे (ः) सदृशः । तित्तिरिर्वेत्यपरे किपञ्जलवासितानि तान्यश्रोभनानि अपि शास्यंत एवं यदा न श्रीमतानि तानि तदा स्वस्ययनानि भवंति. The Nakṣatrakalpa, kaṇḍikā 36, has the following passage: सेनां चेद्रशृत्यितां किपञ्जलः प्रतिवदेद्वद्रं वदेति तिस्रः कापिञ्जलानि स्वनानि वदंति. — ¹¹ Thus emended: all MSS. दावाः — ¹² Ch E here, and in the following pādas, शृमं. — ¹³ Bū नः. — ¹⁴ Cf. RV. ii. 43. 3. —

यदुत्पतन्वदिस कर्करियेथा बृहह्वदेम विद्धे सुवीराः ॥ योवनानि महयसि जिग्युषामिव दुन्दुभिः। कपिञ्चल प्रदक्षिणं शतपन्ताभि नो वदेति कापिञ्चलानि स्वस्त्ययनानि भवन्ति। ५४।

यो अभ्यु वभुणायसिं स्वपन्तमित्तिं पुरुषं शयानम-गत्स्वलम् ।

श्रयस्ययेन ब्रह्मणाश्ममयेन वर्मणा पर्यस्मान्वरुणी द्धदित्यभ्यवकाशे⁴ संविशत्यभ्यवकाशे संविशति⁵। ५५।॥ १०॥॥ ४६॥

## ॥ इत्यथर्ववेदे कौशिकसूत्रे पञ्चमो ऽध्यायः समाप्तः॥

¹ Cf. RV. ii. 1. 16, etc. — ² So Nakṣatrakalpa, kaṇḍikā 36, in two codices from Pūna, and in the Berlin MS. orient. fol. 973; the Chambers codex of the Nakṣatrakalpa, as also Bi Ch K (prim. man.), यो अध्यवभृणायिस; E K (sec. man.) यो अध्यवभृणायिस; Bū यो-ध्यवभृणायिस; Bh यो अध्यवभृणायिस; D या अध्यवभृणायिस — ² So Ch alone; Nakṣatrakalpa, ibid. (all MSS.) and Bū ॰मत्स; E ॰मृत्स; Bi ॰मत्स; K P Bh ॰मत्स्य. — ³ So K Bū Bh; Ch E Bi P and all MSS. of the Nakṣatrakalpa, ॰गत्सवम; is the pāda to be emended to भ्रयानमागन्सवं? — ⁴ E द्धादि॰. — ⁵ D (schol.) पुन: कापिंजलानि स्वस्वयनानि भवंति। ... या अध्यवभृणायिस(!) अध्यवकाभ्रे अंबरे आकाभ्रे च अव्यक्षिन् वा लोकगहिते दोषसंयोगात्। दोषभ्रमना(!) यस्या जपः. —

## ॥ ऋों ॥

उभयतः परिछिन्नं शरमयं वर्हिराभिचारिलेषु । १। दक्षिणतः संभारमाहरत्याङ्गिरसम् ।२।इङ्गिडमाज्यम् ।३। सव्यानि । ४। दक्षिणापवर्गाणि । ५। दक्षिणाप्रवण ईरिणे दक्षिणामुखः प्रयुङ्गे । ६। सायीनि । १। अप्रे

¹ D introduces this adhyāya as follows: विधिनैमित्तिक: (Cod. विश्विनै॰) प्रोक्तः संहिताक्रमहेतुकः। क्रमप्राप्तो ऽभिचारस्य संहिताया इहोच्यते। ननु च परविनाशाप्रतिषेधादकर्तवस्थोपदेशो वक्तवः। नैः वाभिचारः प्रतिषिधते प्रख्त विधीयते। न ब्राह्मणो वेदयतेत्वादि मनु: पठितः; D (schol.) to the sutra: बर्हि वेदिस्तर्णार्थः। अन्यव दर्भ-भृब्दमयोगात् । अपरेणामेर्दर्भानास्तीचेंत्यादि (Kauc. 1. 36) अतस् परि-भोजनीयान् दर्भानेव। उभयतः सर्वच्छित्रमूलोग्राभिप्राया ग्रराः प्रसिद्धाः। तक्यं वेदिसरणाय स्वात् (Cod. स्वा) श्रीभचारप्रयोजनान्याभिचारि-काणि कर्माणि त्राभिचारिकेष्वाच्यतंत्रं पुरस्ताद्वीमादयी मंत्रातात् (!for °तरास्नानात्)।जाङ्मायने (cf. Kāuç.3.2) संपाताभावः शांतानामिति विशेषणात् (ef. Kāuç. 3. 20) सबिह: साज्या इति या विशेषविधानात्। अन चर्वादिभिः (Cod. चरा॰) संभारैः सामान्याधिकारात् प्रसर्वं स्तर्णं प्रसव्यानीति (!for सव्यानीति; see sū. 4)। न पार्वणसमृद्धिकाम्याः ग्रां-तानामिति विशेषणसामर्थात्. Cf. Kāuç. 116.4. - 2 D (schol.) कल्प-बहिरध्यायपिठतः (!for ॰बहि॰?) ऋांगिर्सः सप्तवर्गपिठतः कलाः बहि-रध्यायिकञ्चातनारभवादात् (!)। ननु वेदिकरणवचनात्। दिचणस्यां दिशि अंगिरस (!) अपिनियमादसिङ्कलं। यथावितानमिति वचनात् (Kauç. 137. 1) । घोरद्रवाणां चाहरणविधानात्. — 3 D (schol.) यनोहितादिप्रसंगे इंगिडनियमाच वर्षावसंबनिवृत्तिः (!) नोत्पवनं कर्म-मध्यसंयोगात् । यथादिष्टं बहिः प्रस्तीर्थेत्यत्रोत्पवनविधिः — 4 D (schol.) अभिचारिकाणि - D (schol.) द्चिणस्यां दिशि परिसमापनीयानि -6 D (schol.) दिवणानिस्नदेशे देरिणे वा। उभयविशिष्ट इति कै-चित्. - 7 K सामीति; D (schol.) कि चान्यदाभिचारिकाणां आह ।

यत्ते तप¹ इति पुरस्ताङोमाः। । । तथा तद्ये कृणु जात-वेद² इत्याज्यभागो । । । निरमं नुद इति³ संस्थितहो-माः। १०। कृत्तिकारोकारोधावाष्येषु⁴। १९। भरडाजप्रवस्के-नाङ्गिरसं दर्गां वृश्चिति⁵। १२। मृत्योरहमिति⁵ बाधकीमा-दधाति³। १३। य इमामयं वज्ज इति³ डिगुणामेकवीरा-न्संनद्य³ पाशान्तिमुष्टितृतीयं¹¹ दर्गां संपातवत्¹³। १४। पूर्वाभिर्विधीते¹⁴। १५।

सामीनि। न सर्वाणि यानि सामीनि ऋत्यत्र वचनेत्यं (!) नियमः। यज्ञो-पवोत्यादि च नियमात्। न चाभिचारिकाणि पित्र्याणि —

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ii. 19. 1; D (schol.) पंच सूत्रानि (ii. 19-23); cf. the पंचापत्यगण, Ath. Parie. 34. 21, ऋषे यदिति पंचे सुक्तानि पंचापत्थानि पांचजन्यानि भवंति Cf. Kāuç. 3. 19, note. — 2 v. 29. 2; D (schol.) दे ऋचे (v. 29. 2, 3); cf. Kāuç. 3. 19, note. — 3 vi. 75. 1; D (schol.) स्तं; cf. Kāuç. 3. 19, <sup>4</sup> D (text) omits the syllables: •कारो॰; D (schol.) ग्रिभ-चारप्रयोगकालविधिः। कृत्तिकासु नचने ऋरोधः कृष्णपच ऋरोधकः ऋ-वाष्य समावास्था (!for साँ॰?) एषुँ कालेष्वभिचारः कार्यः कृत्तिकासु चा-रोधे च (? Cod. कृत्तामुचरोधेचारोधे वा!) ऋवाषग्रहणमा विधाना-त्समाप्तेः (!for ॰नसमाप्तेः?) अवाष्यग्रहण्मा अंखविमोकात् -(schol.) बावापृथिवी उर्वतिरिचमिति सूर्त्त (ii. 12) भरद्वाजप्रवस्तं भर-द्वाजसंप्रत्ययार्थे। त्रांगिरसग्रहणं पूर्वे चेकार त्रसंप्रयोग त्रंगिरसप्रसं-गादेव सूत्रं द्वांते (ii. 12. 2) च्हेर्नं तृतीयात्रावणात् (ii. 12. 3). — <sup>7</sup> D (schol.) व्याधिघातिकसमिधमाद्धाति . . . ये ऽमावास्थामिति (i. 16. 1; cf. sū. 23) च क्रमकोपः प्रधानोदिलादस्थां-गलात; cf. sū. 48. — 8 vi. 133. 1; 134. 1. — वीरात्; K Ch D (text) ॰वीरान्; P ॰वीरान्स॰: Bü ॰वीरा — 10 संनह्य only in E and D (text): cf. the word सननाह, vi. 133. 1; the rest संवाहा. - 11 So KPBh Bü Bi; D (text) पाशां निम्छि ; Ch E पाशान्य॰, which is followed in D by the gloss: मुडहस्त: — 12 The words तृतीयं दंडं are wanting in D (text). — 13 D (schol.) उभयं (Cod. ॰य) मेखनां (Cod. ॰ना) दंडं च य इमा इति सूतेन मेखना। ऋयं वज्र इति सूक्तेन दंडं संपातवंतं करोति - 12 D (schol.) मेखलां य इमा-मिति तिसुभिर्ऋशिभः (vi. 188. 1-8) स्त्रीलिंगनिर्देशात् -

वजी ऽसि सपत्नहा तयाद्य वृत्तं साक्षीय।
तामद्य वनस्पते वृक्षाणामुदयुष्मिहि¹॥
स न इन्द्र पुरोहितो विश्वतः पाहि रक्षसः¹।
श्रामि गावो³ अनूषताभि द्युमं वृहस्पते॥
प्राणा⁴ प्राणं त्रयस्वासी असवे मृड।
निर्चाते निर्चाता नः पाशेभ्यो मुर्ज्जः॥
इति दर्गडमादत्ते।१६। भक्तस्याहुतेन मेखलाया॰ प्रन्थिमालिम्पति¹।१९। अयं वज इति॰ बाह्यतो दर्गडमूर्ध्वमवागयं तिसृभिरन्वृत्तं निहन्ति॰।१८। अन्तरूपस्पृशेत ७।१९।
यदश्रामीति¹ मन्त्रोक्तम¹ ।२०। यत्पात्रमाहिता पहुतो¹
ऽसाविति⁴।२९। इदमहमामुष्यायणस्यामुष्याः¹ पुत्रस्य प्राणापानावषायक्षामीत्यायक्षति¹।२२। ये ऽमावास्यामि-¹
णापानावषायक्षामीत्यायक्षति¹।२२। ये ऽमावास्यामि-¹

<sup>1</sup> K वृत्राचासु॰. — 2 Thus emended; MSS. रचतः (cf. विश्वतः in the same pāda). — 3 Cf. for this pāda, RV. ix. 32. 58. — 4 K प्राणः. — 5 So only K (sec. man.) and AV; K (prim. man.) Bü Bh Ch E P Bi सुद्धतः the verse ending here occurs at xix. 44. 4. — 6 So emended; all MSS. except D, मेखलया; D (text and schol.) मेखला॰. — 7 Ch ॰ लिम्पयतिः D (schol.) मेखलाग्थी (!) सुष्ठ लिंपति । ग्रंथ्यालेपनादि प्रत्यहं. — 8 vi. 134. 1. — 9 D (schol.) प्रदात्यधः. — 10 D (schol.) सदः प्रविश्व उद्वसुपस्पृत्तेत. — 11 vi. 135. 1. — 12 D (schol.) अश्वनं पानं च कुर्यात् । यथार्थलिंगप्रयुक्तस्य भक्तस्याङ्गतेनित्यवमादि आदौ तु सकृत् । दंडदानलं प्राग्योगात् । अग्ने वतपत इति (Kāuç. 6. 1); 42. 16) योगविमुक्तस्य पुनः सर्वा (!) आहं च आचमनं सकृदोगात् । भक्तादिप्रत्ययपरिविमुक्तस्य पुनः सर्व संकीर्णे ऽपि विधौ तदाः — 13 K Ch Bh P फह्हतो; Bü फठतोः E फदतोः — 14 D (schol.) यञ्जोजनपाचं तदाहंति । फठतो (!) राम स्त्युनाः — 15 K Bü Ch P Bi Bh ॰ ममुष्यायण्॰; cf. x. 5. 3७; Kāuç. 44. 31. — 16 D (schol.) दंडं गृह्णाति । स्दमहं रामस्य .... प्राणापाना-विष्यायक्हामीति . . . — 17 i. 16. 1. —

ति संनद्य सीसचूर्णानि भक्ते ऽलंकारे । २३। पराभूतवे णोर्यष्ट्या बाहुमाच्यालंकृतयाहिना । २४। द्यावापृथिवी उिर्वित परश्रुपलाशेन दक्षिणा धावतः पदं वृश्विति ।२५। अन्वित्ति परश्रुपलाशेन दक्षिणा धावतः पदं वृश्विति ।२५। अन्वित्ति स्ति येक्तिः । २६। अह्णया संस्थाप । २९। आव-स्कान्यांश्रून्पलाश्मुपनद्य अष्ट्रे अप्टे अन्यस्यित । २६। स्कोटत्सु स्नृतः । २९। पश्चादग्रेः कष्वी कृत्युपस्ती र्णायां वादश्राचमप्यावर्तमानः श्यीत । ३०। तत उत्थाय विरह् उदवज्ञान्यहरित । ३१। नद्या अनामसंपन्नाया अश्मानं प्रास्य-

¹ D (schol) सीसानि कथितानि (Kāuç. 8. 18)। तानि चूर्गीकृत्य · · · पुटे बद्यानि तानि भक्त त्रावपेहे घसा। त्रथवा देघालंकारे. — 2D(schol.) देखं — 3 ii. 12. 1. — 3 D (schol.) पनाशं कुटारमुखं दिचणायां दिशि धावतः देखस्य पादस्थानं व्हिनत्तिः — 5 D (text and schol.) केदनविधिमाह। अन्वित्तः। अनुपदरेखाभिः तिर्यक् चिः (Cod. तिर्यक्। वि:)। पृथुलेन चिभि: - 6 So emended; Ch (sec. man.) D (text and schol.) ऋत्णयां; K Bü E P Bi Bh Ch (prim. man.) ऋयदण्यां; D (schol.) ऋच्णः कोणः कोणे न समापनं कोण दिला (!for कीणे किला?) द्यो रेखयोः क्रिया प्रतिरेखं (Cod. ॰षं) सूक्तावृत्तिः। संख्यायिति वचनं प्रतित्रश्चनग्रहणं मा भूतः — 7 D (text) ऋवृस्का॰ — 8 P B ॰पांशून्प॰; Bh ॰पात्र्न्प॰; Ch (prim. man.) ॰यांसन्प॰; Ch (sec. man.) ॰पांसन्प॰; D (text) • यासून्य. Is the passage to be emended to आव्रकात्पांस्-न्पलाश्मपनहा? — 9 So Bü Bh Ch (sec. man.); K E P Bi Ch (prim. man.) D (text and schol.) अष्टे; cf. Dārila to Kāuç. 48. II. — 10 D (text) चखति; D (schol.) वृश्चिता ऋदन्यांशून (for वृश्चितादन्यांशून) गृहोला बधकपर्शे (Cod. व॰) बध्वा अष्टे (!) नोकप्रसिंड चिपति चेपसे मंत्रः प्रधानवद्भिधानात्. — 11 So only EBi; KPBh शृत:; Bi मृत:: Ch स्रुत:; D (text) स्नृत:; D (schol.) श्रव्द श्रंशुषु मृतो देख इति जेयं: ef. 12 So emended: K Ch P Bi Bh D (text) sū. 35 and 48. 21. — कर्ष्वाः Bü करीर्वाः E कर्षाः — <sup>16</sup> D (schol.) न चेक्कदः। ्र पञ्चाद्येः कूबोपसृणाति कूदी बदरी . . शयोत प्राप्ते संवेशने उथं विधिः भक्तेस्थाई तेनेति (बेंब st. 17) प्रत्यहं. — 📑 🗥 E तृर॰ -- 15 D (schol.) ततः कर्ष्वी विः उदवज्ञान् विपति । दिवस्य निःकर्मविधिः नामधेयात्स्वयमिद्रस्थौज इति (x. 5. 1. Kāng. 49. 2) यो व ऋापो उपां यं वयं ऋपामसी वज्रमिति (v. 5. 15. 42, 50; Kānç. 49. 11) प्रहर्णमंत्रा: । प्रत्यहं इदमंगकर्म: cf. also Kāuç. 35. 2 ---

ति । ३२ । उष्णे ऽक्षतसक्तूननूपमियताननुद्धसिष्वि ति । ३३ । क्षयं चींस्त्रीन्काशी स्त्रिराचम् । ३४ । डीडी चिराचम् । ३५ । एकेकं षड्राचम् । ३६ । डाद्य्याः प्रातः क्षीरीदनं भोजयितोच्छिष्टानुच्छिष्टं बहुमत्स्ये प्रकिरित १३९। संधावत्मु स्तृतः । ३६ । लोहितिश्रिर्सं कृकलासममृन्हन्मीति हत्वा सद्यः कार्यो भाङ्गे शयने । ३९ । लोहितालंकृतं कृष्णवसनमनूकं दहित । ४० । एकपदाभिरन्यो उनुतिष्ठिति । ४९ । श्रङ्गशः सर्वहुतमन्यम् । ४२ । प्रश्वा-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So emended; K Bü P Bh D (text) प्राप्यति, cf. also Dārila to Kāuç. 48. 20; Ch E Bi प्रहर्ति; D (schol.) यस्या नदा विशेषनाम नास्ति त-स्या अप्रमानं गृहीत्वा अपरा न संप्रत्ययात् । एतत् चिर्हः प्रकरणात् । खानापृथिनी इति मुक्तेन (ii. 12. 1; cf. sū. 25) द्विणतः द्विणामुख इति (see su. 6) वचनात. — 2 So Ch; Bu अनच्छू संन्पि॰; Bi अनु-क्सन; K Bh अनुक्सं; P अनुक्सं; E अनुक्सं; D (text) ॰नृष्यसं; D (schol.) अनुत्खांसं पिवति कर्ताः — 3 k Bh चिस्तीन्का॰; Bü चिंस्त्रीन्का॰; D (schol.) चोनेकैकसिम्बहनि (Cod. चिने॰) चीख्-<sup>4</sup> D (schol.) अनुच्छूसं (Cod. अनुरुसं) पिवतीत्यादि (Cod. °बत्यादि) भक्तस्याङतेनेति (see su. 17) स्मर्तेस्य. — 5 D (schol.) एकैकमुक्छिष्टमहन्यहनि एवं षडहानि प्रत्यहं वावापृथिवी (ii. 12. 1) इत्यनुमंत्रणम् . — " D (schol.) जो रौदनं भौजयित देखं . . .। उच्छिष्टं भोजनपात्रस्थं त्रनुच्छिष्टं कुश्लीस्थं बहवी यत्रीदके मत्स्या तत्र प्र-कर्षेण चिपति — 7 So Bi K (prim. man.); Ch Bü E D (text) मृत:; K (sec. man.) P Bh शृत:; D (schol.) यदि मत्याः पङ्कितो; (Cod. पा॰) धावंति। तमनं ततो मृतः भनुरिति ज्ञेयं; ef. sū. 29 and 48. 21. — <sup>8</sup> D (schol.) र्क्तवर्णशिर्मं चामून्ह्योति मंत्रेण मार्-यिला सद्यः कार्यमिति वक्तवं। त्रभिचारिकप्रकरणात् . . . भागिकश्चने कृकलाभं करोति; cf. Kāuç. 8. 18. — <sup>9</sup> E कृतो. — °वस्त्रम॰; D (schol.) कृष्णवस्त्रपरिहितं. — 11 So K Bü P Bi; Ch D (text) अन्योन्यवित्तष्ट्रिति; E अन्यन्यव॰; D (schol.) प्रकृतमेवैकावसानाः कार्या (!) । अन्योन्यकर्ता (!) अनुष्ठानं । समूहनं सद्यः समानकालमेव हननं (Cod. ॰न) अनुतिष्ठति । वचनं देहोपचारार्थः — 12 Ch मंगलग्रः ; E अं-गलगः. — <sup>रा3</sup> D (schol.) ऋन्यं लोहितग्रिरसं कृत्रलासं ऋमून्हचोत्येवं हत्वा सदः कार्यो (Cod. कार्ये)...-

दमेः शरभृष्टीिर्नधायोदग्वजत्या स्वेदजननात १४३। नि-वृत्य स्वेदालंकृता जुहोति १४४। कोश उरःशिरो ऽवधाय पदात्पांसून १४५। पश्चादमेल्वणमृडीचीिस्सि के ऽशीनोिर्विकणिः १० शर्कराणाम १४६। विषं शिरित १४०। वाधकेनावागमेण प्रणयन्नवाह १४८। पाशे स इति कोशे यन्थीनु द्रुष्ट्राति । ४८। श्रामुमित्याद ते १५०। मर्म-

¹ K P Bh भृष्टीति॰. — ² D (schol.) उत्तरत्त्रे (Cod. ॰व) प्रवृत्ते दीर्घाः गराः स्माटिताः गरभृष्याः स्थिताः गरभृष्टीः स्थापियला उद-ग्मुखो . . . यावत्प्रसिद्धसावद्भजति — 3 D (text) निवृत्त्यः — <sup>4</sup> D (schol.) अभ्यता ग्ररभृष्टीर्जुहोत्वष्टी प्रत्युचं (ii. 12. 1-8) . . . अ-<sup>5</sup> Thus emended; MSS. उरशिरो. — बंधाय; Bh बधाय — 7 All MSS. except E पांत्र्न; D (schol.) त्रवनीतमांसास्थिकृ कलासग्ररीरं (Cod. ०र) कोग्र उरेः (Cod. ०र) शिरच उरिशरः तदुरिस सं (!for स?) कोशे प्रवेशयति । . . द्वेष्यस्य पादात्पांत्रुन्कोग्ने ऽवधायः — <sup>8</sup> E ॰म्डीची तिस्रो; Bi ॰म्डी। वासिस्रो (!). — 9 So emended; Ch E 'श्रीति वि'; D (text) ॰सीति वि॰; P Bi ॰चीतिर्वि॰; K Bü ॰ग्नीतिर्वि॰. — 🗀 So (॰कर्णी:) emended; MSS. ॰कर्गी. — 11 D (schol.) कोशे उवधाय। मृडीचीशब्दः ऋल्पपर्यायः (Cod. ॰पूर्यायः) लवगारूजकाः (! for इचकः? cf. Pet. Lex. sub रुचन. end) कर्ल्य (! for अल्प?) इत्यर्थ: । तिस्र इति संख्या अभीति-रिति च। विकर्णी (!) गर्कराणां चेति सामर्थ्या (!?) विगतकर्णानां(? Cod. ॰माणानां) च। शर्कराणां तिस्रो अशीति (!) कोशे अवधायः — 12 D(schol.) कोग्ने ग्रिरिस विषमवद्धाति। असमासः लवणभर्कराणामिति। दंदः संदेहाद्विशेषणसंबंधार्थ च. — 13 E Ch (prim. man.) D (text) प्रणयनम॰;  $\mathbf{D}$   $(\mathbf{schol.})$  व्याधिघातकदंडेन  $(\mathbf{cf.~st.~}1^2)$  प्रेरयक्मर्म प्रतिकोशं ऋत्वाह। प्रकृतेन सुत्तेनावागग्रेण. — 14 K P Bh पार्चः — 15 D (schol.) पार्च स बद्ध इत्यर्डचेन; ii. 12. 2°. — 16 D (schol.) पाग्राकाग्रान् (! for पाशकोशान्; ाका for को?) कथं तत्र दंडेना (!) दंडं स्थात्। ततः प्रणयन इत्येवं कर्म प्रथमं प्रणयनं कस्मादुक्यते सूक्ते अनुक्यमाने पाशे स इत्यस्य क्रमे नयमुद्रय्नीयाद् (Cod. ॰ग्रयाद्) द्त्यस्वीदित्य (१) न प्रणयनविधानं प्रथमं गृहीतस्य वनपयनासंभवात् 🤃 । तद्देश एवादानं । तमनुवचनात् 🗩 1 So emended; MSS. श्रमुम्; ii. 12. 4 ; D (schol.) वाममादत्त इति। श्रेनेन गृह्णाति। दंंडेन ततो न यं(!) ब्रूयात् । इह सूचन्यासा उद्घंषितग्रहणं (Cod. उदग्रं॰) यथा स्वात् —

णि वादिरेण मुवेण गर्त बनि । ५१। बाहुमा मतीव य इति शरेरवज्वालयति । ५२। अवधाय संचित्य लोष्टं सुवेण समोर्णः । ५३ । अमुमुक्षेषमित्युक्तावलेख-नीम् । ५४। छायां वा । ५५। उपनिनयते । ५६। अन्वाह । ५९।॥ १॥॥ ४९॥

भातृत्यक्षयणिनयरएये<sup>11</sup> सपत्नक्षयणीराद्धाति<sup>12</sup>। १। याममेत्यावपति<sup>13</sup>। २। पुमान्पुंस<sup>14</sup> इति मन्त्रोक्तमभिहु-तालंकृतं बभ्नाति<sup>15</sup>। ३। यावन्तः सपत्नास्तावतः<sup>16</sup> पाशा-निङ्गिडालंकृतान्संपातवतो ऽनूक्तान्ससूचांश्चम्वा<sup>17</sup> मर्मणि

¹ Ch E D (text and schol.) मर्माणि. — ² D (schol.) मर्माणि मंत्रोक्तानि।... खादिरसुवः तेन गर्ते खनितः cf. Kāuç. 48. 4. — 3 ii. 12. 6. — 4 D (schol.) गॅर्त श्रीसापयति मंत्रलिंगात्. - 5 D (schol.) गतें कोशे प्रचिष्य। लोष्टं संचयनीकृत्य (Cod. लोष्टसंचनी॰) गतें। खा-(text) श्रममुद्गे॰; K P Bi Bh (समोधा) मुद्गेषम्. — <sup>7</sup> Bü E D (text) ॰लेखनी; D (text and schol.) श्रममुत्तैषमिति श्रनेन मंत्रेण (where?)। उतावलेखनी । अस्य सूत्रस्य प्रतिकृतिमावलेखनीमिति वेधांतकर्म (see Kāuç. 35. 28; 49. 23). — 8 D (text and schol.) कायां वा देखस (Cod. देख)। कायां वा दार्भ्येषेण विध्यति; see Kauç. 32. 8; 35. 28. — <sup>9</sup> D (text) उपनीयते; D (schol.) देष्यसमीपेनोदकं मार्जयति — 10 D (schol.) भरद्वाजप्रत्रस्तेन (Cod. भार॰), ii. 12: see sū. 13. — 11 ii. 12 D (schol.) समिधः संज्ञानिर्देशात् । श्रयत्यवधवताज-द्वंगाइखद्रिशराणां समिधस्तव विकल्पः; cf. Kaue 16. 14. — 13 D (schol.) जनस्थानमागत्य त्रीहियवतिलानावपति (Kāuç. 7. 5)। तंत्रवि-कल्पः । प्रत्युचं दिचिणाप्रवणादेवः — 14 iii. 6. 1. — 15 D (schol.) खादिराज्ञातो (!) अञ्चत्यमणि बधाति । अभिक्रतं कृता अभिहवनं । सुवदंड बध्वा (!) होमः । अलंकरणं घृतेन बंधनमभिचरतः — 16 So emended; MSS. तावना:. — 17 Bh • श्वास्ता; D (text) च (!). —

निखनित¹।४। नावि प्रेणाचुदस्व कामेति²मन्त्रोक्तं शाखया प्रणुदित⁴।५। ते ऽधराञ्च इति प्रष्ठावयिति ।६। बृहचेषा-मित्यायन्तं शप्यमानमन्वाह ।७। वेकङ्कतेनेति भन्त्रोक्तम् ।।। दिहिं ति मन्त्रोक्तम् ।।। देशकपटु प्रक्षिणाति।१०। ते ऽवदिचिति नेतृणां पदं वृष्यति ।१९। अन्वाह ।।१२। ब्रह्मगवीभ्यामन्वाह ।।१३। चेष्टाम् ।।१४। विचृति ।।१५।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> D (schol.) यावतामभिचारं (Cod. यावंताम॰) कर्तुमिच्हंति तावत्य-रिमाणान्यात्रानिंगिडालंकृतान् संपातवत्कुर्यात् । ... प्रकृतेनैव सूत्रेनानू-तान्सह सूत्रेण संबंधं कृत्वा मर्माणि (!) निष्वनित (cf. Kauc. 47. 51). — ² iii. 6. 8; ix. 2. 4. — 3 D (text) मंत्रोत्ता. — 4 D (schol.) पूर्वसूत्रेन पाशात् सकृत ... (the MS. has a lacuna). — 5 iii. 6. 7. — 6 D (schol.) ... अश्वत्यशाख्या (Cod. •यां) प्रेरयति अनया ऋचा नावम्-दकेन पूरयतिः — <sup>7</sup> iv. 16. 1. — <sup>8</sup> D (schol.) देखो यदाकृष्य-माणो अग्निमुख आगच्छेत्ततः अन्वाहः — <sup>9</sup> v. 8. 1. — <sup>10</sup> D (text) joins the word मन्त्रोक्तम् to the next sūtra; Bi divides explicitly as above; D (schol.) स्वेण होम:. — 11 v. 13. 1. — 12 So K E D (text); Bü P B Bh Ch सामि नि; D (schol.) कमीतिदेश: कानि तानि । अचोपाध्यायवत्सश्रमेणः पादाः पठंति । कृतनाशशरभृष्टिसपत्न-चयखावारमणः (!) पाशमंत्रोत्तहोमानां सामिर्लात् (cf. Kāuç. 47. 39 13 So KCh P; Bi •क्षद्र; E •क्षपदु; Bü the same or ॰कपटु; D (text) दशकपटु; D (schol.) यवायंतम् (Cod. यव-यातम्) ब्रहिक्चकं तर्वेव विनाशयित स्कांतेन; see Bö. Lex. sub 14 v. 17. 1. — 15 D (schol.) ब्राह्मण (!) गोनेतृषां वृञ्चति । उत्तेन विधानात् । अप्ने (Cod अष्टे) अथस्यतीत्वेवमंतः Ecf. Kaue. 47. 25-28. — 16 D (schol.) ऋथवान्वाह नेतृन्. — 17 Here E inserts the passage यं ब्रह्मगवीभ्यामन्वाह. P Bi the same words without यं; D (schol.) नैतां ते देवा इति मुक्ते (v. 18. 1; 19. 1) एका ब्रह्मग्वी। (Cod. omits the colon) श्रमेण तपसेत्वन्या (xii. 5. 1) । त्राभ्यां ब्रह्मगवीभ्यां नेतृनन्वाहः — अ D (schol.) त्रन्वाहिति विशेषः (!for वाकाश्रेष:?)। चेष्टाँ हननमार्गाकर्तनविश्मना- (Cod. ॰विमना-) धिश्रयणपचनभन्नणावा देखगिव या चेष्टा ब्रह्मग्वायां (!for ॰गवीस्याः) चेष्टासमाख्यानात् । ब्रह्मगवीति (v. 19. 4?) मार्यमाणामिति (Cod मार्थ॰; is this a pratika?) च तथा कल्पांतरे हतगवामनुवचनसंयोगः। जीवत्यजीवत्याः (Cod. ॰त्यानीवत्यः) भोगसंयोगात् — 19 D (schol.) वध्ये हिवः कृतित्यर्थः (!) । कः क्रिया अन्वाहः —

जबध्ये । १६ । श्मशाने । १९ । विरमून्हनस्वेत्याह । १६ । वितीययाश्मानमूबध्ये गूहयित । १९ । वादशराचं सर्वेत्रत उपश्राम्यित । २० । विरुदित स्तृतः । २९ । अवाग्येश निवर्तयित । २२ । उप प्रागादिति शृने पिगरं । पागरं प्रयस्ति । २३ । तार्च श्राता । २४ । जुहोति । १५ । श्राद्धात । १४ । जुहोति । १५ । श्राद्धात । १४ । जुहोति । १५ । श्राद्धात । १६ । इदं तद्यु ये यितं चासी मनसेत्याहिता । प्रिति विपति । १९ । मध्यमपलाशेन फलीकरणाञ्च-

 $<sup>^{1}</sup>$  D (schol.) द्वेष्यमनिस कृता सप्तमीनिदेशात. —  $^{2}$  D (schol.) पाकस्थाने जनध्यवतः —  $^{3}$  D (schol.) चिरिति क्रियाभ्यावृत्तौ प्रत्ययस्रृते-ब्रह्मगवीभ्यां वक्तव्यं (Cod. ॰व्य) कल्पजासबंधय चिरिति संख्यायाः पूर्वाभि-धानादम्न्हनस्विति चिरित्येवं वक्तव्यं। कत्यवया सबंध एतानम्न्हनस्विति। बाहरिति (!for बाहरिति?) सबंधः समं हनस्व रामं हनस्वेति प्रदर्शनं -\*Ch प्रमशानम ; D (schol.) प्रमशाने (see note 6); cf. su. 17. — 5 Thus (॰म्बध्ये) emended; MSS. ॰म्बध्य. — 6 Ch (sec. man.) गृहति; Bu गृहे; D (text and schol.) corruptly, जबध्यग्रहे (!) प्रमणाने (!) ची-भयक्रीनवचनं (!); cf. schol. to sū. 22. — <sup>7</sup> D (schol.) ग्र**मानं** प्राप्त (!for प्रास्त or प्रास्त्रत; cf. Kāuç. 47. 32 and note) सर्वत्रत इत्यर्थः । प्राप्तनिवृत्तिश्रत्यापेचा । नातिश्रतिर्विधीयते इति वचनं (cf. Kauç. 74, end) । उपश्राम्यतीति वचनत्वात् ; cf. Kāuç. 41. 2. — 8 So Bü; P Bi Bh K (prim. man.) स्त्रितो: K (sec. man.) स्त्रतो: D (text) स्रुते:; Ch सृतो: E ततो; D (schol.) द्वादशराचादूर्ध्वं द्विः सवितरि उद्गते (Cod. उद्गात) नष्टः श्वादिति चीयं। तत्यानुवचने प्रयोजनाभावातः ef-Kāuç. 47. 29 and 38. — <sup>9</sup> E Ch (sec. man.) निवर्तति; D (schol.) ग्रवागग्रेण दंडेनावपनपत्य-(!)प्रमानमूबध्यग्रहाद् (? Cod. श्रान॰; cf. schol. to sū. 19) दिसदिताते. — 10 vi. 37. 1. — 11 C P Bi Bh पिण्ड. — 12 P पांडु; D (text) पांडं; D (schol.) उप प्रागादित्युदितार्थ यथातर-वचनात्। पिंड (!) भक्तस्य पांडः (!) श्वितलोकः (! for ॰गोलः?). — 13 E ताष्ठीं; D (schol.) अस्थिकमणि बधाति। अभिग्रसे ऽभिचारी मंत्र-लिंगात. - 14 D (schol.) to this and the following sutra, जुहोति अथ चागिरसीरादधाति (Cod. ॰सिर॰!)। न ताई जुहोति व्यवधा-नात्. - 15 vi. 54. 1; vii. 70. 1. - 26 D (schol.) प्रतेनेचणार्थताद-हितापेरत्तरतो द्विणामुखला (!) कल्यांतरे द्वेष्यस्थोत्तरत इति तदत् -

होति¹।२८। निरमुभित्यङ्गुष्ठेन विरनुप्रसृणाति १२०। शरं किंदित्वेषित्वेषित १३०। लोहिताश्वत्थपला शेन विषावध्वस्तं जुहोति १३०। तं वीरुधामिति भूत्रपुरी षं वत्स-शेषायां किंकु चैरिधाष्य मंपिष्य निखनित १३२। शेषानि ने १३३। शेषानि । ३४। यथा सूर्य दत्यन्वाह।३५। उत्तरया यांस्तान्पश्यित । ३६। इन्द्रोति भिरमे जातान्यो

¹ K Bu • करणां; Ch D (text) • करणान्. — <sup>3</sup> D (schol.) अभिपश्चात्ति गुणं खुणाति — <sup>4</sup> Ch (prim. man.) किंत-द्विन्दु॰; E निद्विदु॰; D (text) निधिड॰. — 5 Ch E Bü Bh D (text) ॰कोष्टर॰; D (schol.) शर्बिंदुः (!) शर्मयं प्रस्तरणं (cf. Kāuç. 47. 1) तुड्डीकेति (!for तुण्डिकेति?) प्रसिद्धाभिधानात् । इंड (! for इंगिड?) त्रोडिककोष्ठ (! for त्रोडिका ॰?) धान्यभाजनमेतेषामन्यतमेन निर्वेतयति तुमुत्तरविदिखापनात्। पृथक् करोति पूर्वेण च होमस्तरणादृते (? Cod. ॰देते) अनुप्रप्रणानुनिवर्तयोसु मंत्रे योगार्थ प्रत्यत्तं विधानं — <sup>6</sup> E Ch (prim. man.) ॰यत्यस्य — <sup>7</sup> So emended; Bü विषाववधस्तं; K Bi विषाबध्वसं; P Bh विषाबसं; Ch विषाबंध्वसं; E विषाबधसं; D (text) विषाबंधसं - 8 D (schol.) अनुनिवर्तिते उपौ निरमुमिति (vi. 75. 1) प्रत्युचं एवमंतमेकं कर्म लोहिताश्वत्थो लोहिताश्चर्नं — 10 K Bü श्रेखायां; Ch (prim. man.) श्रेषायां; D (text) श्रं**खायां**; cf. note 13. — 11 E बज्जचैर्°; D (text and schol.) कक्रचै॰ (!for कक्॰?). — 12 K Ch E D (text) संपिद्य; so also D (schol.) to the next sutra. — 13 D (schol.) वत्सस्य भ्रेपसंवेष्टन चर्म वत्सभ्रेष्या (Cod. •भ्रेष्याः) तस्या ग्रंतः (Ifor ग्रन्तर्) मूत्रपुरीषं कृत्वा ककुचै (!) तिमिर्फलैः। अजालेडिकाभिवीतस्थाभिमुखं पूर्ययला बा-ध्केन संपिछ (Cod. संविधा!) संचूर्ख देखस्य चर्माण खनित (!for म-भीषा निखनति? cf. Kāuç. 47. 51; 48. 4) निखनने मंत्रः — 14 K Bü D (text and schol.) भ्रेखा॰. — 15 E ॰नेडे; D (schol.) मूचपुरोष-चूर्ण (lfor ॰पूर्ण?) श्रेखानडेति (!) प्रविश्व बाधकेन संपिष्ठ्य (!) निखनतीति प्रकृतलात. — 16 D (schol.) नंडं च मूचपुरी धचूर्ण (for ॰पूर्ण) प्रकृतलात. — 17 vii. 13. 1; श्रेव्यायां प्रवेश्य बाधकेन संपिष्टा (!) निखनति — D (schol.) यथा सूर्यो नचवाणामिति अनया देखानत्वाह. — (schol) यावतो मा सपत्नानामिति (vii. 13. 2) । अनया आगच्छेबेषा-मनुवचनं कृतं तां छचूमपम्मं (!for छचून॰?) मंत्रोक्तेनः —

न स्तायिह्पति यो नः शपादिति वैद्युडतीः । ३९। सांतपना इत्यूर्धश्रुषीः । ३६। ग्रंसशृतं पुरोडाशं ग्रंसिन-लीनन सर्वहुतम् । ३९। उदस्य श्यावावितीषीकाञ्जिमगडूकं नीललोहिताभ्यां सूचाभ्यां सकक्षं बड्ढोष्णोदके व्यादाय प्रत्याहुति मगडूकमपनुदत्यभिन्युज्जित । ४०। उपावन्तमसदन्याव इति काम्पीलं संनद्ध स्वीरोत्सिके पाययित लोहितानां चैक्कशम् १८९। ऋशिशिषोः स्वीरोदनम् गैरंसनम् श्रीः श्रीः श्रीः स्वीरोदनम् श्रीः श

¹ vii. 31.1;34.1;108.1;59 1; vi. 37.3. — ² Thus emended; MSS वैबु-दती:; D (schol.) विद्युता हतो वृचो विद्युद्धतः तस्माद्विद्युद्धतीः (!) ऋरस्य त्राद्धाति। ग्राममेत्यावपति (sū.2)। इत्येवमनु जिंगसामान्यात्। यो नः श्पा-दित्युभयोः समानादित्वातः — 3 vii. 77. 1. — 4 D (schol.) ततो राजा कर्धमुषोराद्धाति। तिसृभिः — <sup>5</sup> Ch E D (text and schol.) •िवलीलेन्; D (schol.) उष्णपक्कं पुरोडाशमात्पविलीलेन् (!) नवनीतेन दंगिडकार्ये घ्रंसिवलीलेन (!) सर्वे कर्त नावदानहोमः — 6 vii. 95. 1. — <sup>7</sup> Bü बाहाय — <sup>8</sup> D (schol.) मुंजेषीकेव रेखा यस स इषीकांजिम-डूकः तं नीललोहितेन च सूत्रेण सह बंडम्यां बध्वा (!) उप्णोदके चिपति। ... चाडतोमपी कृत्वानंतरं तयैवचा मंडूकं नुद्ति ततस्वयवाभिन्युञ्जत्यु-ष्णोदकेन अदर्भनं करोति; cf. Kāuç. 32. 17; 40. 4. — 9 vii. 96. 1. — 11 Bi and D (text) have a 10 Ch P Bi E D (text) चीरीसिते. — 12 So emended, as vrddhi-derivative from चिक्रग (see Kāuç. 21. 14); KP Bh चैत्रस; Ch Bü Bi चैत्रस; E वैयत्रस; D (text) चैक्र (!); D (schol.) प्रसादयंतं श्रृ (Cod. ॰चु) यवानां प्रकृता-भिचार्शातिर्यः — 13 K P असिशिषोः; D (text) अशिषोः — 14 D (schol.) भोजयित्वोक्तिष्टानुक्षिष्टमित्यर्थः । कर्मैकदेशयहणात् । उदस्य श्चावावित्यस्य सूत्रस्थाभिचारिकप्रकरणात् (su. 39) । त्रसद्न्गाव इति चास्त्र प्रकृताभिचारशात्यर्थलात् । चिप्रकरणलमितिः — 15 D (schol.) पार्थिवमप्रवभाजनं। उदस्य स्थावाविति श्रुम्भि चेत्रेनेकि प्रचालयति। त्रस्य च प्रधानकर्मले ज्ञापकमिश्रिषोः चौरौदनादीनि (Cod. ॰नादी) त्रीणीत (Cod. •िण्ति; cf. Kauç. 49. 20). Here ends the commentary of Dārila. ---

सपलहनमित्युषभं संपातवन्तमतिसृजति।१। आश्व-त्थीरवपनाः । २। स्वयमिन्द्रस्योजं इति प्रक्षालयति।३। जिष्णवे योगायेत्यपो युनिक्ति। ४। वातस्य रहितस्याम्-तस्य योनिरिति प्रतिगृह्याति।।। उत्तमाः प्रतापाधराः प्रदायैनमेनानधराचः पराचो ऽवाचस्तपसस्तमुचयतः देवाः पितृभिः संविदानः प्रजापतिः प्रथमो देवतानामि-न्यतिसृजति। ६। इदमहं यो मा प्राच्या दिशो ऽघायूर-भिदासाद्पवादीदि<u>षू</u>गृहः <sup>9 10</sup> तस्येमी प्राणापानावपका-मामि ब्रह्मणा। ९। दक्षिणायाः प्रतीच्या उदीच्या ध्रुवाया व्यध्वाया ऊर्ध्वायाः १८। इदमहं यो मा दिशामन्तर्देशेभ्य इत्यपक्रामामीति<sup>13</sup>।९। एवमभिष्ट्वा<sup>14</sup>।१०। नापोहननिवेष्टना-नि सर्वाणि खलु शश्रद्भतानि।११। बासणाइजमुद्यछमा-नाच्छङ्कन्ते<sup>15,16</sup> मां हनिष्यित<sup>17</sup> मां हनिष्यसीति<sup>18</sup> तेभ्यो ऽभयं वदेच्छमयये शं पृषिचै शमनारिक्षाय शं वायवे शं दिवे

<sup>1</sup> ix. 2. 1. — 2 So Bü; the rest **॰वप**न्ना before खंखं. — 3 x. 5. 1 fg. — 4 x. 5. 1 fg. — 5 E Ch (sec. man.) **॰धरा.** — 6 So K Bü Bi Bh; Ch E P **॰मेनाधराचः** — 7 K **॰वांचतः** — 8 So Bü; K तमून्यतः Ch E तमून्यनः Bi तमून्यतः P Bh तमू-चयतः — 9 Bh दिशाधायुः — 10 P Bi Bh Bū as above; E इषुगृहः; Ch K (prim. man.) इषुगृहः; K (sec. man.) इषुगृहः. Bü has a colon after this word; is the passage up to this point metrical (eight syllables)? Cf. v. 10. 1; iv. 40. 1. — 11 E उदीचां प्रतीचां. — 12 Cf. v. 10. 2-6; iv. 40. 2-7; cf. Kāuç. 116. 3. — 13 K Bü Ch **॰पजामी॰**; E **॰एजजामामी॰**; cf. AV. v. 10. 7; iv. 40. 8. — 14 So Ch P B; K Bü E **॰मिष्टा**; is the word to be emended to **एवम-निष्टा**? — 15 So emended; K Bū Ch P Bi उद्यक्तमानाः(शं); E उक्चमानाः; cf. the reading जनः शं for जनकः Kāuç 3. 14. E alone has a colon here. — 16 E त. — 17 Ch हनिर्धातः — 18 Ch E

शंसूयीय शंचन्द्राय शंनक्षत्रेभ्यः शंगन्धवीप्सरीभ्यः शंसर्पे-तरजनेभ्यः शिवं मह्यमिति। १२। यो व आपो ऽपां यं व-यमपामसी वजमित्य वृचमुद्वजान्। १३। विष्णोः क्रमो ऽसीतिं विष्णुकमान्।१४। ममायेवर्चं इति बृहस्पतिशिरसं पृषातकेनोपसिच्याभिमन्त्र्योपनिद्धाति। १५। प्रतिजान-न्नानुष्याहरेत् । १६ । उत्तमेनोपद्रष्टारम् । १९ । उदेहि वाजिन्नित्यर्धर्चेन नावं मज्जतीम् । १५ । समिडी ऽियर्थ इमे द्यावापृथिवीं अजैष्मेत्यधिपाशानादधाति । १९। पदेपदे पाशान्वृष्यति । २०। अधिपाशान्वाधकाञ्छङ्कं-स्तान्संखुद्य संनद्य भ्रष्टे<sup>8</sup> ऽभ्यस्यति<sup>10</sup> । २१ । ऋशिशिषोः स्रोरोदनादीनि चीणि<sup>11</sup>।२२। गर्तध्मावन्तरेणावलेखनी<sup>12,13</sup> स्थाणौ निबध्य हादशराचं संपातानभ्यतिनिनयति। २३। षष्ठचोदवज्ञान्प्रहरित14। २४। सप्तम्याचामित15. 16। २५। यश्च गामित्यन्वाह "। २६ । निर्दुर्भ एय इति संधाव्याभि-मृश्ति। २९। ॥३॥ ॥ ४९॥

॥ इत्ययर्ववेदे कौशिकसूचे षष्ठो ऽध्यायः समाप्तः॥

<sup>1</sup> Bi has a colon here. — 2 x. 5. 15, 42, 50; cf. Dārila to Kāuç. 38. 2; 47. 31. — 3 x. 5. 25. — 4 v. 3. 1. — 5 Ch E Bū P प्रतिज्ञानंना. — 6 xiii. 1. 1a. — 7 xiii. 1. 28 (et al.); 3. 1 (et al.); xvi. 6. 1. — 8 Cf. Kāuç. 47. 14, 25. — 9 K Bi अष्टे; E अष्टे वा (अखति); Ch अष्टे वा; cf. Kāuç. 47. 28 and Dārila to 48 11. — 10 K Bi (अष्टे)भ्यः खति. — 11 Cf. Kāuç. 48. 42 and Dārila to 43. — 12 All MSS. गतिभाव for गति स्थाव with double sandhi; see the introduction. — 13 For आवलेखनो see Kānç. 35. 28; 47. 54. — 14 x. 5. 6; cf. Kāuç. 47. 31. — 15 x. 5. 7. — 16 Ch ॰वामयति. — 17 xiii. 1. 56. — 18 xvi. 2. 1. —

## ॥ ऋों ॥

स्विस्तदा ये ते पन्थानं इत्यध्वानं दक्षिणेन प्रकामित । १ । व्युदस्यत्यसंख्याताः शक्तराः । २ । तृणानि छिलोपतिष्ठते । ३ । आरे उमूः पारे पातं नो य एनं परिषीदिन्तं यदायुधं दर्गडेन व्याख्यातम् । ४ । दिष्ट्या मुखं विमाय संविश्वति । ५ । वीणि पदानि प्रमायोत्ति । छित । ६ । तिस्रो दिष्टीः । ७ । प्रेतं पादावित्यवश्रस्य । । । पाययित । १ । उपस्थास्त इति वीण्योप्यातिकामित । १० । स्वस्त माव इति निश्युपतिष्ठते । १० । इन्द्रमहमिति पण्यं संपातवदुत्थापयित । १२ । निमृज्य दिग्युक्ताभ्यां दोषो गायपातं न इति पञ्चानदुद्भो यमो मृत्युर्विश्वजिन

¹ i. 21. 1; vii. 55. 1 (xii. 1. 47). — ² Bi has a colon here. — ³ Cf. Kāuç. 36. 22. — ¹ i. 26. 1; 27. 1; vi. 3. 1; 76. 1; cf. the खस्त्यवनगण्, Kāuç. 25. 36, note; E Bi have a colon here. — ⁵ This division in E; cf. Kāuç. 23. 11. — ⁶ Ch दिष्टा; E दिष्ठोः. — ¹ i. 27. 4. — ˚ So emended: 'reciting down upon'? MSS. चव-सस. — ९ xii. 1. 62. — ¹0 i. 31. 4. — ¹¹ K Bü Bh ॰पतिष्ठते-(जूम॰) with double sandhi. — ¹² iii. 15. 1. — ¹³ Thus emended: MSS. निमुद्धां. — ¹⁴ D (schol.) to Kāuç. 14. 25: ये ऽस्यां स्थ प्राच्यां दिण्णि प्राची दिगिति दिग्रुते (iii. 26. 1; 27. 1); cf. the note ibid., and the दूगण्, Ath. Pariç. 34 16. — ¹⁵ vi. 1. 1; the hymns vi. 3-7. —

च्छकधूमं भवाशवीवित्युपदधीतं। १३। उत्तमेनं सारू-पवत्सस्य रुद्राय चिर्जुहोति। १४। उपोत्तमेनं सुदृदो ब्राह्मणस्य शकृत्पिग्डान्पर्वस्वाधाय शकधूमं किमद्याह-रिति पृछति। १५। भद्रं सुमङ्गलमिति प्रतिपद्यते। १६। युक्तयोमी नो देवा यस्ते सर्पं इति शयनशालोवेराः प-रिलिखति। १९। तृणानि युगतद्मेना संपातवन्ति हारे प्रचृतति। १८। ऊबध्यं संभिनत्ति। १९। निखन-ति। २०। श्रादधाति। २९। श्रपामार्गप्रसूनान्तुद्रीचोश-फान्पराचीनसूलान् १९। १२। ॥ १॥ ॥ ५०॥

उदित इति<sup>10</sup> खादिरं शङ्कं संपातवन्तमुद्गृह्णिनिख-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> vi. 59. 1; 93. 1; 107. 1; 128. 1; iv. 28. 1 (xi. 2. 1; 6. 9). The दिग्युक्ते सूत्ते (cf. p. 145, note 14), three of the pratīkas in this sūtra, one in sū. 18, and two in 51. 7 occur in the रौद्रगण. Ath. Pariç. 34. 17: रौद्रः। रुद्र जनायभेषज ये उसां प्राची दिगुद्तिस्त्रयो (two MSS. ॰स्त्रयो वा) त्रक्रमन् भवाश्वी मन्वे वां ब्रह्म जज्जानमनाप्ता ये सहस्रधार एव ग्रीष्मो हमनो उनडु झस्तं महामापो वैश्वानरो यमो मृत्युचा ते रद्र (Bühler's Codex ends here: यां तेति कौद्रगणः!) यो अपी कद्रो (this word is wanting in the Chambers Codex) भवाश्वीं मृडतं भवाश्वी-विदं ब्रमो यसे सर्पस्सी प्राचा दिशो अन्तर्देशादिति राष्ट्रगणः॥ १७॥ The pratikas are: ii. 27. 6; iii. 26. 1; 27. 1; iv. 3. 1; 28. 1; v. 6. 1; v. 6, 2; v. 6, 3; vi. 55, 2; 59, 1; 61, 1; 62, 1; 93, 1; 90, 1; vii. 87, 1; xi. 2. 1; 6. 9; xii. 1. 46; xv. 5. 1. — 2 iv. 28. 1 (xi. 2. 1; 6. 9). — <sup>3</sup> vi. 128. 1. — <sup>4</sup> Dārila, fol. 42<sup>b</sup>, l. 4 (to Kāuç. 8. 17) **ग्रकध्म** (!) त्राह्मण्:; cf. also Ath. Paddh. to Kāuç. 76. 19. — 5 iv. 28. 1; vi. 128. 1; vi. 56. 1; xii. 1. 46. For the last cf. the रौद्रगण, sū. 13, note. — "So all MSS.; is the text to be emended to भ्यनशाबा-मुर्वराः? - <sup>7</sup> E P Bi जवधां. -- <sup>8</sup> E alone reads ॰प्रसूनान्कु॰; the rest 'प्रस्नाकु'. Is the word to be emended to 'प्रस्ता'? — (prim. man.) गृहीची: E (sec. man.) गृहीवा? Is the word (कुद्रीची) to be emended to गुडूची? — 10 iv. 3. 1. — 11 K ग्रंकून; Bu ग्रंक. —

नगा अनुवजित । १ । निनयनं समुद्य चारे साह्यव-सस्येन्द्राय निर्जुहोति । २ । दिश्यान्बलीन्हरति । ३ । प्र-तिदिशमुपतिष्ठते । ४ । मध्ये पज्जममनिर्दिष्टम् । ५ । शेषं निनयति। ६। ब्रह्म जज्ञानं भवाशवीवित्यासन-मरायें पर्वतं यजते । ७ । अन्यस्मिन्भवशर्वपणुपत्युयर-द्रमहादेवेशानानां पृथगाहुतीः । । गोष्ठे च वितीयम-श्चाति । ए। दभीनाधाय धूपयति । १० । भूत्ये वः पुछ्ये व इति प्रथमजयोर्भियुनयोर्भुखमनिक्त । ११ । तिस्रो नलदशाखा वत्नान्पाययति । १२ । शाखयोदकधारया गाः परिकामति⁵। १३। ऋश्मवर्म³ म इति<sup>7</sup> षडश्मनः संपातवतः स्रिष्क् पर्यथस्ताबिखनितः। १४। अलसा-लेत्यालभेषजम्°।१५। चीिल सिलाञ्जालायास्युर्वरामध्ये<sup>™</sup> निखनित। १६। हतं नदैमित्ययसा सीसं कर्षे चुर्वरां परि क्रामित । १७ । अश्मनो<sup>13</sup> ऽविकरित । १८ । तर्देमविश्ररसं<sup>14</sup> वदनात्केशेन ममुद्योर्वरामध्ये निखनति । १९ । उक्तं

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> K ° तिगनं गा; Bü निखनंगा; E निखन गा; P निखन गा. — <sup>2</sup> E चोर. — <sup>3</sup> iv. 1. 1 (v. 6. 1); iv. 28. 1 (xi. 2. 1; 6. 9); cf. the रींट्रगण. Kāuç. 50. 13, note. — <sup>4</sup> For ग्रश्नाति see Kāuç. 7. 1. — <sup>5</sup> Cf. Dārila, fol. 80<sup>a</sup> l. 7 (to Kāuç. 23. 13) . . . संपातितया ग्राख्या उट्क-धारां ग्रानयित. — <sup>6</sup> E ° मर्म. — <sup>7</sup> K Bü Bh मेति (with double saudhi); v. 10. 1. — <sup>8</sup> Bü स्रतिष्पर्यं . — <sup>3</sup> vi. 16. 4. For ग्राख ef. Dārila fol. 86<sup>a</sup> l. 9 (to Kāuç. 25. 18). ग्राखं गोधूम- (Cod. ° मो) व्याध्यः — <sup>10</sup> So (सिला॰) emended in accordance with AV. vi. 16. 4; MSS. of the text प्राखाः — <sup>11</sup> vi. 50. 1. — <sup>12</sup> K त्रसंनु °; Bü E कर्षनु °; Bi कर्षनु °; Ch कर्षनु वर्रान् . — <sup>13</sup> K Bü ग्रमम्नोः — <sup>14</sup> K Ch P तर्रामः . — <sup>15</sup> Ch E वननात . —

चारे । २० । बलीन्हरत्याशाया ऋाशापतये ऽश्विभ्यां छे-चपतये । २१ । यदैतेभ्यः कुर्वीत वाग्यतस्तिष्ठेदास्तम-यात् । २२ । ॥ २ ॥ ॥ ५१ ॥

ये पन्थान इति परोत्योपद्धीत । १। प्रयद्धति । १। यस्यास्ते यत्ते देवी विषाणा पाणानित्युन्मोचनप्रतिरूपं संपातवनां करोति । ३। वाचा बडाय भूमिपरिलेखम् । ४। श्रायन इति शमनमन्तरा हुदं करोति । ५। शालेच।६। श्रायन इति शमनमन्तरा हुदं करोति । ५। शालेच।६। श्रायनाय प्रयद्धति । ६। निद्ग्धं प्रक्षालयित । ६। महीमू व्विति तरणान्यालम्भयित । १०। दूराचावं संपातवतीं नीमिणं वधाति । ११। प्रपथ इति नष्टिषिणां प्रक्षालिताभ्यक्त-पाणिपादानां दक्षिणान्पाणीिन्मृज्योत्थापयित । १२। एवं संपातवतः । १३। निमृज्येकविंश्रति सन्त्रोक्तम् । १५। श्राहिलङ्गानामापो । १४। नमस्कृत्येति मन्त्रोक्तम् । १५। श्रेहोलङ्गानामापो भोजनहवीं थिभमर्शनोपस्थानमा-

¹ See sū. 2. — ² vi. 55. 1. — ³ Ch has a colon here. — ⁴ vi. 84. 1; 63. 1; 121. 1. — ⁵ P ॰ लवीचन॰ (!). — ⁶ So P Bi Bh K (sec. man.) Ch (sec. man.); Bü E K (prim. man.) Ch (prim. man.) चधाय. — ⊓ K ॰ लेखनं. — ॰ vi. 106. 1. — ³ E Ch (prim. man.) हृदं; P Bh हृद्यं. — ¹⁰ Bi has a colon here. — ¹¹ D (schol.) to Kāuç. 40. 5, अवना ग्रेयवाल: (!for ग्रेवाल:; cf. ग्रेपालि, ग्रेपालिना, ग्रेवाल, and Āçv. Gr. iv. 4. 8). — ¹² vii. 6. 2. — ¹³ Ch हूरां; Bü दूरांझ॰. — ¹⁴ vii. 9. 1. — ¹⁵ K Bh द्विणात्प॰. — ¹⁶ Ch Bh Bü K पाणों. — ¹² K P Bh निर्मृ॰. — ¹¹ Thus (ऽविच्या॰) emended; E व्दिच्य; the rest च विष्य. — ¹⁰ vii. 102. 1. — ²⁰ For the ग्रेहोलिङ्गगण see Kāuç. 32. 27, note; 58. 22, etc. —

दित्यस्य। १६। स्वयं हिवषां भोजनम् । १९। विश्वे देवा इत्यायुष्पाणि । १८। स्थालोपाके घृतपिगडान्प्रतिनीया-श्वाति । १९। अस्मिन्वमु यदाबभ्रस्वव प्राणानिति युग्म-कृष्णलमादिष्टानां स्थालीपाक आधाय बभ्गाति । २०। आश्यति । २९।॥ ३॥॥ ५२॥

आयुदा इति गोदानं कारियथन्सभारान्संभरित । १। अमिमोजोमानों दूर्वामकर्णमध्ममगडलमानडुहशकृतिगर्डं १ षड् दर्भप्रान्तानि कंसमहते वसने शुडमाज्यं शाना ओषधीर्नवमुदकुम्भम् ११। बाह्यतः शान्तवृष्टस्येध्मं
प्राज्जमुपसमाधाय । ३। पिरसमुद्ध पर्युख्य परिस्तीर्य बहिरूदपाजमुपसाद्य परिचर्णनाज्यं परिचर्य । ४। नित्यान्पुरस्ताडोमान्द्रताज्यभागी च । ५। पश्चाद्येः प्रा-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> i. 30. 1; cf. the आयुष्णगण, Kāuç. 54. 11, note; also 59. 1. — <sup>2</sup> i. 9. 1; 35. 1; v. 28. 1; cf. the first वर्चस्थगण, Kāuç. 13. 1. note. — <sup>8</sup> Cf. D (schol.) to Kauç. 11. 19. — <sup>4</sup> ii. 13. 1. — <sup>5</sup> Ath. Paddh. त्रयाब्दिके गोदानिकं कर्म; Daç. Kar. त्रय संवत्सरे; both texts treat the गोदानं immediately after the अनुप्राप्तनं (Kauç. 58 11). — 6 Ch करिएक्स॰. — 7 So P Bh; Bü Bi and Ath. Paddh. ऋममुमो॰; K त्रमंग्रिमो॰; Ch त्रमंग्रीमो॰; E त्रमग्रीमो॰; ef. sū. 15, and 54. 19. — <sup>8</sup> For ग्रक्स ef. Kāuç. 7. 25, and D (schol.) ibid. — <sup>9</sup> Ch E Bü **॰मान**हुहं; cf. Kāuç. 7. 23, and D (schol.) ibid. — <sup>10</sup> E कंख॰. — 11 Ath. Paddh. adds as follows: इध्माबहि:। ब्रीहियवा। श्मोपनिका (cf. Åçv. Gr. i. 17. 3) एतान्संभारान्समुद्धता । अव्यवसद्येतादि (AV. xix. 68. 1; MSS. त्रव्यसञ्च॰) गोदानिकं तन्त्रं — ततः यदमे तपसा तपो अमे तपसायामह इति दाभ्यां (vii. El. 1. 2) परिसमूहयति (see Kāuç. 57. 23) । सं मा सिंचित्विति (vii. 33. 1) विः पर्युचिति (see ibid. su. 22). The passage contained in this and the next sūtra is repeated at Kāuç. 67. 20 fg.; 94.11 fg ; 135. 4 fg., etc. -

ङ्मुख उपविश्यान्वारब्धायं शान्युदकं करोति । ६ । तनैतत्मूक्तमनुयोजयितं । ९ । चिरेवाियं संप्रोक्षिति । ६ । चिः कारयमाणमाचामयित च संप्रोक्षिति । ६ । विः कारयमाणमाचामयित च संप्रोक्षिति च । ९ । शकृत्पिग्रहस्य स्थालक्ष्पं कृता सुदृदे ब्राह्मणाय प्रयक्षति । १० । तत्सुदृद्दिश्चणतो ऽयेरुद्द ब्राह्मणाय प्रयक्षति । १० । तत्सुदृद्दिश्चणतो ऽयेरुद्द ब्राह्मणाय प्रयक्षति । १० । अथास्मा अन्वारब्धायं करोति । १२ । आयुद्दा इत्यनेन सूक्तेनाज्यं जुद्धन्मूिर्धं संपातानानयित । १३ । दक्षिणे पाणावश्ममग्डल उद्याच उत्तरसंपातानस्थालक्ष्य आनयित् । १४ । अमिम्मोजोमानीं चोदपाचे ऽवधाय। १५ । स्थालक्ष्ये द्वी शान्युदकमुण्णोदकं चैकधाभिसमासिच्यं । १६ । आयमगन्सविता क्षुरेणेत्युदपाचमनुमन्त्रयते । १० ।

¹ Ch E ॰ वार्ट्या दें हिंत सूक्तेनानुयोजनं. — ³ Daç. Kar. ॰ प्रोन्सं॰; K P Bh ॰ प्रों. — ¹ Ch प्रोन्नति; Daç. Kar. यमातनी (etc., xi. 6. 23 in full) सर्वा इमा श्राप श्रोषधय इति (Kāuç. 9. 9) विरेवान्प्रोन्संप्रोन्नति (!). — ⁵ So K; the rest विष्य॰. — ⁶ Bü विष्य॰. — ⅙ K Bh Ch (prim. man.) श्रयासान्वार्ट्याय (with double sandhi). — ॰ ii. 13. 1. — ¹⁰ Ath. Paddh. कुमार्ख मूर्ष्यः — ¹¹ Ath. Paddh. पुनर्सनैव मूक्तेन जुड़यात् अपमम्प्रें । पुनर्सनैव जुड़यात् उद्पावे । . . . तिस्वान्खान्छपं कृत्वा उत्तर्रसंपातान्सवीनानयति. — ¹² So P Bh; Bü Bi अममृमो॰; K अमिप्रमो॰; Ch E अममोमो॰; Daç. Kar. सममृमगनोसिहित (?) उद्पावे; Ath. Paddh. सममृमोनोमानीयसहिते(!) उद्पावे; cf. sū. 2, and 54. 19. — ¹³ K P Bh चैक्धािभः॰; cf. Kāuç. 54. 19. — ¹⁴ vi. 8. 1; Ath. Paddh. and Daç. Kar. सायमगन्सविता चुरेणिति तिसृभः. But Daç. Kar. in citing the verses in full substitutes viii. 2. 17 for vi. 68. 3; cf. the following sūtras.

श्रदितिः श्रमिष्ठित्युन्दिति । १६। यत्सुरेणेल्युद्कपन्तं श्रुरमिद्ध श्रोत्य विः प्रमार्षि । १९। येनावपदिति दिस्य स्थालक्षे करोति । २०। एवमेव हितीयं करोति । २०। एवमेव हितीयं करोति । २०। एवं तृतीयम् । २२। एवमेवोत्तरस्य केशपक्षस्य करोति । २३।॥ ४॥॥ ५३॥

अथ नापितं समादिशत्यक्षात्वन्वपै केशक्ष्मश्रुरोम परि-वप नखानि च कुिर्विति । १। पुनः प्राणः पुनर्मैतिन्द्रि-यमिति विन्निमृज्य । २। त्विय महिमानं साद्यामीत्य-नतो योजयेत । ३। अधिनमुप्तकेशक्ष्मश्रुं कृत्तनखमाञ्चा-वयित । ४। हिरायवर्णा व्यति मूक्तेन गन्धप्रवादा-भिरलंकृत्य । १। स्वक्तं मण्डत्यानिक्ति । ६। अधिनमहतेन

¹ vi. 68. 1; K प्रमञ्जूतु•. — ² viii. 2. 17. — (sec. man.) उदक्पचं; BiP Ch (prim. man.) उदक्पाचं; E उदक्पाचं — 4 So all MSS. except K, which reads • द्वि: श्वीतः, Ath. Paddh. बुरश्चीतनं करोति. — <sup>5</sup> So K; the rest निष्प्र. — <sup>6</sup> vi. 68. 3. — <sup>7</sup> Ath. Paddh. दर्भपिजु-जीसहितान्त्रेशान्. — 8 Ath. Paddh. ततो दिचणस्य नेशपचस्य उत्तरस्य केशपचस्य उंदर्न पुनःपुनः तृप्तः (!for उप्तः?) । स्कृत्सकृत्तंत्रः — " Ath. Paddh, and Dac. Kar. ऋष नापितप्रैष:. — 10 Cf. Par. Gr. ii. 1. 21; Āçv. Gr. i. 17. 17. — 11 vi. 53. 2; vii. 67. 1. — निर्मृज्यः; Ath. Paddh. and Day. Kar. ऋधंमुण्डिते शिर्सि एताभ्यां पुनः चुरसंस्कार:. — 13 Ath. Paddh. देवदत्तप्रमंगि लिय महिमानं (MSS. मियमानाः!) साद्यामि — 14 Thus emended : KBüBhPCh and Dag. Kat. कृत°; E Bi कृत°. — 15 i. 33. 1. — 16 Ath. Paddh. and Dac. Kar. इ-रेखवर्णा इर्ति सूक्तेन कलशोदकमिमन्त्रासावयति यसे गन्ध इति तिमृभि: (xii. 1. 23-5) गन्धपुष्पाद्यभिमंत्र्य; ef. Kāue 13. 12. — <sup>17</sup> vii. 30. 1. — <sup>18</sup> Ch **ेखनिता**: these two words are wanting in E; Day, Kar. and Ath. Paddh. कज्जलमभिमंत्र्य (MSS. काजल॰) ऋचिणी(।) श्रंजनं करोतिः —

वसनेन परिधापयित परि धन्नेति डाभ्याम् । १। एह्य-श्मानमा तिष्ठेति दिक्षिणेन पादेनाश्ममगडलमास्थाय प्रदक्षिणमग्मिनुपरिणीय। १। अर्थास्य वासो निर्मुष्णाति यस्य ते वास इत्येतया । १। अर्थनमपरेणाहतेन वसने-नाह्यादयत्ययं वस्ते गर्भ पृथिव्या इति पन्निभः । १०। यथा द्यौर्मनसे चेतसे धिय इति महावीहीणां स्थाली-पाकं श्रपयिता शान्युदकेनोपसिच्याभिमन्त्य प्राश्य-ति । ११। प्राणापानावोजो ऽसीत्युपदधीत । १२। तुभ्यमेव जरिमन्ति कुमारं मातापितरी निः संप्रयक्षेते । १३। घृतपिग्रडानाश्यतः । १४। चूडाकरणं च गोदानेन व्या-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ii. 13. 2, 3. — <sup>2</sup> ii. 13. 4. — <sup>3</sup> Bi has a colon here; Daç. Kar. त्राचार्य (!) वस्त्रं समर्पयिति; Ath. Paddh. उत्तरवास ऋदत्तं गृह्णा-त्यपाध्याय:. — <sup>4</sup> ii. 13. 5. — <sup>5</sup> xiii. 1. 16-20. — <sup>6</sup> ii. 15. 1; vi. 41. 1. For the first of these pratīkas and several others, following in this and the next four chapters, cf. the आयुष्यगण, Ath. Paric. 34. 4: यथा बी: प्राणापानावोजो असि तुभ्यमेवाचीभ्यां ते मुंचामि लोत देवा त्रावतस्त उप प्रियमन्तकाय मृत्यव त्रा रभस्व प्राणाय नमी (MSS. नम) विषासहिमित्वायुष्याणि । ४।. The pratikas are: ii. 15.1; 17.1; 28.1; 33. 1; iii. 11. 1 (i. 10. 4); iv. 13. 1; v. 30. 1; vii. 32. 1; viii. 1. 1; 2. 1; xi. 4. 1; xvii. 1-5; cf. Kāuç. 52. 18; 57. 31. etc. — <sup>7</sup> Daç. Kar. माण्वकं (Cod. माण्कं). — 8 ii. 16, 1; 17, 1; cf. the preceding <sup>9</sup> ii. 28. 1; cf. note 6. — <sup>10</sup> Daç. Kar. प्रस्पं प्र-यक्ते (Cod. ॰यक्ति) । प्रथमं पिता मातुः । दितीयं माता पितुः तृतीयं पिता मातुः; Ath. Paddh. षट्सूकावृत्तिः — 11 Dac. Kar. पुनर्ननैव स्क्रेन चीन्घृतपिण्डान्प्रत्येकप्रत्येकं सपात्याभिमच्य कुमारं प्राण्यति । ततः पूर्वोक्तानि चलारि परिदानानि ददाति(cf. sū. 17, and the notes to Kāuç. 58 16.17, and 18) । इति गोदानं : Ath. Paddh.... कुमार्पिची: (Cod. कुमार् पि॰) प्राञ्चाति (!) . . . पूर्वोक्तानि च चलारि परिदानानि ददाति। दिति गोदानं समाप्तं. Both paddhatis treat the नामकरणं, of which ceremony the परिदानानि form a part (see Kāuç. 58. 18, note), before the गोदानं. — 12 Ch K P B चूडकर्एं. —

ख्यातम् । १५। परिधापनाश्ममग्राङ्खवर्जम् । १६। शिवे ते स्तामिति परिदानान्तानि । १७। पार्थिवस्य मा प्र गामेति चतम्नः सर्वाग्यपियन्ति । १६। अमिममोजो-मानी च दूर्वा च केशांश्व शकृत्पिग्रं चैकधाभिसमा-हृत्य । १९। शान्तवृष्ठस्योपयादधाति । २०। अधिकरणं ब्रह्मणः कंसवसनं गौर्दिश्चगा। २१। ब्राह्मगान्भक्तेनोपेप्स-नि । २२। ॥ ५॥॥ ५४॥

उपनयनम्<sup>1</sup>। १ । श्रायमगिन्निति मन्त्रोक्तम्<sup>१</sup>। २ । यन्स्रुरेगोत्युक्तम्<sup>१</sup>। ३ । येनावपदिति<sup>10</sup> सकृदपिञ्चलि<sup>11</sup>। ४ ।

<sup>1</sup> Ath. Paddh. adds: भेषं गोदानवत् । तुभ्यमेवेति (ii. 28.1) अनुयोजनं शान्युदने (cf. Kāuç. 53 6); Daç. Kar. treats the चुडाकरणं in full (त्रथं संवत्सरे दिसंवत्सरे वा चूडाकरणमुखते), agreeing with the Ath. Paddh. in employing ii. 28. 1 in connection with the MI-न्युद्कं — 2 viii. 2. 14. — 3 Cf. Kāuç. 58. 18, note; Daç. Kar. र्ति चूडाकरणं. — 4 ii. 29. 1; xiii. 1. 59; cf. for the second pratīka the ऋदिष्यगण, su. 11, note. - 5 So PBh; K Bi Bu अमम्मो ; Ch E अमग्रीमाँ : ef. Kāuç. 53. 2, 15. — 6 Ch E • कधाभि: समाहत्य; Bi ॰कधासि:; ef. Kāuç. 53. 16. — 7 Daç. Kar. and Ath. Paddh. गर्भपंचमे गर्भाष्टमे वा गोदानिकं तंत्रं। त्राज्यभागांते शान्युदकं करोति। श्रा यातु मित्र (iii. 8. 1; ef. sū. 18) इति सूत्रीनानुयोजनं । मातली (xi. 6. 28) श्रंते । ततो ऽभ्यातानानि जुहोति । तत्र माण्वकं त्रातासमीपे प्राङ्मुख उपविश्व (!) । त्रायुर्दा र्ति सूतेन (ii. 13) त्राज्य जुहोति । कुमारेखं मुर्घि दिचिए पाणावश्ममण्डले उदपावे। उत्तः रसंपातान्त्यां लक्क्पे त्रानयति । वि: सूत्रावृत्तिः; ef. Kanc. 53 6 fg. — 8 vi. 68.1; Daç. Kar. and Ath. Paddh. दूर्वी शान्युद्वमुण्णोदवं चैवधा कृत्वा आयमगित्तति उद्पाचमनुमंत्रयते; cf. Kauc. 53. 16. 17. — 9 viii, 2. 17; Dac, Kar, and Ath. Paddh. चुरमार्जन उप्पेनित (vi.  $68.1^{\mathrm{b}}$ ) उदकं गृह्य । त्रादित्या इति (vi.  $68.1^{\mathrm{cd}}$ , त्रादितिः म्मयु इत्येकया (vi. 68. 2) उद्देश; ef. Kauç. 53. 17 fg. — 10 vi 68. 3. — 11 Thus Bü alone; the rest ॰पिञ्जूली; Daç. Kar. and Ath. Paddh. वपनं करोति (Ath. Paddh. केंग्र्केट्रनं) सकृत् । दर्भिपज्जूनीवर्ज ; cf. Kāuç. 53. 20. —

लौकिकं च समानामा परिधानात । ५। उपेतपूर्वस्य नियतं सवान्दास्यतो उपीनाधास्यमानः पर्यवेतवतदी- सिष्माणानाम्। ६। सोष्णोदकं शान्युदकं प्रदक्षिणमनुपरिणीय पुरस्तादमेः प्रत्यङ्मुखमवस्थाप । ९। स्त्राह ब्रूहि । ६। ब्रह्मचर्यमागमुप मा नयस्वेति । ६। को नामासि किंगोच इत्यसाविति यथा नामगोचे भवतस्तथा प्रबूर्हि । १०। स्त्रावेयं मा कृता बन्धुमन्तमुपनय । ११। स्त्रावेयं ता कृता बन्धुमन्तमुपनय । ११। स्त्रोवं ता कृता बन्धुमन्तमुपनय । ११। स्त्रोवं ता कृता बन्धुमन्तमुपनय । ११। स्त्रोवं ता कृता बन्धुमन्तमुपनयामीति । १२। स्त्रोवं स्वर्जनदोमित्यञ्चलावुदकमासिच्चित । १३। उत्तरो ऽसानि बह्मचारिभ्य इत्युत्तमं पाणिमन्वादधाति । १४। एष मा स्त्रादित्यपुचस्तन्मे गोपायस्वेत्यादित्यन समीस्ति । १४। स्त्रमन्त्रमन्ते स्त्राहित्यपुचस्तन्मे गोपायस्वेत्यादित्यन समीस्ति । १४। स्त्रमन्तमे स्त्राहेषे साम्त्रका वाहुगृहीतं प्राच्चमव-

<sup>1</sup> Daç. Kar. and Ath. Paddh. give the जीकिं in full, as at Kāuç. 54. 1-7: ऋष नापितप्रैष: (Ath. Paddh. ऋष नापितं समादिश्ति) <sup>2</sup> Е सवा; KBü Ch P Bh सवा; cf. Kāuç. 60. 1; 67. 6. — <sup>3</sup> E Bh Ch (sec. man.) **ेधासमान**. Is the passage to be emended to उपीनाधासमानस्य? Or are these words an interpolation from Kāuç. f0. 1 (त्रप्रोनाधास्रमानः सवान्वा दास्रन्संवत्सरं ब्रह्मौद**निकमिं** दीपयति)? — <sup>4</sup> Ath. Paddh. उपवेश्यति. — <sup>5</sup> Bh ब्रू३हि; Ath. Paddh. and Daç. Kar. तावदाचार्यो ब्रूयात्। आह ब्रूहि. — <sup>6</sup> Ath. Paddh. and Daç. Kar. ब्रह्मचारी वदतिः — <sup>7</sup> Ath. Paddh. and Daç. Kar. पुनरा-चार्यो वदतिः — 8 Daç. Kar. पुनः ब्रह्मचारी। अमुकगोत्र अमुकनोम (!) अमुक्शमी ४हं अमुकप्रवरी ४हं. — 9 Ch (sec. man.) inserts मा between उप and नय, but this is again erased. — 10 Ch omits इति. - 11 Daç. Kar. and Ath. Paddh.... ऋञ्जलिं पूर्याता। ऋदिखाय ऋर्घे ददाति — 12 Dac. Kar. ब्रह्मचारिए पाएँ। गृहीला; Ath. Paddh. द्विएं पाएँ गहीला - 13 So emended; all MSS. of the text and Ath. Paddh. मा; Dac. Kar. मादित्य. — 14 So all MSS, except Ch (sec. man.): °दित्यमीचते: but this correction is again cancelled, so that 'दित्यन समीचते is the final reading of the MS.: Daç. Kar. एव मादित्यपुत्रः। उद्दर्थ तमसस्परि (vii. 53. 7) चादित्यं निरोत्तते. — 15 vii. 105. 1. —

स्थाप्य दक्षिणेन पाणिना नाभिदेशे ऽभिसंस्तभ्य जपति¹। १६। श्रीसम्वसु वसवो धारयन्तु विश्वे देवा वसव
श्रा यातु मिनो ऽमुनभूयादन्तकाय मृत्यव श्रा रभस्व
प्राणाय नमो विषासिहिमित्यभिमन्त्रयते²। १९। श्रथापि
परित्रमाणे³ श्रा यातु मिन इत्यपि⁴ खल्वेतावतेवोपनीतो⁵ भवति⁵। १८। प्रद्धाद्य नी॰प्राणायामान्कृत्वावद्धाद्या³ वत्सतरीमुद्पाने समवेद्ययेत्³। १९। सिमन्द्र नः
सं वर्चसेति¹ द्वाभ्यामुत्मृजिन¹ गाम। २०। ॥६॥ ॥५५॥

श्रहाया दुहितेति हाभ्यां भादमी श्रीं मेखलां वधा-ति । १। मिनावरुणयोस्ता हस्ताभ्यां प्रमूतः प्रशिषा प्रयञ्जामीति पालाशं दग्रं प्रयञ्जति । २। मिनावरुणयो-

<sup>1</sup> Ath. Paddh. तं ब्रह्मचारिएं बाइं गृहीता प्राङ्मुख उपविश्वति उपाध्यायः । द्विणीन पाणिना नाभिद्शे मस्तम्य जपति । त्राचार्यः । दिचिएन हस्तेन ब्रह्मचारिनाभिदेशे (Cod. ब्रह्मचारी॰) संस्पृष्ण जपति — <sup>2</sup> i. 9. 1; 30. 1; iii. 8. 1; vii. 53. 1; viii. 1. 1; 2. 1; xi. 4. 1; xvii. 1-5; cf. the आयुष्यगण, Kāuç. 54. 11, note; Ath. Paddh. पंचपटिन-3 Ch •चरमाणोः ---कायां यथादिष्टान्तथा पठितान्स्कान् -<sup>4</sup> iii. 8. 1. — <sup>5</sup> E •तावती•; Ch (prim. man.) •तावती• — <sup>6</sup> Ath. Paddh. and Daç. Kar. यवाचार्यलरा भवति (Daç. Kar. अथ च आ-चार्यः प्रश्नकः)। तदा त्रा यातु मिच इति सूत्रं गणस्थाने जपति। त्राचार्य उपनयमान इत्येक्या (xi. 5. 3) जपति। अहं बद्रेभिरिति सूतेन (iv. 30) पारंपारं वाचयति ब्रह्मचारिएं — <sup>7</sup> E ॰ प्राण् • — ैं K ॰ वत्सायः Daç Kar. • वसादा. • So only E; the rest वत्सतर्युद्पाने; Daç. Kar. ऋवसाद्य (!) उद्पाचि वत्सतरीमुखं निरीचयेत्; Ath. Paddh. ऋव-काय वत्सतरी (!) उदेपाविण मुखं निरीचते (!) ब्रह्मचारी (!). — 10 vii. 97. 2; vi. 53. 3. — ii Ath. Paddh. (both MSS.) उक्रजन्ति — i2 vi. 133.4.5.— 13 Ath. Paddh. and Dac. Kar. कटिप्रदेशे वधाति। पुनर्भे तिन्द्र-यमिति (vii. 67.1) यज्ञोपवीतं ददाति - 14 Wanting in K = 15 Dac. Kar. treats this and the following two sutras as follows: मिनावर-णयोस्वा ... प्रयक्ताम यज्ञीपवीतमसि यज्ञस्य वा यज्ञीपवीतेनीपन-

स्ता हस्ताभ्यां प्रमूतः प्रशिषा प्रतिगृह्णामि । सुश्रवः मुश्रवसं मा कुर्ववको ऽवियुरो ऽहं भूयासमिति प्रतिगृह्णाति। ३। श्येनो ऽसीति च। ४। अधेनं वतादानोयाः समिध आधापयित । ५। अपे वतपते वतं चरिषामि तच्छकेयं तत्समापेयं तन्मे राध्यतां तन्मे समृध्यतां तन्मे मा व्यनशक्तेन राध्यासं तक्ते प्रववीमि तदुपाकरोमि अपये वतपतये स्वाहा । ६। वायो वतपते । सूर्य वतपते । चन्द्र वतपते । आपो वतपत्यो । देवा वतपत्यो । वेदा वतपत्यो । वतानां वतपतयो वतमचारिषं तद्शकं तत्समाप्तं तन्मे राज्ञं तन्मे समृद्धं तन्मे मा व्यनशक्तेन राज्ञो ऽस्मि तद्धः प्रववीमि तदुपाकरोमि वत्रभयो वतपतिभ्यः स्वाहेति । ९। अध्यनं वज्ञमेखलमा-

ह्यामीति माणवकस्य दिवणबाज्ञमुङ्गृत्य वामस्कन्धी वै धारय (!) श्लेनी ऽसि . . . ब्रह्मचारी (Cod. ब्रह्मचारिणो) दंडं प्रतिगृह्णाति सुश्रव . . . मूयासम् । तूष्णों कृष्णाजिनं ददातिः Ath. Paddh. . . . दण्डं प्रतिगृह्णाति ब्रह्मचारो श्रसितचैलेनं (!both. MSS.) ददाति । प्रजापते न त्वदेतान्यस्य इति (vii. 80. 3). —

¹ Thus emended; MSS. and Daç. Kar. सुश्रव; cf. Pār. Gr. ii. 4. 2; Āçv. Gr. i. 22. 21; Gobh. Gr. ii 10. 41. — ² vi. 48. 1. — ³ E आदापयित; Ath. Paddh. and Daç. Kar. पुष्पाचितां श्रंजिलं (Daç. Kar. पुष्पोदकाञ्जलं) पूर्यित्वा। श्राञ्चेनाभिघार्य। ब्रह्मचारिव्रतं दाद्भविकं वा षड्डिर्षिकं वा चिविष्कं वा एकविषकं वा श्रहोरांचं वा रोम्मल्यारणं। श्रह्मारचीरभोजनं। श्रधःश्यनं। यथाशास्त्रविहितं यथा सर्थमाण्धमेकं। यथाश्रत्र्या चिर्यामि तद्यो निवेदयामि। श्रुपये खाहा।तत्र मे ऽविद्ममलु तथा श्रम्लु इति ब्रूयात्।श्र्मये खाहा।पुनरञ्जलं प्रयित्वा उद्केनाभिघार्य। यथाशाक्पिठतं ततुर्वे निवेदयामि तत्र मे ऽविद्ममलु तथा श्रम्ले व्रताद श्रष्टी समिध श्राद्धाति. — ¹ Daç. Kar. (twice) व्यनश्रत्तेन. Are the words to be emended to विनश्रत्तेन or नीनश्रत्तेन? cf. sū. 7. — ⁵ Cf. VS.i.5; ii. 28; Māitr. S. iv. 9. 24; TS 1.5. 10. 3; Tāit. Ār. iv. 41. 3–6; Çāūkh. Çr. iv. 8. 6; 12. 8 — ⁶ Bi स्वचार्ष. — ¹ Is the word to be emended to च? cf. sū. 6. — ⁶ Ch has

हितसिमत्नं सावित्रीं वाचयित। । पद्धः प्रथमम्। । । ततो ऽर्धर्चेशः । १० । ततः संहिताम् । ११ । ऋषैनं संशास्त्रयप्रेश्वासि ब्रह्मचारिन्मम चापो ऽशान कर्म कुरूर्धे- स्तिष्ठन्मा दिवा स्वाप्तीः सिमध आधेहि । १२ । ऋषैनं भूतेभ्यः परिद्दात्ययये । त्वा परिद्दामि ब्रह्मणे ता परिद्दाम्युदङ्क्याय ता श्रूल्वाणाय परिद्दामि मार्त्यु जयाय ता स्वाचाणाय परिद्दामि मार्त्यु जयाय ता मार्त्यवाय परिद्दामि मार्त्यु जयाय ता विशालेयाय परिद्दामि हाहाहू हूभ्यां ता गन्धर्व। भ्यां परिद्दामि यो- परिद्दामि हाहाहू हूभ्यां ता गन्धर्व। भ्यां परिद्दामि यो-

the numbers २, ३ etc. before the colons; Daç. Kar. fills out as follows, in accordance with sutra 6: वयो जतपते (Cod. ॰पतये) जतं चरिषामि वायवे (Cod. वायो) जतपतये खाहा।२। सूर्य जतपते (Cod. ॰पतये) जतं च॰ सूर्याय जतपतये खाहा।३। etc. इति अष्टी जतानि; Ath. Paddh. ... इत्यष्टी संवा: कल्पजा:. Cf. TS. i. 6. 6. 3. —

² P Bi घ्वाप्सी:. — ³ Daç. Kar. ग्रथाचार्य <sup>1</sup> E ॰सभितंः — त्राचारं कथयति। खस्थाने उपविश्य त्रप्रेश्वासि ब्रह्मचारित्रम गौरवीं (!) कुर्याः (Cod ॰ यात्)। ... मा दिवा खाप्सीः । नित्यं भोजनकाने त्रपो (शान कर्म कुरू। ऊर्ध्वसिष्ठका कूप निरीचयेः (Cod •येत्)। मा वृचारोहणं कुर । मा यँद्वायं (!) कुर । बाढिमिति । इत्येवमादि ग्राचारान्कथयति । करवाणीति ब्रह्मचारी वदिति. Cf. Āçv. Gr. i. 22. 2; Çāñkh. Gr. ii. 4. 5; Gobh. Gr. ii. 10. 34; Pār. ii. 3. 2; Çat. Br. xi. 5. 4. 5. -4 Ath. Paddh. ऋषैनं भूतेभाः परिददामीति षोडण परिदानानि ददा-तीति; Daç Kar. ततः वीडण परिदानानि ददाति। अधैन भूतेभ्यः परि-ददाम्यपंचे etc. as above. — 5 Thus emended. All MSS. and Dac. Kar. (cf. the preceding note) परिद्दाम्य॰; it is probably an old error, due to the subsequent occurrences of the word in the formula. -6 Ch •मे; Bh •पए. — 7 Daç. Kar. उट्काय. — 3 KBii श्रूल्वाणाय; Daç. Kar. मूझाणायः — 9 So emended; KPBhBi मार्तुजयाय; ChE Bu and Dac. Kar. मार्तुजिय; Pet. Lex. emends to मार्त्वुजर्य (dative of मार्त्युजयी). — 10 So emended; KPBhBiE मार्त्त्रवै:; ChBü and Dac. Kar. मार्त्तवै; this latter reading is emended to मार्खर्वै by the Pet. Lex. to match the emended मार्त्भेजया; see the preceding note. Cf. also viii. 10. 23. - 11 Ch here inserts et, above the line. -

गक्षेमाभ्यां ता परिदरामि भयाय च ताभयाय च परि-दरामि विश्वेभ्यस्वा देवेभ्यः परिदरामि सर्वेभ्यस्वा देवेभ्यः परिदरामि विश्वेभ्यस्वा भूतेभ्यः परिदरामि सर्वेभ्यस्वा भूतेभ्यः परिदरामि सप्रजापतिकोभ्यः । १३ । स्वस्ति चरतादिहेति मयि रमन्तां ब्रह्मचारिण उत्यनुगृह्णीयात । १४ । नानुप्रणुदेत । १५ । प्रणीतीरभ्यावर्तस्वेत्यभ्यात्म-मावर्तयित । १६ ।

यथापः प्रवतां यन्ति यथा मासा ऋहर्जरम् । एवा मा ब्रह्मचारिणो धातरायन्तुं सर्वदा ॥ स्वाहेत्याचार्यः समिधमादधातिं । १९ । ॥ ९ ॥ ॥ ५६ ॥

श्राह्याया दुहितेति हाभ्यां भाद्रमी श्री मेखलां ब्रा-स्रणाय बधाति। १। मीवीं श्रानियाय धनुर्ज्यो वा।२। श्रीमिकीं वैश्याय । ३। मिनावरुणयोस्त्वा हस्ताभ्यां

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> E and Daç. Kar. भवाय च लाभवाय. — <sup>2</sup> Wanting in K. — 3 Daç. Kar. reads the passage beginning here as follows: सर्वेभ्यस्ता भूतेभ्यस्त्वा । सुन्याणाय (! for शृल्बाणायः) त्वा । सप्रजापतिकेशः परिद-दोमि। त्रीहियवश्रमीमियोदकेन स्रभिमंत्र्य मुर्धि द्वात् । इति परि-दानं. - 4 Cf. Cat. Br. xi. 5. 4. 3; Āçv. Gr. i. 20. 8; Çánkh. Gr. iv. 18. 2. - 5 vii. 105. 1; Daç. Kar. and Ath. Paddh. ऋर्धचैन त्रात्मसंसुखं करोतिः — 6 Bü प्रपताः; Daç. Kar. पर्वताः — 8 Ch धारयन्; Daç. Kar. reads the last two pādas as ०वरं follows: एवा वा ब्रह्मचारिणो धातरायंषि कल्पतां (!); Ath. Paddh. यथापः प्रवता यंत्रेकया कल्पज्ञयाः Cf. Taitt. Ar. vii. 3. 3; Taitt. Up. <sup>9</sup> Daç. Kar. and Ath. Paddh. add here: तत: ग्रभ्याता-नानि जुहोति । वाताज्ञात (iv. 10. 1; cf. Kāuç. 58. 9) इति ग्रङ्ख-मणि संपात्वाभिमंत्र्य ग्रीवायां बभ्राति । ततः संध्यावद्नं करोतिः Ath. Paddh. संध्यालोकषट्टरोति (! for संध्यां वषट्टरोति?); cf. Kāuç. 57. 16, 10 vi. 133. 4, 5. — 11 Ch Bi धनुर्धाः —

प्रसूतः प्रशिषा प्रयञ्जामीति पालाशं दग्रडं ब्राह्मणाय प्रयद्धति । ४ । आश्वत्यं श्वचियाय । ५ । न्ययोधावरोहं वैष्याय। ६। यद्यस्य दग्डो भज्येत य ऋते चिदभिश्चिष' इत्ये-तयालभ्याभिमन्त्रयते। ७। सर्वत्र शीर्गे भिन्ने नष्टे ऽन्यं कृता पुनर्मेतिन्द्रियमित्यादधीत ै। । अथ वासांसि। ।। रै**खेयहारि**खानि ब्रास्यस्य। १०। रीरवपार्षतानि⁴ श्वचि-यस्य । १९ । आजाविकानि वैष्यस्य । १२ । सर्वेषां **द्यौमशाणक्वत्रत्रत्रत्रम्⁵ । १३ । काषायाणि । १४ ।** वस्त्रं चाप्यकाषायम् "। १५। भवति भिक्षां देहीति ब्रा-स्रणश्चरेत्¹।१६। भिष्ठां भवती ददात्विति स्रवियः।१९। देहि भिक्षां भवतीति वैग्यः । १६ । सप्न कुलानि बास-णश्चरेत्रोणि स्वियो हे वैश्यः। १९। सर्व यामं चरेंद्रैसं स्तेनपतितवर्जम् । २०। मय्यय इति "पञ्चप्रश्नेन जुहो-ति। २१। सं मा सिञ्चन्तिति विः पर्युक्षति । २२। यद्ये तपसा तपो ऽये तपस्तपामह इति हाभ्यां परि-

¹ xiv. 2. 47. — ² vii. 67. 1. — ³ K E °द्दीत. — ⁴ K P Bi Bh °पारिषतानि. — ⁵ E Ch (sec. man.) ॰ भागः. — ⁶ Ch °वस्त. — ² K याथका॰. — ॰ K P Bh °काषायों (! for °काषायं ग्रों. the latter belonging to the next sūtra?). — ॰ Ch P have a colon here, perhaps misunderstanding भवति as the verb, and joining it to the previous sūtra? — ¹⁰ Ath. Paddh. and Daç. Kar. ग्रव खाने सन्धालोकपद्वरिति (cf. Kāuç. 56. 17, note) । भिन्नां च। माता प्रथमं भिन्नां ददाति। श्रों खिला गृहीला । भिन्नां ब्रह्मचारी गुरवे निवेदा । भिन्नां भी दित मन्त्रेण । ग्राचार्यः प्रतिगृह्णाति। सुभिन्नां भीरिति(!). — ¹¹ vii. 82. 2. — ¹² vii. 33. 1. — ¹³ Bū Ch E Bi चिष्प॰. — ¹⁴ Ath. Paddh. and Daç. Kar. ततो ग्रिपकार्यं करोति। ग्रवचसचित (Cod. ग्रवसचित; xix. 68. 1) जपित। सं मा etc. as Kāuçika. — ¹⁵ vii. 61. 1, 2. —

समूहयति।२३। इदमापः प्रवहतेति पाणी प्रक्षालयते ।२४। सं मा सिञ्चन्विति विः पर्युक्षति । २५। अये समिध-माहाषेमित्याद्धाति चतसः । २६। एधो ऽसीत्यूष्मभक्षं भक्षयत्या निधनात ।२९। तं नो मेध इत्यूपतिष्ठते ।२६। यद्बमिति तिसृभिभेंक्षस्य जुहोति । २९। अहरहः सिमध आहत्ये तं साय प्रातरभ्याद्ध्यात्। ३०। मेधाजनन आयुष्ये जुहुयात् । ३१। ॥ ५९॥ विति । ३२।॥ ६॥॥ ५९॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> vii. 98. 3. — <sup>2</sup> Bi •चान्यति. — <sup>3</sup> vii. 33. 1. — <sup>4</sup> Bü Ch E Bi चिप्प॰. - 5 Ath. Paddh. and Daç. Kar. पुन: चि: पर्युच्ति। अप्रये 6 xix. 64. 1; Ath. Paddh. and Daç. Kar. ला जुष्टं प्रोचामि -चतम्भिः प्रत्येकं समिधमाद्धातिः Then follow in Daç. Kar. four verses corresponding to xix. 64. 1-4 with the following variants: Verse 1d, यक्ति for यक्त; 2°. भोजय for वर्धय, and at the end of the verse there is added दीर्घमायुः कृणीतु मेः 4d, ग्राचार्याय for ग्रा शंसयः — <sup>7</sup> vii. 89. 4; E निधानात् — <sup>8</sup> vi. 108. 1. — <sup>9</sup> Ath. Paddh. ग्राप्ति — <sup>10</sup> vi. 71.1-3; Daç. Kar, eites the verses in full, substituting vi. 53. 2<sup>cd</sup> for vi. 71. 3cd: वैश्वानरो(नो) ग्रद्धासन्पा ग्रनसिष्ठाति दुरितानि वि-श्वा - "For the श्वायुष्यगण see Kauç. 54. 11, note; for the मधाजनन, Kauç. 10. 1 fg. - 12 The Ath. Paddh. adds a chapter of वेदनतानि, to wit: त्रिषवनं। ग्रनसामिते भोजनं। ग्रध:श्रायित्वं। मैस्त्रतं (! for मीन॰?) द्वादशराचं चरेत्। तचभावात् द्विजानां नाई इति वचनात् ॥ ऋथा-ब्दिके वेदव्रतं करोति।... खण्डिले ऽपिं खापियला वपनं करोति। पुष्पाचिताञ्जलिं पूर्यावा त्राज्येनाभिघार्य। वेदव्रतं सांवत्सर्तिकं रोम-नेखानि (!) धारर्णे यथाशास्त्रविहितं। यथासार्यमाणधर्मकं। यथाश्रत्या चरिष्यामि etc. (as in Kāuç. 56. 5, note) ... तथास्त्वित्याचार्यो ब्रुयात्। अपये व्रतपतय इत्यष्टी समिध आद्धाति। इति वेदव्रतग्रहणं समाप्तं॥ त्रय वेदवतदीचणमुच्यते। इदावत्सरायेति चतम्भिः कौशिकोत्तैः (42.1) त्राच्यं जुइयात्। समिधी अथादध्यात्। एतदनन्तरं सर्वं पूर्ववत्वारोति। अभ्याताना वुत्तरतंत्रं। इति वेदव्रतं समाप्तं॥ त्रथे कलावृतं घरमासिकं करी-ति। ग्रहण्मुद्दीचणं वेदत्रतवत्करोति॥ त्रथ मृगाद्दत्रतं(!both MSS.) उच्यते। षड़ावमध्ये ऋथचसश्च (MSS. ऋथसञ्च; xix.68.1) जपति। खाण्डिले ऽपिं

भद्राय कर्णः क्रोशतु भद्रायाक्षि वि वेपताम् । परा दुःष्वभ्यं सुव यद्भद्रं तन्न आ सुव ॥ अक्षिवेपं दुःष्वभ्यमाितं पुरुषरेषिणीम् । तदस्मदिश्वना युवमिप्रये प्रति मुच्चतम् ॥ यत्पार्श्वाद्रसो मे अङ्गादङ्गादववेपते। अश्विना पृष्करस्रजा तस्मानः पातमंहस

इति कर्ण कोशनामनुमन्त्रयते। १। अश्चि वा स्फुरत्। २। वि देवा जरसोत देवा आवतस्त उप प्रियमन्तकाय मृत्यव आ रभस्व प्राणाय नमो विषासहिमित्यभिमन्त्रयते । ३। ब्राह्मणोक्तमृषिहस्तश्च। ४। कर्मणे वां वेषाय वां सुकृताय वामिति पाणी प्रश्चाल्य। ५। निर्देरमेण्य इति सं-धाव्या ६। शुडा न आप इति विषय जीवाभिराचम्य १२१३। ९। एहि जीविमत्याञ्चनमणि ब्रधाति। ६। वाताज्जात इति

स्थापियला वपनं करोति। मेखलायज्ञोपवीतदण्डादानं यथोतं करोति (Kāuç. 56. 1 fg.)। पुष्पाचिताञ्जलि पूर्यिला। मृगार्त्रतं अनलमिते भोजनं। अधःश्यिलं विषवणं असमिते भोजनं। अचीरभोजनं। रोमनखानि धारणं (!)। यथाशास्त्रविहितं etc. (like the वेद्त्रत above)। इति मृगार्त्रतं॥ विषासहित्रतं विरात्रं वा चतूरात्रं यहणं उद्दीवणं। मृगार्त्रतत्त्वरोति॥ यमत्रतं द्वादश्रातं मृगार्वत्वरोति। त्रताते धेनुद्विणा। त्रह्मारी ददाति —

¹ Ch E P Bi दुखमं. — ² K ॰वेषं. — ³ K Bh ॰रेषणों. — ⁴ K मुश्चतां. — ⁵ K B Ch E Bi पातु॰. — ⁶ Ch स्करत; E पुरत. — ² iii. 31. 1; iv. 13. 1; v. 30. 1; vii. 32. 1; viii. 1. 1; 2. 1; xi. 4. 1; xvii. 1-5; cf. the चायुष्यगण, Kāuç. 54. 11, note. — ⁵ E has a colon here. — ⁵ VS. i. 6; TS. i. 1. 4. 1; Tāitt. Br. iii. 2. 4. 1; Māitr. S. i. 1. 4; cf. Kāuç. 1. 36. — ¹⁰ xvi. 2. 1. — ¹¹ xii. 1. 30. — ¹² D (schol.) to Kāuç. 3. 4, जीवा खेति चत्रमुभि: (xix. 69.1-4). — ¹³ MSS. ॰चस्थेहि, with Vedic sandhi (Whitney 127, end). — ¹⁴ iv. 9. 1. — ¹⁵ iv. 10. 1; cf. the Paddhatis, Kāuç. 56. 17, note. —

कृशनम्। १। नव प्राणांनिति मन्त्रोक्तम्। १०। घृतादु समा त्वा चृतत्वृतुभिष्ट्वा मुज्ज्ञामि त्वोत देवा आवतस्त उप पि-यमन्तकाय मृत्यव आ स्भस्त प्राणाय नमो विषासहि-मित्यभिमन्त्रयते । १९। निर्दुर्रम्ण्य दित सर्वमुर्रभच्य ग्रैर-रण्ये ऽप्रतीहार प्रलिम्पति। १२। अथ नामकरणम् । १३। आ स्मिल्यविद्यामुदक्ष धारामालम्भयति । १४। पूतुदारं बद्याति । १५। पाययति । १६। यते वास व

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> v. 28. 1. — <sup>2</sup> v. 28. 14, 12, 13; iii. 11. 1; iv. 13. 1; vii. 13. 1; v. 30. 1: vii. 32. 1; viii. 1. 1; 2. 1; xi. 4. 1; xvii. 1-5; cf. the आयु-खगण, Kauç. 54. 11, note. — 3 Ch •मन्तयति. — 4 xvi. 2. 1. — <sup>5</sup> Ch E Bü प्रति॰; cf. Kāuç. 28. 13. Or is प्रतीहारं the right reading as in Kaue. 29, 22? - 6 Dae. Kar. and Ath. Paddh. एकादशे ऽहनि द्वादशे वा त्रयोदशे वा मासे वा प्रथमवदस्य मातृक्पस्थे। तालुनि संपा-तानानयति दिधमध्याभ्यति (Daç. Kar. •भ्रमयति; cf. Kauç. 10. 17, 18) । शतराचं वा नामकरणमुखते। यथाकुनधर्मेण वा cf. the त्रायुष्यगण Kāuç. 54. 11, note. — 8 K •विक्रिनामु॰. — 9 Ath. Paddh. and Daç. Kar. ग्रा रमखेळर्घमूक्तेन माण्वकस्य दिचणहरी •धारां निनयति।. Then follow in the Dac. Kar. verses 1-10 of viii. 2. in full. — 10 K Ch (prim. man.) पूत•; ef. Kāuç. 8. 15. — 11 Daç. Kar. and Ath. Paddh. देवदार्मणि (Ath. Paddh. शानमणि) संपात्याभिमंत्र्य निघुष्य बञ्चाति. — 12 Daç. Kar. and Ath. Paddh. पाययित। ततः पृष्णाहाते नाम करोति। द्वाचरं चतुरचरं वा। मन्यसंयुक्तं (! for मनुष्य॰?) देवतासंयुक्तं वा । हिर्ण्यमनाधाय पिता माण्यकस्य दिचिणतस्तरी (! for °त: कर्णे ?) नाम कथयति. - 13 viii. 2. 16. -14 Ath. Paddh. and Dac. Kar. यत्ती वास इत्युचा यंत्रनिर्मुत्तवस्त्रेण उदग्दमेन आकादयति ततः चलारि परिदानानि ददाति। भिवे ते सामिति द्वाश्वां (viii. 2. 14. 15; but Daç. Kar. cites in full only viii. 2. 14. 15ab, dividing the whole into two verses after ते हटे, at the end of the second line of verse 14) पार्थिवस्थित द्वास्यां (ii. 29. 1, 2) मा प्र गामेति दाभ्यां (xiii. 1. 59, 60) त्रीहियवौ श्रमीप्रान्तानि उदकं च। बावापृथिवीभ्यां ला परिदर्शाम (both MSS. of Ath. Paddh. ॰द्दाति;

कुमारं प्रथमं निर्णयिति । १६। शिवौ ते स्तामिति वी-हियवौ प्राशयित । १६। श्रह्ने च त्वेत्यहोराचाभ्यां परि-ददाति । २०। श्रादे त्वेत्यृतुभ्यः । २१। उदस्य केतवो मूधीहं विषासहिमित्युद्यन्तमुपितष्ठते । २२। मध्यंदिने इस्तं यन्तं सकृत्पयायाभ्याम् । २३। श्रंहोलिङ्गानामापो भोजनहवीं खुक्तानि । २४। उक्तमासु यन्मातली रषकीत-मिति सवासां हितीया। २५। ॥ ६॥ ॥ ५६॥

cf. Kāuç. 54. 14, note; 54. 17)। कुमारस्य मूर्षि ददाति पुनः। शिवी ते सामिति द्वाभ्यां (viii. 2. 18. 19) पार्थिवस्थिति द्वाभ्यां मा प्र गामिति द्वाभ्यां त्रीहियवाभ्यां त्वा परिद्दामि। अहे च त्वेयेक्या (viii. 2. 20) पार्थिवस्थिति दे मा प्रगामिति दे अहोराचाभ्यां त्वा परिद्दामि। श्र-देखेक्या (viii. 2. 22) पार्थिवस्थिति दे त्रोहियवा श्रमीपित्रका उदकं च। च्यतुभ्यस्त्वा परिद्दामि। माणवकस्य मूर्षि द्दाति। अभ्यातानाद्यत्तर्तन्त्रं।... इति नामकर्णं समाप्तं —

<sup>1</sup> viii. 2. 14; Ath. Paddh. and Daç. Kar. श्रथ चतुर्थे मासि निष्प्रमणमुच्चते। शिवे ते सामिति दाभ्यां कुमारस्य गृहाद्वहिनिः क्राम-यति। उद्देशं तमसस्परि इत्येकया (vii. 53. 7) त्रादित्यं निरीचते। एवं नुमारस्य पूर्वीतानि चलारि परिदानानि ददाति (cf. sū. 17, note)। ग्रभ्यातानायुत्तरतंत्रं जुहोति । निर्णयनं समाप्तं — 3 Daç. Kar. and Ath. Paddh. ऋष षष्ठ (Ath. Paddh. ऋष्टमे) मासि अ-न्नप्राप्त्रनम्चते । त्रवचसय (MSS. त्रवसय; xix. 68. 1) इत्यावभ्या-तानानं कृत्वा। भूमे मातिरिखेकया (xii. 1. 63) कुमारं भूम्यामुपवेश-यति। प्रिंवी ते स्ताम् etc. त्राभ्यां (viii. 2. 18, 19) ब्रीहियवावाभमंत्र्य निघृष्य पाययति सर्वाद्मायं पूरयति । सुक्सुवं पुस्तकं द्रव्यं ददाति पूर्वी-कार्नि चलारि परिदानानि ददाति (cf. su. 17, note, and 20) खर्सि न इन्होमिति (!) कुमारमद्वं प्राप्त । अभ्यातानाबुत्तरतन्त्रं। इत्यद्रप्राप्तनं समाप्तं. — 4 viii. 2. 20. — 5 viii. 2. 22; for this and the preceding <sup>6</sup> xiii. 2. 1; xvi. 3. 1; xvii. 1-5 sūtra cf. sū. 17, note. — 8 Cf. Kāuç. 52. 16. For the ऋहोिलङ्गगण see 9 xi. 6. 23; cf. the end of the Kāuç. 32. 27, note; cf. 52. 16. — ऋंहोिलङ्गगण Kāuç. 32. 27, note. —

विश्वे देवा' इति विश्वानायुष्कामो यजते'। १। उप-तिष्ठते। २। इदं जनासं इति द्यावापृथियो पृष्टिकामः । ३। संपत्कामः । ४। इन्द्र जुषस्वेतीन्द्रं बलकामः । ५। इन्द्रमहमिति<sup>®</sup> पायकामः ै। ६। उदेनमुत्तरं नय यो ऽस्मा-निन्द्रः सुत्रामेति<sup>7</sup> यामकामः । ७। यामसांपदानामणयः <sup>६, 9</sup> । ७। यश्सं मेन्द्र इति वशस्कामः। ९। मह्यमाप इति ग व्यचस्कामः। १०। ञ्रागछत इति जायाकामः। १९। वृषेन्द्रस्येति वृषकामः। १२। आ ताहार्षे ध्रुवा द्यौरिति 4 भ्रीव्यकामः । १३ । त्यमू षु वातारमा मन्द्रीरिति<sup>15</sup> स्वस्त्य-यनकामः । १४ । सामास्वाये अयर्चतेत्यियं संपत्कामः । १५ । पृथिव्यामिति¹७ मन्त्रोक्तम् । १६ । तदिदास धीती¹७ वेतीन्द्राग्री । १९। यस्येदमा रजो ऽचवीर्णमदितिद्यीं-र्दितेः पुत्राणां बृहस्पते सवितरित्यभ्युदितं व्यवस्यारिणं बोधयति"।१४। धाता द्धातु प्रजापतिर्जनयत्यन्वद्य नो

<sup>1</sup> i. 30. 1; cf. Kāuç. 52. 18. — <sup>2</sup> Dārila, fol. 5<sup>a</sup> l. 5, describing the contents of chapter 59. विश्व देवा इति विश्वानायु:काम इति काम्यानि. — <sup>3</sup> i. 32. 1. — <sup>4</sup> ii. 5. 1. — <sup>5</sup> iii. 15. 1. — <sup>6</sup> Ch (sec. man.) पुष्प•; cf. Kāuç. 50. 12. — <sup>7</sup> vi. 5. 1; 6. 1; vii. 91. 1. — <sup>8</sup> Ch यामसंपदाम•; E <sup>\*\*</sup> संपदानाम•. — <sup>9</sup> Cf. Kāuç. 11. 7. — <sup>10</sup> vi. 58. 1; cf. the first वर्चसगण, Kāuç. 13. 1, note. — <sup>11</sup> vi. 61. 1. — <sup>12</sup> vi. 82. 1. — <sup>13</sup> vi. 86. 1. — <sup>14</sup> vi. 87. 1; 88. 1. — <sup>15</sup> vii. 85. 1; 86. 1; 117. 1; cf. the स्वस्त्रयगगण, Kāuç. 25. 36, note. — <sup>16</sup> ii. 6. 1; vii. 82. 1. — <sup>17</sup> iv. 39. 1. — <sup>18</sup> v. 2. 1; vii. 1. 1. — <sup>19</sup> E <sup>14</sup> ii. 6. 1; vii. 33. 1; vii. 2. 1; 6. 1; 7. 1; 16. 1; for vii. 6. 1, as also for vii. 46. 1 of the next sūtra cf. the पत्नीवंतगण (!), Ath. Pariç. 34. 19: श्विदितियोः सिनीवािं कुई देवीिमिति (vii. 47. 1) विणि सूतािंन पत्नीवंतः। इति पत्नीवंतगणः॥ १९० ॥. Cf. Vāit. sū. 1. 16. — <sup>21</sup> Bi has a colon here. — <sup>22</sup> E Ch (prim. man.) •ते. —

यन इन्द्रो ययोरोजसा विष्णोर्नु कमग्नाविष्णू सोमारुद्रा सिनीवालि वृहस्पतिनों यत्ते देवा अकृखन्पूर्णो पश्चान्त्रजापते इन्यर्चत को अस्या न इति प्रजापतिम् । १९। अग्न इन्द्रश्चेति मन्त्रोक्तान्सर्वकामः । २०। य ईग्रे ये भ- स्वयन्त इतीन्द्राग्नी लोककामः ।२९। अन्न ददाति प्रथमम् । २२। पण्णूपाकरणमुत्तमम् । २३। सवपुरस्ताङ्गोमा । २२। पण्णूपाकरणमुत्तमम् । २३। सवपुरस्ताङ्गोमा युज्यन्ते ।२४। दोषो गायेत्यथवाणं समावृत्याश्चाति ।२५। अभयं द्यावापृष्यित्री श्येनो इसीति प्रतिदिशं सप्नषीनभ-यकामः । २६। उत्तरेण दीस्त्रातस्य वा ब्रह्मचारिणो वा द्राष्ट्रगत्नम् । २९। द्योश्च म इति द्यावापृष्यित्रो विदिष्णिति । २५। यो अग्नाविति ह्यान्स्वस्त्ययनकामः स्व-स्त्ययनकामः । २९।॥ १०॥॥ ५९॥

॥ इत्यथर्ववेदे कौशिकसूचे सप्तमी ऽध्यायः समाप्तः ॥

<sup>1</sup> vii. 17. 1; 19. 1; 20. 1; 24. 1; 25. 1; 26. 1; 29. 1: 46. 1: 51. 1; 79. 1; 80. 1; 80. 3; 82. 1; 103. 1; E has a colon here. — 2 vii. 110. 1. — 3 ii. 34. 1; 35. 1. — 4 E has a colon here. — 5 K सर्व॰; E सर्वः — 6 Ch ॰ दोमाञ्जयनोः — 7 vi. 1. 1; cf. Daç. Kar. and Ath. Paddh. to Kāuç. 42. 12, note. — 8 vi. 40. 1; 48. 1; cf. the first अभ्यगण, Kāuç. 13. 1, note. — 9 vi. 48. 1. — 10 Bi has a colon here. — 11 vi. 53. 1. — 12 So Ch Bü E Bi K (prim. man.); P Bh K (sec. man.) विध्यवितः; cf. Kāuç. 72. 30. — 13 vii. 87. 1. — 14 Ch ends here; E inserts औ; cf. Kāuç. 25. 36, note. — 15 K P Bh here divide the text into two halves: रित

## ॥ ऋों ॥

अग्रीनाधास्यमानः सवान्वां दास्यन्संवत्सरं ब्रह्मोदनिकमियं दीपयित । १ । अहोरात्रो वा । २ । याथाकामी वा । ३ । संवत्सरं तु प्रशस्तम् । ४ । सवाग्मिनेनाग्री तादिर्धिको निर्मध्यो वा भवतः । ५ । श्रोपासनौं
चोभौ हि विज्ञायेतें । ६ । तिस्मन्देवहेडनेनाज्यं जुहुयात्
। ९ । सिमधो उभ्यादध्यात् । ६ । शकलान्वा । ए । तिस्मन्यथाकामं सवान्ददात्येकं डो सर्वान्वा । १० । अपि वैकैकमात्माशिषो दातारं वाचयित । ११ । पराशिषो उनुमन्त्रणमनिर्दिष्टाशिषश्च । १२ । दातारो कर्माणि कुरुतः
। १३ । तो यथालिङ्गमनुमन्त्रयते । १४ । उभयलिङ्गेरुभो
पुंलिङ्गेदीतारं स्त्रीलिङ्गेः पत्नीम् । १५ । उदहत्संप्रैषवर्जम् । १६ । अथा देवयजनम् । १९ । तद्यत्समं
समूलमविद्यधं प्रतिष्ठितं प्रागुदक्प्रवण्माकृतिलोष्टव-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dārila, fol. 5\* l. 5: अप्रीनाधास्थ्रमान: सवानिति सवा: (Cod. सर्वा दित सर्वा:). — <sup>2</sup> So Ch Bi Bü (prim. man.); K P Bh Bü (sec. man.) उपासनी. — <sup>3</sup> K विज्ञायते. — <sup>4</sup> D (schol.) to Kāuç. 46. 30. यहेवा देवहेडनमिति सर्वा (sनुवाक: (vi. 114. 1 fg.). — <sup>5</sup> MSS. सवां. — <sup>7</sup> E has a colon here. — <sup>7</sup> Thus emended; MSS. पृद्धिगैं. — <sup>8</sup> Bh उद्रह्तां. — <sup>9</sup> Cf. sū. 25. — <sup>10</sup> E अथेतद. — <sup>11</sup> Ch has a colon here. —

स्मीकेनास्तीर्य दर्भिश्व लोमभिः पणूनाम् । १६। अग्रे जायस्वेति¹मन्थन्तावनुमन्त्रयते²। १९। पत्नी मन्त्रं संन-मयति । २० । यजमानं चै । २१ । कृणुत धूममिति धू-मम् । २२ । ऋये ऽजनिष्ठा इति जातम् । २३ । समिडो अय इति समिध्यमानम् । २४। परेहि नारीत्युदहतं संप्रेषत्यनुगुप्तामलंकृताम् । २५ । एमा<sup>०</sup> ऋगुरित्यायती-मनुमन्त्रयते । २६ । उत्तिष्ठ नारीति पत्नीं संप्रेष्यति । २९ । प्रति कुम्भं गृभायेति प्रतिगृह्णाति । २८ । ऊर्जो भाग इति निद्धाति । २९ । इयं महीति चर्मास्न-गाति<sup>15</sup> प्राग्यीवमुत्ररलोम<sup>16</sup>। ३०। पुमान्पुंस इति<sup>17</sup> च-र्मारोहयति।३१। पत्नी द्वयमानम् <sup>18</sup>।३२। तृतीयस्यामपत्य-मन्वाह्रयति । ३३। ऋषिप्रशिष्टे त्युदपा वं वर्मणि निद-धाति । ३४ । तदापस्पुचास इति सापत्यावनुनिप-होते22 । ३५ । ॥ १ ॥ ॥ ६० ॥

प्राचींप्राचीमिति मन्त्रोक्तम् । १ । चतमृभिरुदपाच-मनुपरियन्ति । २ । प्रतिदिशं ध्रुवेयं विराडित्युपति-ष्टनो । ३ । पितेव पुचानित्यवरोद्य भूमिं तेनोदकार्था-

<sup>1</sup> xi. 1. 1. — 2 Ch E मन्यनामन् — 3 च is wanting in K. —
4 xi. 1. 2. — 5 xi. 1. 3. — 1 xi. 1. 4. — 7 xi. 1. 13. —
8 E ॰दहतं; Ch ॰हितं; Bi has a colon here. — 12 xi. 1. 14. —
10 xi. 1. 14. — 11 Ch संप्रेखित; E ॰प्रेन्थित. — 12 xi. 1. 14. —
13 xi. 1. 15. — 14 xi. 1 8. — 15 E has a colon here. — 16 MSS.

प्राचीव॰. — 17 xii. 3. 1 (iii. 6. 1). — 18 E हचमानं. —
18 तिरुप्तिः — 21 xii. 3. 3? — 20 xi. 1. 15. — 21 xii.
3. 4. — 22 So only Bū; K ॰खावनुपद्यते: the rest ॰नुनिपद्यते —
23 xii. 3. 7. — 24 xii. 3. 7-10. — 25 xii. 3. 11. — 26 xii.
3. 12. — 27 E has a colon here. —

म्कूर्विन्ति । ४ । पविचैः संप्रोक्षन्ते । ५ । दभीयाभ्यां च-र्मेहविः¹ संप्रोक्षति । ६। ञ्चादिष्टानां सानजानत्यैं प्रयञ्च-ति। 9। तांस्त्रेधां भाग इति वीहिराशिषु निद्धाति। b। तेषां यः पितृणां तं श्राइं करोति। ए। यो मनुष्पाणां तं ब्राह्मणान्भोजयति । १० । यो देवानां तमग्रे सह-स्वानिति दक्षिणं जान्वाच्यापराजिताभिमुखः प्रद्धो वा मुष्टिप्रमृताञ्जलिभिः कुम्भ्यां निर्वपति । ११ । कुम्भ्या वा चतुः। १२। तान्सप्त मेधानिति सापत्याविभम्-शतः। १३। गृह्णामि हस्तमिति<sup>10</sup> मन्त्रोक्तम् । १४। कर्मणा ध्रुवानिति प्रथमं वृणीते । १६ । यावपरी तावेव<sup>33</sup> पत्नी । १७ । एतौ यावाणावयं यावेत्युलूखल-मुसलं पूर्प प्रश्वालितं चर्मायाधाय । १६ । गृहार्णा यावाणावित्युभयं गृह्णाति । १९ । साकं सजातैरिति वि वीहीनुलूखल आवपति । २०। वनस्पतिरिति<sup>ग</sup> मुसल-

<sup>1</sup> E has a colon here. — 2 So (सा+ अनजानते) K P Bh Ch Bü (prim. man.); Bü (sec. man.) आदिष्टानंगान॰; B E आदिष्टानंगान॰. — 3 K P Bh तंति॰. — 4 xi. 1. 5. — 5 E has a colon here, after इति, and after सुद्धः. — 6 xi. 1. 6. — 7 E सुष्टि; Ch (prim. man.) सृष्टिः. — 8 K has a colon here; cf. Kāuç. 67. 26 — 3 xii. 3. 16. — 10 xii. 3. 17°. — 11 xi. 1. 10°. — 12 Thus with very doubtful emendation: some verb like आध्रयाम or the like must be supplied, if it be correct; K Bü Ch P कर्मणो ध्रवानितः; Bi कर्मणा देवानितः; E कर्मणा ध्रवानितः Upon the basis of the last Roth suggests, on the margin of E. the emendation कर्मणो द्ववानीति, 'may I get to be uppermost through this rite'. — 13 K Ch E Bh तानवः. — 14 xi. 1. 9; xii. 3. 14. — 15 xi. 1. 10. — 16 xi. 1. 7. — 17 xii. 3. 15. —

मुक्यिति । २१ । निर्मिन्ध्यंशून्याहिं पाप्मानमित्यवह-न्ति । २२ । इयं ते धीतिर्वर्षवृह्यमिति श्रूपं गृह्णाति । २३। ऊर्ध्वं प्रजां विश्वयचा इत्युटूहन्तीम् । २४। परा पुनीहि तुषं पलावानिति<sup>67</sup> निष्पुनतीम्<sup>6</sup>। २५। पृथ-यूपाणीत्यविश्वणतीम् <sup>9 10</sup> । २६ । चयो लोका<sup>11</sup> उत्यव-स्रीगानभिमृशतः । २७ । पुनरा यन्तु शूर्पमित्यु हपति । २८। उपश्वमः इत्यपवेवेक्ति । २९। पृथिवीं ला पृथि-व्यामिति<sup>14</sup> कुम्भीमालिम्पति<sup>15</sup>। ३०। अग्रे चहरित्यधि-श्रयति 16 । ३१ । ऋग्निः पचित्रिति 17 पर्याद्धाति । ३२ । ऋषिप्रशिष्टेत्युदकमपकर्षति । ३३। शुद्धाः पूताः पूताः पविवेरिति पविवे अनाधाय।३४। उद्कमासिञ्चति।३५। ब्रह्मणा शुद्धाः संख्याता स्तोका<sup>20</sup> इत्यापस्तामु<sup>21</sup> नि-क्वा" तर्डुलानावपति । ३६ । उरुः प्रथस्वोद्योधन्ती-ति<sup>23</sup> श्रपयति। ३७। प्र यद्य पर्शुमिति<sup>24</sup> दर्भाहाराय दाचं

¹ Ch उत्स्यति. — ² xi. 1. 9b; xii. 3. 18. — ³ xi. 1. 11; xii. 3. 19°. — ⁴ xi. 1. 9d; xii. 3. 19. — ⁵ So emended; Bü Bi Ch (sec. man.) ॰ हती; Ch (prim. man.) ॰ हती; K ॰ दूहित; E ॰ दूहिती; P Bh ॰ दूहिती. — ⁶ K Bü Ch Bi पलावामिति. — ७ xi. 1. 11°; xii. 3. 19d. — ९ K लिपुनती; E ॰ पुनंती; Bi Bh पुनती. — ९ xii. 3. 21. — ¹0 Ch ॰ जिप्ति: E ॰ च्यांती. — ¹¹ xii. 3. 20. — ¹² xii. 3. 20d. — ¹³ xi. 1. 12; Ch उप यास्य (cf. AV. vi. 126. 1). — ¹⁴ xii. 3. 22. — ¹⁵ Ch Bü (sec. man.) ॰ जिम्पयित. — ¹⁶ xi. 1. 16. — ¹⁻ xii. 3. 24. — ¹⁵ xi. 1. 15b. — ¹³ xi. 1. 17: xii. 3. 25. — ²⁰ xi. 1. 18; xii. 3. 28. — ²¹ So (द्वापतास्) E only; Ch Bü द्वायस्वासः so also D (schol.) to Kānç. 2. 9; K P Bh Bi द्वायस्वासः — ²² So emended; K P Bh Bü Bi नीत्काः — ²³ xi. 1. 19; xii. 3. 29. — ²⁴ Ch पर-मुमित; xii. 3. 31. Cf. Kānç. 1. 24; 8. 11. —

प्रयद्धति। ३६। श्रोषधीदान्तु पर्वित्तियुपिरि पर्वणां लु-नाति। ३९। नवं बिहिरिति बहि स्तृणाति। ४०। उदेहि वेदिं धर्ता ध्रियस्वेत्युद्धासयति। ४९। श्रभ्यावर्त-स्वेति कुम्भी प्रदक्षिणमावर्तयित । ४२। वनस्पते स्ती-णेमिति बहिषि पात्री निटधाति। ४३। श्रंसधीमि-त्युपद्धाति । ४४। उप स्तृणीहीत्यात्येनोपस्तृणाति। ४५। उपास्तरीरित्युपस्तीर्णामनुमन्त्रयते । ४६। ॥२॥॥६९॥

अदितेईस्तां सर्वान्समागा इति मन्त्रोक्तम्। १। तत उदकमादाय पात्र्यामानयित । २। दर्बा कुम्यां । ३। दर्विकृते ते ते व प्रत्यानयित । ४। दर्बा सममपादाय त-सुद्दक्षिणतो ऽयेरुदङ्मुख आसीनो धारयित । ५। अ-यो बरित । ६। उड्वृते यदपादाय धारयित तदुत्तरार्ध आ-दधाति। ९। अनुत्तराधरताया ओदनस्य यदुत्तरं तदुत्तर-मोदन एवीदनः । ६। षष्ट्यां शरित्स्वति पश्चादयेरुपसाद-

<sup>1</sup> xii. 3. 31<sup>b</sup>. — 2 xii. 3. 32. — 3 xi. 1. 21; xii. 3. 35. — 5 xi. 1. 22. — 5 Ch E •वर्तत. — 6 xii. 3. 33. — 7 K पाचीनि • — 8 K P Bh Bü (prim. man.) ग्रंसद्रोमि •; xi. 1. 23<sup>c</sup>. — 9 xii. 3. 37. — 10 xii. 3. 38. — 11 Ch •स्तीर्णम • — 12 xi. 1. 24; xii. 3. 36. — 13 Bi has a colon here; for this and the following five sūtras cf. Kāuç. 68. 18–23. — 14 Thus Ch (sec. man.); Ch (prim. man.) and the remaining MSS. दर्जा; cf. Kāuç. 68. 19. — 15 K कुमा; cf. Kāuç. 68. 19. — 16 E दर्जि •; Ch •कृत. — 17 Ch E have a colon here. — 18 P •मपादाय; Bh •मपा•; E जादाय. — 19 Ch •दर्ज (cf. AV. xi. 3. 31); E एजीद्र : KP Bh have || here, as at the end of metrical passages; is the passage beginning with यदुत्तरं a half çloka? — 20 xii. 3. 34. —

यति। १। निधिं निधिपा इति चीणि काग्रानि करीति। १०। यद्यञ्जायेति मन्त्रोक्तम्। १९। सा पत्यावन्वारभते। १२। अन्वारब्धेष्वत अर्ध्व करोति। १३। अभी
रख इति पर्यय करोति। १४। बभेरध्वर्यो इदं प्रापिमत्युपयापानं करोति। १५। बभेर्बस्निति ब्रूयादनध्वर्युम्
। १६। घृतेन गाचा सिञ्च सिपिरिति सिपिषा विष्यन्दयति । १९। वसोया धारा आदित्येभ्यो अङ्गिरोभ्य इति रसेस्पिसञ्चति। १८। प्रियं प्रियाणामित्युत्तरतो उपोर्धन्वादीत्यनुमन्त्रयते। १९। तामत्यासरत्प्रथमेति यथोक्तं
दोहियिलोपसिञ्चति । १०।

अत्यासरुप्रथमा "धोस्यमाणा" सर्वान्यज्ञान्बिभृती वैश्वदेवी।

उप वत्सं मृजत<sup>16</sup> वाश्यते गौर्च्यमृष्ट<sup>17</sup> सुमना हिंकृ-स्पोति<sup>18,19</sup>॥

<sup>1</sup> xii. 3. 42. — 2 xii. 3. 39. — 3 K Bü जर्ध. — 4 xii. 3. 43. — 5 xi. 1. 31; xii. 3. 45. — 6 So K Bü P Ch (prim. man.); Ch (sec. man.) उपर्थानं; Bi उपर्यायानं; E उपर्याप्यायनं; cf. Kāuç. 66. 7. — 7 Modification of xi. 1. 31. — 8 xi. 1. 31°; xii. 3. 45°. — 9 P Bi विष्णन्द्यति. — 10 xii. 3. 41, 44. — 11 xii. 3. 49. — 12 E P दोहायिलो — 13 Bü प्रथमो — 14 So K; the rest धोचमाणा — 15 The colon is wanting in K. — 16 Bü E मुजित; Ch (prim. man.) मुजित न; Ch (sec. man.) मुजित न — 17 K P Bi Bh यमूष्ट: — 18 P Bh Bü (sec. man.) Ch (prim. man.) मुमनाभिहिन्कृणोति; this perhaps stands for मुमना अभिहिंकृणोति. a reading which goes against the metre, but seems rather more suitable to the sense. Is मुमना हिंकृणोति the product of emendation, arising from the better metrical feeling of the scribe? — 19 The colon is wanting in K. —

वधान वत्समिभ धेहि भुज्जती निज्यं गोधुगुपं सीदं टुग्धि।

इरामसा श्रोदनं पिन्वमाना कीलालं घृतं मदम-न्नभागम्॥

सा धावतु यमराज्ञः सवत्सा सुदुघां पथा प्रथमेह दत्ता।

अतूर्णेदत्ता प्रथमेदमागन्वत्तेन गां सं सृज विश्व-रूपामिति ॥ २१ ॥

इदं मे ज्योतिः समग्रय इति हिराएयमधिदधाति । २२ । एषा त्वचामित्यमोतं वासो ऽयतः सहिराएयं निद्धा-ति । २३ । ॥ ३ ॥ ॥ ६२ ॥

यदशेष्विति समानवसनी भवतः। १। हितीयं त-त्यापचेलं भवति तन्मनुष्याधमाय दद्यादित्येके। २। शृतं ना हव्यमिति चतुर आर्षेयान्भृग्विङ्गरोविद उपसादयित । ३। शुडाः पूता इति मन्त्रोक्तम्। ४। पक्तं स्रोचाड्वर्षं व-नुष्वेत्यपकर्षति । ५। अग्री तुषानिति तृषानावपति। । ६। परः कसूकानिति संथेन पादेन फलीकरणानपी-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> E निज्ञे; Bü नित्य. — <sup>2</sup> Bü गोमधुगुप. <sup>3</sup> K सेंद. — <sup>4</sup> E यथा; Ch (sec. man.) पथां; Ch (prim. et tert. man.) as above; so also the remaining MSS. — <sup>5</sup> Bi ऋकुर्धदला or °दना. — <sup>6</sup> xi. 1. 28; xii. 3. 50. — <sup>7</sup> xii. 3. 51. — <sup>8</sup> K Bh ऋग्रतः. — <sup>9</sup> xii. 3. 52. — <sup>10</sup> K समानवत्सनी. — <sup>11</sup> xi. 1. 25. — <sup>12</sup> xi. 1. 27. — <sup>13</sup> xi. 1. 28<sup>b</sup>; xii. 3. 53. — <sup>14</sup> xi. 1. 29. — <sup>15</sup> xi. 1. 29<sup>b</sup>.

हति¹। 9। तन्वं स्वर्गे इत्यन्यानावपति³। ৮। ऋग्ने प्रे-हि समाचिनुष्वेत्याज्यं जुहुयात । ए। एष सवानां सं-स्कारः । १० । अर्थलुप्तानि निवर्तनो । ११ । यथासवं<sup>5</sup> मन्त्रं संनमयति। १२। लिङ्गं परिहितस्य लिङ्गस्याननारं कर्मकर्मानुपूर्वेण लिङ्गं परीक्षेत<sup>7</sup>।१३। लिङ्गेन वा<sup>8</sup>।१४। कर्मोत्पत्त्यानुपूर्वं<sup>9.10</sup> प्रशस्तम्<sup>11</sup>। १५। ऋतथोत्पत्तेर्यथालि-ङ्गम् । १६ । समुच्चयस्तुल्यार्थानां विकल्पो वा । १७ । अथैतयोर्विभागः।१८।मूक्तेन<sup>18</sup> पूर्वसंपातवन्तं करोति।१९। श्राम्यत<sup>14</sup> इतिप्रभृतिभिर्वा सूक्तेनाभिमन्त्याभिनिगद्य<sup>15</sup> दद्याद्दाता वाच्यमानः।२०। अनुवाकेनोत्तरं मंपातवनां करोति । २१ । प्राची त्वा टिश्" इतिप्रभृतिभिर्वानुवाके-नाभिमत्त्र्याभिनिगद्य दद्याद्दाता वाच्यमानः।२२। यथा-सवमन्यान्पृथग्वेति । २३। सर्वे यथोत्पत्त्या-चार्याणां<sup>20</sup> पञ्चीदनवर्जम् । २४। प्रयुक्तानां पुनरप्रयो-गम्<sup>21</sup>।२५। एके सहिरएयां धेनुं दक्षिणां 21।२६। गी-

<sup>1</sup> K P Bh ॰हर्यति. — 2 xii. 3. 54. — 3 K र्ति तन्वान॰; Bi Ch (sec. man.) र्त्यन्वान॰. — 4 iv. 14. 5; xi. 1. 36. — 5 K Ch र्यथासव. — 6 Ch लिङ्ग. — 7 Bi has a colon here. — 8 This word is wanting in K. — 9 K कर्मोत्यत्या॰; Bi ॰त्यत्या॰. — 10 K ॰प्वें; Bh ॰प्वें. — 11 Ch (prim. man.) प्रश्चसम॰. — 12 Thus emended; Ch समुद्यय:; the rest समुद्यय. — 13 xi. 1. 1 — xi. i. 37? — 14 xi. 1. 30 fg. — 15 Bi ॰िमग्व. — 16 xiii. 3. 1 — xiii. 3. 60? — 17 xii. 3. 55 fg. — 18 K पृथक्तित; Bh पृथपे॰. — 19 K सर्वि; Bi has a colon here. — 20 MSS. र्यथोत्यत्या॰. — 21 Bi पृन: प्रयोगम. — 22 Bi सिंहर्खा. — 23 K Bi चेन्र्रं॰. — 24 K Bi दिच्यांन्गो॰; Bü ॰यांन्गो॰. —

दक्षिणां वा कौरुपिषः।२९। संपातवतो ऽभिमल्या-भिनिगद्य दद्याद्दाता वाच्यमानः। २६। एतं भागमेतं सथस्या उलूखल दति संस्थितहोमाः।२९। ञ्जावपते ।३०। ञ्जनुमन्त्रणं च ।३९।॥४॥॥ ६३॥

¹ K Bh °द्विणान्वा. — ² Ch Bü °वन्तो. — ³ vi. 122. 1; 123 1; x. 9. 26. — ⁴ Ch वा. — ⁵ i. 31. 1. — ⁶ iii. 29. 1. — ੵ Bü Bi इत्यवे: चित; E इत्यविमीचते; cf. iii. 29. 1 fg., and the Anukramanī to the hymn (अविदेवत्यम् . . उद्दालको ६नेन . . चितिपा-दमिवमसौत्). — ॰ P Bh पृथकपादेष्य॰. — ॰ Bü पंचमनुनद्धां; K पचमुन्नद्धां; the rest पंचममुनद्धां. — ¹⁰ P सिहर्ख्यमेन or ॰सेन. — ¹¹ ix. 5. 1. — ¹² ix. 5. 2. — ¹³ ix. 5. 2°. — ¹⁴ ix. 5. 3 — ¹⁵ ix. 5. 4. — ¹⁶ Ch (prim. man.) ॰पुक्. — ¹¹ Ch E ॰श्ंसन्तं. — ¹⁵ ix. 5. 5 — ¹⁰ ix. 5. 5°. — ²⁰ Part of ix. 5. 5. . — ²¹ Ch पर्याधन्त इति; ix. 5. 5°. — ²² ix. 5. 5d. — ²³ ix. 5. 6. —

पश्चादग्रेदेर्भेषूडरत्तम् । १६ । उड्दृतमजमनज्मीत्याज्येनानित्तः । १९ । पञ्चादनिमितिः मन्त्रोक्तम् । १६ । श्रोदनान्पृथकपादेषु निद्धाति । १९ । मध्ये पञ्चमम् । २० । दक्षिणं
पश्चार्धं यूषेनोपिसच्यः । २१ । शृतमजिमत्यनुबद्धिश्रःपादंः लेतस्य चर्म । २२ । श्रजो हीतिः मूक्तेन संपातवन्तं यथोक्तम् । २३ । उत्तरोः ऽमोतं तस्यायतः सिहराग्यं निद्धाति । २४ । पञ्च रुक्मेतिः मन्त्रोक्तम् । २५ ।
धेन्वादीन्युत्तरतः सोपधानमास्तरणं वासो हिराग्यं च।२६ ।
श्रा नयेतिमितिः सूक्तेन संपातवन्तम् । २९ । श्राञ्जनान्तः ।
श्रा नयेतिमितिः पूक्तेन संपातवन्तम् । २५ । ॥ ५४ ॥

श्रघायतामित्यच<sup>13</sup> मुखमिपनह्यमानमनुमन्त्रयते। १। सपत्नेषु वज्ञं यावा तेष इति<sup>14</sup> निपतन्तम् । २। वेदिष्ट इति<sup>15</sup> मन्त्रोक्तमास्तृणाति। ३। विश्वत्योदनासु श्रयणीषु<sup>16</sup> शतमवदानानि वधीसंनज्ञानि<sup>17</sup> पृथगोदनेषूपर्यादधित<sup>18</sup>। ४। मध्यमायाः प्रथमे रिश्वण्यामिक्षां<sup>19</sup> दशमे ऽभितः<sup>20</sup>

 <sup>1</sup> K ° मनस्मी°; iv. 14. 6.
 2 iv. 14. 7.
 3 K Ch यूपेणो°;

 Bh पूपेनो॰.
 4 Bi has a colon here.
 5 iv. 14. 9.
 K

 Bü Bh ॰ श्रिएसाद; cf. Kāuc. 24. 10; 81. 28.
 7 iv. 14. 1 (ix.
 5. 13).
 8 K inserts उत्तम between this and the preceding word

 Is it a gloss? Cf. Kāuc. 62. 23.
 3 ix. 5. 25 (26).
 10 Cf. Kāuc.
 62 19.
 10 Cf. Kāuc.

 62 19.
 11 ix. 5. 1.
 12 Bü (sec. man.) अंजनानांत; the performances ending with sū. 17.
 13 x. 9. 1.
 14 x. 9. 15, 2d.
 15 x. 9. 2.
 16 So K Bi Bh (sec. man.); Ch अपणीषु; Bü (prim. man.) अणीषु; E P Bh अणीषु.
 17 So emended; Bü Bh वड्डा॰; the rest विभिः.
 18 K पृथगोदने पर्याः.
 19 P ॰ खमिचां; Bi ॰ खमिचां; E ॰ खाभिवां.

सप्तसप्तापूपान्परिश्रयति। ५। पज्बद्भे पुरोडाभी। ६। अग्रे हिरायम्। ९। अपो देवीरित्यग्रते उद्कुम्भान्। ६। वालास्त इति मूक्तेन संपातवतीम्। ९। प्रदक्षिणमग्निमनुपरिणीयोपवेशनप्रक्षालनाचमनमुक्तम् । १०। पाणावुदकमानीय। ११। अथामुष्पीदनस्यावदानानां च मध्यात्पूर्वाधाच डिरवदायोपरिष्टादुदकेनाभिघायं जुहोति सोमेन पूतो जठरे सीद ब्रह्मणामार्षेयेषु नि दर्धं श्लोदन वेति । १२। अथ प्राश्लाति। १३। अग्रेष्ट्रास्येन प्राश्लामि वृहस्पतेर्मुखेन। इन्द्रस्य त्या जठरे सादयामि वरुणस्योदरे । तद्यथा हुतमिष्टं प्राश्लीयादेवात्मा त्या प्राश्लाममुन्यात्मास्यात्मन्नात्मानं मे मा हिंसीरिति प्राश्लितमनु-मन्त्रयते। १४।

यो ऽियर्नृमणा<sup>10</sup> नाम ब्राह्मणेषु प्रविष्टः। तिस्मिन्म एष<sup>11</sup> सुहुतो ऽस्त्वोद्नः स मा मा हिंसीत्परमे व्योमन्<sup>12</sup>॥

सो ऋसभ्यमस्तु परमें ब्योमिक्ति दातारं वाचयित । १५ । वीक्षणानां शतौदनायाः प्रातर्जपेन ब्याख्या- तम् । १६ । ॥ ६ ॥ ॥ ६५ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bü ॰द्श; Ch (prim. man.) ॰द्श्यु. — <sup>2</sup> x. 9. 27 (i. 4. 3). —

<sup>3</sup> x. 9. 3. — <sup>4</sup> Bü Bh ॰चमनयुक्तम. — <sup>5</sup> MSS. ॰मुछोदनस्था॰. —

<sup>6</sup> Ch द्धत. — <sup>7</sup> xi. 1. 25°, 33°. — <sup>8</sup> Cf. up to this point VS. (Kāṇva-çākhā) ii. 3. 5, 7 (p. 58 of Weber's edition); Kāty. Çr. ii. 2. 20. — <sup>9</sup> Thus emended; P Bh Bū देवाता (without त्वा); K Ch E Bi देवा त्वा. — <sup>10</sup> K नुम्णा. — <sup>11</sup> Ch एतसु॰; Bü एत. — <sup>12</sup> The colon here only in Bü. — <sup>13</sup> The passage from पर्मे in the preceding line up to this word is omitted in K. —

वाङ्म आसिनिति मन्त्रोक्तान्यभिमन्त्रयते । १। वृहता मनो द्यौश्च मे पुनमैं तिन्द्रियमिति प्रतिमन्त्रयते । १।
प्रतिमन्त्रिते व्यवदायाश्चन्ति । ३। शतौदनायां डादशं
शतं दक्षिणाः । ४। अधिकं ददतः कामप्रं संपद्यते । ५।
ब्रह्मास्येत्योदने हृदान्प्रतिदिशं करोति । ६। उपयापानम् । ९। तद्भितश्चतस्यो दिश्याः कुल्याः । ६। ता
रसैः पूरयति। १। पृथिव्यां सुरयाङ्गिरागडीकादिवन्ति । ५।
मन्त्रोक्तानि प्रतिदिशं निधाय। १०। यमोदनमित्यतिमृत्युम् । ११। अनङ्गानित्यनङ्गाहम् । ११। सूर्यस्य
रश्मीनिति कर्तीं सानूबन्ध्यां ददाति । १३। आयं
गौः पृश्चिरयं सहस्रमिति पृष्टिं गाम् । १४। देवा इमं

¹ MSS. ग्रास्त्रित (as in the Atharvan-MSS.); xix. 60. 1. — <sup>2</sup> K मंत्रोत्त्यभिमंत्रयते; Bü E Bi •भिमृश्ते — <sup>3</sup> v. 10. 8; vi. 53. 1 4 For this and the next sutra cf. Kauç. (et al.); vii. 67. 1. — <sup>5</sup> So, द्विणा (ग्रधिकं), all MSS. except Ch (sec. <sup>6</sup> E ददत्तः. — <sup>7</sup> K E **कामः प्र**; P Bi Bh <sup>8</sup> iv. 34. 1. — <sup>9</sup> K E P **हदान**. man.): दिचणाधिकं --कामप्र:; cf. x. 9. 4. — 11 Ch E तद्भृतश्व॰; K तद्भितश्व तिस्रोः — 10 Cf. Kăuç. 62. 14. — <sup>13</sup> E Ch (sec. man.) पृथियाः — <sup>14</sup> K Ch 12 P कुखासार्सौः — 15 ॰राएडीकादिवन्ति is a doubtful con-E P Bi सुराया॰. jecture; K Bü (prim. man.) °रांडीकाद्वित्य; Bü (sec. man) °हांडी° (!); Ch (sec. man.) •रांडीकांदिवत्य; Ch (prim. man.) •रांडेकांदिवत्य; E • रांडिकांदिवत्यः P • रंडिकादिवन्यः Bh • रंडीकादिवत्यः Bi रांडिका-दिवता; or is an emendation to oवतां (sc. पृथियां) to be preferred? Cf. iv. 34. 5. — 16 iv. 35. 1. — 17 P Bh ॰ त्यातिमृत्युम. — 18 iv. 11. 1. — 19 iv. 38. 5. — 20 E P 南前; Bi 南霖门; Ch 南霖门; Bū 南南门. — <sup>21</sup> So K Bh; P Bi सानूवन्था; Bü सानुवध्या; Ch E and Pet. Lex. sub कर्क read सानी बन्धा; cf. also Kāuç. 21. 11. — 22 vi. 31. 1; vii. 22. 1. — <sup>23</sup> E Bh Ch (sec. man.) **克斯.** 

मधुना संयुतं यविमिति पौनःशिलं मधुमः यं सहिराएयं संपातवन्तम् । १५ । पुनन्तु मा देवजना इति<sup>ः</sup> पविचं कृशरम् । १६ । कः पृश्चिमित्युवैराम् । १९ । साहस्र ध इत्यृषभम् । १८ । प्रजापतिश्चेत्यनड्वाहम् । १९ । नमस्ते जायमानायै ददामीति वशामुद्याचे ए संपातवता सं-प्रोख्याभिमन्त्र्याभिनिगद्य दद्याद्दाता वाच्यमानः। २०। भूमिष्ट्रेत्येनां प्रतिगृह्णाति।२१। उपमितामिति यद्धा-लया सह दास्यन्भवति तदन्तर्भवत्यपिहितम् । २२ । म-न्त्रोक्तं तु प्रशस्तम्। २३। इटस्य ते वि चृतामीति व ह्रारमवसारयति। २४। प्रतोचीं त्वा प्रतीचीन<sup>13</sup> इत्युद-पाचमियमादाय प्रपद्यनो । २५। तदनारेव सूक्तेन संपा-तवन्करोति। २६। उदपाचेगा संपातवता शालां संप्रो-स्थाभिमन्त्याभिनिगद्य दद्याद्दाता वाच्यमानः । २७। ञ्र-नारा द्यां च पृथिवीं चेत्येनां प्रतिगृह्णाति।२८। उपिम-तामिति⁵मन्त्रोक्तानि प्रचृतति।२९।मा नः पाशमित्यभि-मन्त्य¹६ धारयति ।३०। नास्थास्थीनीति¹७ यथोक्तम् ।३९। सर्वमेनं समादायेत्यद्भिः " पूर्णे गर्ते प्रविध्य" संवपति।३२। श्रतीदनां<sup>20</sup> च।३३।॥७॥॥६६॥

<sup>1</sup> vi 30. 1. — 2 K Bi पौन. — 3 vi. 19. 1. — 4 K Bh Ch (sec. man.) कुसरं; cf. Kāuç. 84. 3. — 5 vii. 104. 1. — 6 ix. 4. 1. — 7 ix. 7. 1. — 8 x. 10. 1; xii. 4. 1. — 9 iii. 29. 8 (v. 28. 5). — 10 ix. 3. 1. — 11 This word is wanting in Ch. — 12 ix. 3. 18. — 13 ix. 3. 22. — 14 ix. 3. 15. — 15 ix. 3. 1. — 16 ix. 3 24. — 17 ix. 5. 23. — 18 ix. 5. 23°. — 19 Ch (prim. man.) प्रवृद्ध. — 20 Ch (prim. man.) प्रवृद्ध. — 20 Ch

संभृतेषु साविकेषु संभारेषु बाह्मणमृत्विजं वृणीत। १। ऋषिमार्षेयं सुधातुदक्षिणमनैमित्तिकम्। २। एष ह वा ऋषिरार्षेयः सुधातुदक्षिणो यस्य त्रवराध्याः पूर्वपुरुषा विद्याचरणवृत्तशीलसंपन्नाः । ३ । उदगयन इत्येके । ४ । अयात ओदनसवानामुपाचारकत्यं व्याख्यास्यामः। ५। सवान्दत्वायीनादधीत<sup>3</sup> । ६ । सार्ववैदिक इत्येके । ७ । सर्वे वेदा डिकल्पाः । । मासपराध्या दीक्षा डादशराची वा। ए। चिराच इत्येके। १०। हविष्यभक्षा<sup>8</sup> स्यूर्बसचा-रिणः। १९। ऋधः शयीरन्। १२। कर्तृदातारावा समा-पनात्कार्मं न भुज्जीरन्संतताश्वेत्स्युः । १३। अहनि स-माप्तमित्येके 12 । 9४ । यात्रार्थं दातारी वा दाता के शश्म-श्रुरोमनखानि वापयीत। १५। केशवर्ज पत्नी। १६। स्नातावहतवसनौ सुरभिणौ वतवन्तौ कर्मण्यावुपवसतः । १९ । श्वी भूते यज्ञीपवीती शान्युदकं कृता यज्ञवास्तु च मंप्रोस्य ब्रह्मौदिनकमियं मिष्यता । १५ । यद्देवा

<sup>1</sup> Ch चिवराधा: ; K च्यराधा:. — 2 For the variant ॰पचार॰ see Kāuç. 140. 1. — 3 D (schol.) in the introduction fol. 7a l. 4. अथ सवान् वायोगादधीतित तस्यां चीदगायामपे: संस्कारफलं तदंगलात । ब्रह्मोदगत्रत । अन्य माचविष्कं फलमिच्छेति पृष्टिग्रहणात — 4 Bi ॰वैदिकं; Bü (sec. man.) सावविद्क. — 5 Ch brackets the passage beginning with sū. 5 and ending here. — 6 Ch सर्ववेदिहि॰. — 7 Bh मासमप॰. — 8 Thus emended (cf. Pāṇini ii. 4. 29); P Bh ॰राचे, the rest ॰राची. — 9 E ॰मच्या. — 10 E Ch (prim. man.) समापना. — 11 P सतता॰. — 12 K Bh Bü (prim. man.) समाप्त द्खेके. — 13 E ॰लोम॰. — 14 Thus emended; K Ch E ॰चसथ (खो); Bū ॰वसनः; the rest ॰वसथः. Cf. Kāuç. 140. 4. — 15 Wanting in K P Bi. —

देवहेडनं यिडडांसो यदिवडांसो ऽपिमत्यमप्रतीत्तिमित्येतै-स्त्रिभिः मूक्तेरन्वारच्धे दाति पूर्णहोमं जुहुयात । १९। पूर्वाह्ने बाह्यतः शानावृष्ठास्येध्मं प्राज्वमुपसमाधायै । १०। पिसमुद्ध पर्युष्ट्य पिरस्तीये बिहेरुदपात्रमुपसाद्य पिरचरणेनाज्यं परिचर्य । २९। नित्यान्पुरस्ताडोमान्हु-त्वाज्यभागी च। २२। पश्चादयेः पल्पूलितविहितमीक्षं वानडुहं वा रोहितं चर्मं प्राग्यीवमुत्तरलोमं पिरस्तीये ।२३। पिवचे कुरुते ।२४। दक्षिणं जान्वाच्यापराजिताभिमुखः प्रह्रो वा मुष्टिना प्रमृतिनाञ्चलिना यस्यां श्चपियच-स्यात्रयाः चतुर्थमः । २६। शरावेण चतुःशरावं देवस्य ता सवितुः प्रसव च्याविभ्यस्तार्षयेभ्यस्त्वेक्षये ता जुष्टं निर्वपाक्षि । २९। ॥ ६॥ ॥ ६०॥

वसवस्ता गायवेण छन्दसा निर्वपन्तु। ऊर्जमिक्षितमशीयमाणमुपजीव्यासमिति दातारं वाचयति । १।
स्ट्रास्ता वैष्टुभेन छन्दसा। आदित्यास्ता जागतेन छन्दसा। विश्वे ता देवा आनुष्टुभेन छन्दसा निर्वपन्तु। ऊजैमिक्षितमशीयमाणमुपजीव्यासमिति दातारं वाचयित
।२।निरुष्तं सूक्तेनाभिमृश्वति।३।स्वर्गब्रह्मीदनौ तन्त्रम्।४।

<sup>1</sup> vi. 114. 1; 115 1; 117. 1. — 2 Ch E Bü insert इध्मं after प्राञ्चम; cf. Kāuç. 53. 3. — 3 E has a colon here. — 4 Bi has a colon here. — 5 K Bh प्राचीव॰. — 6 Thus emended; MSS. श्रप-रियंः — 7 K Bü स्थोत्तमया; Bb स्थात्तमया; Ch स्थोत्तया. — 8 Cf. Kāuç. 61. 11. — 9 Cf. Māitr. S. iii. 12. 19; VS. xxiii. 8, also VS. i. 27; v. 2. —

संनिपाते बसौदनिमतमुदकमासेचये बिभागम् कै । ५। यावन्तस्तराषु लाः स्युनीविस चेस प्रतिषिचेत । ६। यद्यविसचेन्ययि वर्ची अश्रो यश इति बसा यजमानं वाचयित । ९। अश्र प्रतिषिचेत । १। आ प्रायस्व संते प्रयासीति बाभ्यां प्रतिषिचेत । १।

ञ्जा पायस्व समेतु ते विश्वतः सोम वृष्ण्यम् । भवा वाजस्य संगधे ॥

सं ते पयांसि समु यन्त्र वाजाः सं वृष्ययान्यभिमा-तिषाहः।

ञ्राणायमानी ञ्रमृताय सोम दिवि श्रवांस्युत्रमानि धिष्वेति । १०।

तत्र चेदुपाधिमात्रायां नखेन न लवणस्य कुर्यात्तेनेवास्य तङ्ग्यानं संपद्यते। ११। अहतं वासी दक्षिणत उपशेते। १२। तत्सहिरण्यम्। १३। तत्र हे उदपाने निहिते भवतः। १४। दक्षिणमन्यदन्तरमन्यत् । १५। अन्तरं यतो ऽधिचरिष्यभवति। १६। बाह्यं जाङ्गायनम् १। १९। तत्त उदकमादाय पात्र्यामानयित । १६। दर्था व कुम्भ्याम् १। १९।

<sup>1</sup> Ch संपात. — 2 Bü ब्रह्मीद्रनी॰; E Ch ब्रह्मीद्रनी॰. — 3 Ch ॰िमत उद्देन॰. — 4 P Bi ॰मासिश्चयिदि॰. — 5 So Bū E; the rest तपहुना. — 6 vi. 69. 3. — 7 RV. i. 91. 16, 18; TS. iii. 2. 5. 3; iv. 2. 7. 4: TB. iii. 5. 12. 1; 7. 13. 4; TĀr. vi. 6. 3; VS. xii. 112. 113; Māitr. S. ii. 7. 14; Kāṭh. S. xvi. 14; Kap. S. xxv. 5; Tāṇḍya Br. i. 5. 8. — 8 Ch E and Pet. Lex. sub उपाधि omit न; Bh त. — 9 Bi ॰दूतरमियत. Is this to be taken into the text? cf. the next sūtra. — 10 K जारमायनम; cf. Kāuç. 3. 1. — 11 For this and the following four sūtras cf. Kāuç. 62. 2-7. — 12 Thus emended; MSS. दिशी; cf. Kāuç. 62. 3. — 13 K कुमां, as in Kāuç. 62. 3. —

दिविकृते तचैव प्रत्यानयति । २० । दर्थोत्तममपादाय तत्सुहद्दक्षिणतो ऽग्रेरुदङ्गुख आसीनो धारयति । २१ । अथोडरति । २२ । उड्वृते यदपादाय धारयति तदुत्तरार्ध आधाय रसेरुपसिच्य प्रतियहीचे दातोपवहति । २३ । तस्मिन्नवारस्यं दातारं वाचयति । २४। तन्त्रं सूक्तं पच्छः । स्नानेन यो ते पक्षो यदतिष्ठः । २५ ।

> यो ते पक्षावजरी पतिज्ञिणी याभ्यां रक्षांस्यपहं-स्योदनं ।

> ताभ्यां पथ्यास<sup>6</sup> सुकृतस्य लोकं यत्र ऋषयः प्रथ-मजाः पुराणाः<sup>7</sup> ॥

यदतिष्ठो दिवस्पृष्ठे योमन्ध्योदनं ।

अन्वायन्सत्यधर्माणो<sup>3 10</sup> ब्राह्मणा राधसा सह।२६। क्रमध्यमियना नाकं पृष्ठात्पृथिव्या अहमनारिक्षमारुहं स्वर्यन्तो नापेक्षन्त उरुः प्रथस्व महता महिस्नेदं मे ज्योतिः सत्याय चेति तिस्रः समयय इति<sup>11</sup> सार्धमेतया । २९। अत ऊर्ध्व वाचिते हुते संस्थिते ऽमूं<sup>12</sup> ते ददामी-

<sup>1</sup> So emended; MSS. प्रतिगृहोत्ते दाती॰; cf. Pet. Lex. sub प्रतिगृहोत्तर् and प्रतिग्रहोत्तर्. — <sup>2</sup> E has a colon here. — <sup>3</sup> Bü K E Ch Bi पक्. — <sup>4</sup> Bi has a colon here. — <sup>5</sup> So emended; MSS. **• स्थोदनः.** — <sup>6</sup> K P Bi Bh प्रधास्त्रतुः; VS. and TS. प्रतेम. — <sup>7</sup> Cf. VS. xviii. 52; TS. iv. 7. 13. 1. — <sup>8</sup> K P Bh • ध्योदनः. — <sup>9</sup> K P Bh Bü ग्रन्वायंत्स॰. — <sup>10</sup> Ch E • धर्माणी. — <sup>11</sup> iv. 14. 2, 3, 4; xi. 1. 19, 28; xii. 3. 46-48, 50. — <sup>12</sup> E मं; Ch (sec. man.) मृ. —

ति नामयाहमुपस्पृशेत । २६ । सदिक्षणं कामस्तदित्यु-क्तम् १२९ । ये भक्षयन्त दित पुरस्ता होमाः । ३० ।

अये तं नो अनाम उत वाता शिवो भवा वरूथ्यः । तं ता शोचिष्ठ दीदिवः सुमाय नूनमीमहे सिक्थः ॥ गयस्फानो अमीवहा वसुवित्पृष्टिवर्धनः। सुमिवः सुमनो भवे- ।

त्याज्यभागो । ३१ । पाणावुदकमानीयेत्युक्तम् । ३२ । प्रतिमन्त्रणान्तम् । ३३ । प्रतिमन्त्रिते व्यवदायास्त्रन्ति । ३४ । इदावत्मरायेति व्रतिवसर्जनमाज्यं जुहुयात् । ३५ । सिमधो ऽभ्यादध्यात् । ३६ । तत्र स्त्रोको ।

यजुषा मिथते ऋगी यजुषोपसमाहिते। सवान्दस्वा सवाग्रेस्तु कथमुत्सर्जनं भवेत्॥ वाचियता सवान्सर्वाग्प्रतिगृह्य यथाविधि। हुता संनतिभिस्तचोत्सर्गी कीशिको ऽत्रवीत्। ३९।

प्राञ्चो<sup>12</sup> ऽपराजितां<sup>13</sup> वा दिशमवभृषाय वजिन । ३६ । ऋषां सूक्तेराष्ट्रत्य<sup>14</sup> प्रदक्षिणमावृत्याप उप-

<sup>1</sup> xix. 52. 1. — 2 ii. 35. 1. — 3 RV. v. 24. 1ab; SV. i. 448; ii. 457; VS. iii. 25a; xv. 48a; xxv. 47a; TS. i. 5. 6. 2; iv. 4. 4. 8; Māitr. S. i. 5. 3, 10; ii. 13. 8; Kāṭh. S. vii. 1, 8; Kap. S. v. 1. — 4 RV. v. 24. 2cd; VS. iii. 26a; xv. 48c; xv. 47c; TS. Māitr. S. ibid. — 5 RV. i. 91. 12; Māitr. S. iv. 10. 4; 12. 4; Kāṭh. ii. 14; TS. iv. 3. 13. 5, all with the variant सोम नो for समनो. — 6 Cf. Kāuç. 66. 2, 3 for this and the following sūtra. — 7 E प्रतिमन्तयते. — 8 For this and the following sūtra cf. Kāuç. 42. 15, 16. — 9 K Bü Bh Ch (sec. man.) सवां दला. — 10 K Bh सवांत्स. — 11 K Bh Ch (prim. et tert. man.) insert हि after this word. — 12 Bi प्राची. — 13 Bi प्राजिता. — 14 For the स्थां स्तानि see Dārila to Kāuç. 7. 14. —

स्पृत्रयानवेक्षमाणाः प्रत्युदावजिन । ३९। ब्राह्मणा-स्मक्तेनोपेप्सन्ति । ४० । यथोक्ता दक्षिणा यथोक्ता दक्षिणा । ४९ । ॥ ९॥ ॥ ६৮ ॥

॥ इत्यथर्ववेदे कौशिकसूचे ऽष्टमो ऽध्यायः समाप्तः॥

¹ Ch ॰पेच्यमाणा:; K ॰वेच्यमाणा:; cf. Kāuç. 7. 14; 140. 18. —

पित्रमियं शमियषञ्जेष्ठस्य चाविभिक्तन एका-प्रिमाधास्यन् । १। अमावास्यायां पूर्विसिन्नुपशाले गां दिहायनीं रोहिशीमेकरूपां बन्धयित । २। निश् शामू-लपरिहितो ज्येष्ठो उन्वालभते। ३। पत्न्यहतवसना ज्ये-ष्ठम्।४। पत्नीमन्वच्च इतरे । ५। अधैनानिभव्याहारयत्य-प्रिगो शमीध्वम् । सुशिम शमीध्वम् । शमीध्वमिश्रगा-३उ इति विः । ६। अयमियः सत्पतिने इमा रोहेत्य-नुवाकं महाशानिं च शान्युदक आवपते । ९। अये अकव्यादिति अष्टादीपं धारयित। ६। भूमेश्वाप-

¹ Thus emended; MSS. ग्रमियछ; Bi has a colon here. — <sup>2</sup> P Bh वा•. — <sup>3</sup> Dārila, fol. 5<sup>a</sup> l. 6**, पिञ्चमियं श्मिययद्गिति** <sup>4</sup> E P बध्यतिः — <sup>5</sup> Thus emended; MSS. क्रयाक्तमनं. — <sup>6</sup> So Bi; Ch E K Bü अन्वचेतरे; P Bh ॰न्वचेतरे; सामुल॰. ---<sup>7</sup> K Bi ॰ भ्रिमा स्रो इति: Bü P ॰ भ्रिमा cf. the introduction. — को (or उ) इति: Bh 'धिगा उ इति: Ch 'धिगा3को इति: Nirukta 5. 11 • 知何有行; Āit. Br. and Ācv. Çr. as above. — Bi has a 9 The formula occurs: Tāit. Br. iii. 6. 6. 4; Āit. colon here. — Br. ii. 7; Āçv. Cr. ii. 3. 1; Nirukta 5. 11 (commentary p. 62: introduction p. xxxviii); cf. VS. i. 15; TS. i. 1. 5. 2; Māitr. S. i. 1. 6. — 10 vii. 62. 1; xii. 2. 1 (the 知可可有 beginning with this pratīka). — 11 Cf. Kāuç. 39. 7; 43. 5; 46. 7. — 12 xii. 2. 42. — <sup>13</sup> К нहादी॰; Е нाष्ट्रादी॰; cf. Kāuç. 47. 28; 49. 21. —

दग्धं समुत्खाय। १। श्राकृतिलोष्टवस्मीकेनास्तीर्य। १०। श्रकृतिपरिंदेनाभिलिप्य। ११। सिकताभिः प्रकीर्याभ्युक्ष्य। १२। लक्ष्यं कृता। १३। पुनरभ्युक्ष्य। १४। पश्चा- स्रक्षणस्याभिमन्थनं निधाय। १५। गोऽश्वाजावीनां पुंसां लोमभिरास्तीर्य वोहियवैश्व श्रकृत्पिरादमभिविमृज्य प्राज्वी दभौं निद्धाति। १६। वृषणी स्थं इत्यभिप्रार्था- राय्यौं। १९। तयोहपर्यधरारिणम्। १६। दक्षिणतो मूलान्। १९। पश्चात्रजननामुर्वश्यसीत्यायुरसीतिं। २०। मूलत् उत्तरारिणमुपसंधायं। २९। पृतनाजितमित्याहूयं। १२। श्रभिदिश्चणं ज्येष्ठस्विरभिमन्थत्यों भूगीयवं छन्दो उनुप्रजायस्व वेष्टुभं जागतमानुष्टुभमों भूभुवः स्वर्जनदो- मितिं। २३। श्रत ऊर्ध्व यथाकामम्। २४।॥ १॥॥ ६९॥

मन्यामि ला जातवेदः सुजातं जातवेदसम् । स नो जीवेष्वा भजं दीर्घमायुष्ट घेहिं नः ॥ जातो ऽजनिष्ठा<sup>10</sup>यशसा सहाग्रे<sup>11</sup> प्रजां पश्रूंस्तेजी रिय-मस्मासु घेहिं<sup>12</sup>।

<sup>1</sup> VS. v. 2<sup>b</sup>; TS. i. 3. 7. 1; Kāty. Çr. v. 1. 29; Çat. Br. iii. 4. 1. 21. — <sup>2</sup> So E Bi; K • प्राच्याराखे; Ch P Bü Bh • प्रार्खार्खाः — <sup>3</sup> VS. v. 2<sup>cd</sup>; TS. i. 3. 7. 1; Kāty. Çr. v. 1. 30; Çat. Br. iii. 4. 1. 22. — <sup>4</sup> Ch E have a colon here; K has a double colon in the middle of the word after उत्तरा॰. — <sup>5</sup> vii. 63. 1. — <sup>6</sup> K Bh • दोइमितः — <sup>7</sup> Cf. VS. v. 2<sup>f</sup>, etc.; TS. i. 3. 7. 1; Kāth. iii. 4; Lāty. iii. 5. 5; Kāty. Çr. v. 1. 28; Çat. Br. iii. 4. 1. 23. — <sup>8</sup> K Ch भजहो॰. — <sup>9</sup> E देहि. — <sup>10</sup> So K Bi Ch (sec. man.); E Ch (prim. man.) जनिब्दा; P Bh जनिष्टा; Bü जनिष्टा. — <sup>11</sup> K Bü Ch P • पें.. — <sup>12</sup> Cf. Çānkh. Çr. ii. 17. 8. —

ञ्जानन्दिनो मोदमानाः सुवीरा अनामयाः सर्वमा-युर्गमेम ॥

उदीयस्व जातवेदो ऽव सेदिं तृष्णां क्षुधं जिह ।

ऋपास्त्रम उछ्कप होतमुखों जह्मप दुर्हार्हि शों इहैविधि धनसिनिरिह ला सिमधीमहि। [जिह ॥ इहैिध पुष्टिवर्धन इह ला सिमधीमहीति। १।

प्रथमया मन्थित । २ । डितीयया जातमनुमन्त्रयते । ३ ।

तृतीययोद्दीपयित । ४ । चतुर्थ्योपसमाद्धाति । ५ । यत्त्रा कुडां इति चों भूर्भुवः स्वर्जनदोमित्यिङ्गिरसां ला देवा-नामादित्यानां व्रतेना दधे । द्योमहासि भूमिर्भूमा त-स्यास्ते देव्यदितिरूपस्थे ऽन्नादायान्वपत्याया दधदिति । ६ । लक्ष्यो प्रतिष्ठापोगेत्याय। ९ । ऋषोपितष्ठते । ६ । लक्ष्यो प्रतिष्ठापोगेत्याय। ९ । ऋषोपितष्ठते । ६ । लक्ष्यो प्रतिष्ठापोगेत्याय। १ । ह्यातिना भूयासम् । सु-गृहपति स्वं मयाये गृहपतिना भूयाः । ऋस्थूरि गों गा-गृहपति स्वं मयाये गृहपतिना भूयाः । ऋस्थूरि गों गा-

¹ K Ch (prim. man.) ॰वीराः. — ² K P Bb भ्रेंद्; B भेदि. — ³ K B धिष्णान; P धिष्णां; the omission of the word perfects the metre. — ⁴ E होत॰. — ⁵ So with doubtful emendation; Ch E दुईार्दिभो; Bü दुहर्दिभो; E दुहादेशो; P Bh दुईार्दभो; K दुईार्दभो. — ⁶ xii. 2. 5; cf. TS. i. 5. 3. 1; Māitr. S. i. 7. 1. — ˚ So all MSS. — ⁶ K Bü Bi द्दे; Bi only has the colon. — ⁶ So emended; K Bü Ch मत्तासि; E P Bi Bh भूजासि; Māitr. S. i. 6. 1 (end), as above. — ¹⁰ So emended according to Māitr. S. (ibid.) and TS. i. 5. 3. 1; MSS. भूमेर्ं. — ¹¹ So Ch P Bh; K ॰दितेषणः; E Bi ॰दितेषणः; Bü ॰दितेषणः (so also Māitr. S. ibid.). — ¹² So E and Māitr. S.; K Bü Ch Bi जा-पत्था; P ज्ञपतथला; Bh ज्ञपतथला. — ¹³ Cf. VS. iii. 5; TS. 1. 5. 3. 1; Māitr. S. i. 6. 1 (end), 2. —

हैपत्यानि दीदिहि शतं समा इति । १। व्याकरोमीति गार्हपत्यक्रव्यादी समीक्षते । १० । शान्तमाज्यं गार्हपत्यायोपनिद्धाति । ११ । माषमन्थं क्रव्यादम् । १२ । उप त्वा नमसेति पूरोऽनुवाक्या । १३ । विश्वाहा त इति पूर्णाहुतिं जुहोति । १४ । यो नो अगिरिति सह क्री हदयान्यभिमृशनो । १५ । ॥ १ ॥ ॥ ९० ॥

श्रंशो राजा विभजतीमावग्री विधायम् । क्रव्यादं निर्णुदामिम हव्यवाडिह तिष्ठितिति विभागं जपति। १। सुगाईपत्य इति देशि ऐन गाईपत्ये सिमधमादधाति। २। यः क्रव्यात्तमश्रीशमिति सव्येन नडमयों क्रव्यादि । ३। श्रपावृत्येति मन्त्रोक्तं बाह्यतो निधाय। ४। नडमा रोह सिमन्धत इषीकां जरतीं प्रत्यच्चमक्तिमत्युपसमादधाति । ५। यद्यग्नियों श्रियरिवः कृष्णा मार्थं नो हरोः श्रुचिहदः शिवो ने श्रस्तु भरतो सार्थं नो हरोः श्रुचिहदः शिवो ने श्रस्तु भरतो सार्थं नो हरोः श्रुचिहदः श्रिवो ने श्रस्तु भरतो सार्थं नो हरोः श्रुचिहदः श्रिवो ने श्रस्तु भरतो सार्थं ने हरोः स्राणः।

<sup>1</sup> Cf. RV. vi. 15. 19; VS. ii. 27 (and Kāṇva-çākhā, p. 59 of Weber's edition); TS. 1. 5. 6. 4; Māitr. S. i. 4. 2 (end); i. 15. 14 (end); Çānkh. Çr. iv. 12. 14; Çat. Br. i. 9. 3. 19. — 2 xii. 2. 32. — 2 K P Ch (prim. man.) माल. — 4 iii. 15. 7. — 5 Bū म; Bi मंता; iii. 15. 8. — 6 xii. 2. 33. — 7 Ch मता; Bü मता. — 8 So emended; MSS. विमाम. — 9 Bi पि. — 10 E Ch (prim. (man.) व्ययत.—11 K P have a colon here. — 12 xii. 2. 45°. — 13 K P BhCh prim. man.) गाइपतः — 14 Bh विमाम; cf. iii. 21. 9. — 15 These words are wanting in Ch E. — 16 xii. 2. 34. — 17 P Bi मती; E मित. — 18 xii. 2. 1. 11. 54. 55. — 19 xii. 2. 4. 7, 53. — 20 E यो. — 21 So with doubtful emendation; E द्रीइ; Ch द्री; Bi ह्री; the rest द्री; the word is then to be regarded as an augmentless subjunctive from the reduplicated root द. — 22 K P have a colon here. — 23 E श्वा. —

अतिव्याधी व्याधो अप्रभीष्ट क्रव्यादो अप्रीज्छमया-मिं सर्वानिति

शुक्त्या माषिष्टानि जुहोति। ६। सीसं दर्थामवधा-योद्रथ्य मन्यं जुह्रञ्छमयेत् । १। नडमा रोहेति चतसो ऽये अक्रव्यादिमं क्रव्याद्यो नो अश्वेष्वन्येभ्यस्वा हिरएय-पाणिमिति शमयति। ६। दक्षिणतो जरत्को छे शीतं भ-साभिविहरति । १। शान्युदकेन मुशान्तं कृत्वावदग्धं समुत्खाय । १०। परं मृत्यो इत्युत्थापयति। ११। क्रव्यादिमिति ति तिमृभिर्हे यमाणमनुमन्त्रयते । १२। दी-पाद्याभिनिगदनात्मितहरणेन व्याख्यातम । १३। अविः कृष्णेति निद्धाति। १४। उत्तमवर्जे अष्टस्याञ्चलौ सी-सानि। १५। अस्मिन्वयं यद्रिपं सीसे मृइद्वामत्यभ्यवने-जयति । १६। कृष्णोणेया पाणिपादान्तिमृज्य । १९। इमा जीवा उदीचीनैरिति मन्त्वोक्तम्। १६। विः सप्ते-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> E व्याभ्री. - <sup>2</sup> Ch ऋग्रभिष्ट. - <sup>3</sup> So emended; K अपी भ्रम•; Bh अपि भूम॰; the rest अपि भूम॰. — 'E भूम यासि. — ' K Bh माख॰. — <sup>6</sup> K Bü Bh Ch ॰ग्रंघ्य. — <sup>7</sup> Bh **जुडूंग्**; the rest बुद्ध. For the irregular form जुद्धन cf. Kāuc. 109. 5; 110. 4; 111. 5: 126. 9. — 8 xii. 2. 1-4, 42, 43, 15, 16; iii. 21. 8. — •कोष्टे. — 10 Ch असावि॰. — 11 So K P Bh Bü (prim. man.); Bi Bü (sec. man.) समुत्खापयति; E समुत्खातयति; Ch समुत्यापयति or समु-<sup>12</sup> xii. 2. 21. — <sup>13</sup> xii. 2. 8-10. — <sup>13</sup> Ch (prim. त्खापयति (?). man.) हिच॰. — 15 For दीपाबाभिनिगद्नात् cf. Käuç 39. 20-27? — 17 The सीसानि, barring the कुकलामग्रिरः ली <sup>16</sup> xii. 2. 52. — Kāuc. 8. 18. — 18 xii. 2. 13. 40, 19; MSS. मृदुम् — 11 E ग्रस्ट वनयति; the passage beginning here and continued to the end of the kaṇḍikā is repeated with slight modifications at Kāuç. 86. 19 fg. — <sup>20</sup> Bü निर्मुज्य. — <sup>21</sup> xii. 2. 22, 29. —

ति कृद्या पदानि योपयिन्वा नदीभ्यः । १९ । मृत्योः पदिमिति वितीयया नावः । २० । परं मृत्यो इति पाग्द- स्थिणं कूदीं प्रविध्य। २९ । सप्त नदीरूपाणि कारियन्वोदकेन पूरियन्वा । २२ । आ रोहत सिवतुनीवमेतां सुचामाणं महीमू ब्विति सहिरण्यां सयवां नावमारोहयित । २३ । अश्रमन्वती रीयत उन्निष्ठता प्रतरता सखाय इत्युदीच- स्नारयित । २४ । ॥ ३ ॥ ॥ ९९ ॥

उत्तरतो गर्त उदक्प्रसवणे ऽश्मान निद्धात्यनाश्छिन्तम् । १। तिरो मृत्युमित्यश्मानमतिकामति। २। ता अधरादुदीचीरित्यनुमन्त्रयते । ३। निस्सालामिति श्यान्लानि वेश्वने संप्रोक्ष्य । ४। ऊर्ज विश्वदिति प्रपादयति। ५। वेश्वदेवीमिति वत्सतरीमालम्भयति। ६। इमिन्द्रमिति वृषम्। ९। अनद्वाहमहोराचे इति तत्पमालम्भयति। ६। आसीना वस्मयति। ६। आसीना इत्यामीनामनुमन्त्रयते । १०। पिञ्चलीराञ्चनं सिप् पर्यस्थेमा नारीरिति स्त्रीभ्यः प्रयद्यति। १९। इमे

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> xii. 2. 29°. — <sup>2</sup> So emended in accordance with AV. xii. 2. 29°. 30; Bü लोपयता: K Ch E P B लोपयता; cf. Kāuç. 86. 22. — <sup>3</sup> xii. 2. 30. — <sup>4</sup> xii. 2. 21. — <sup>5</sup> xii. 2. 48°; vii. 6. 3, 2. — <sup>6</sup> xii. 2. 26. 27. — <sup>7</sup> Bü ॰प्रस्वती. — <sup>8</sup> So Bü; Bi अनः! इनं; Ch अंतिक्नं; K P Bh अंतिक्नं; E अनुक्तिं. — <sup>9</sup> xii. 2. 23<sup>d</sup>. — <sup>10</sup> K P Bh ॰दोचीनेरि॰ (cf. xii. 2. 29). — <sup>11</sup> xii. 2. 41. — <sup>12</sup> ii. 14. 1. — <sup>13</sup> Ch E संप्रोचत्यु(जे); K संप्रोच्यो(दर्ज्य). — <sup>14</sup> vii. 60. 1. — <sup>15</sup> xii. 2. 28. — <sup>16</sup> xii. 2. 47. — <sup>17</sup> xii. 2. 48, 49. — <sup>18</sup> xii. 2. 24. — <sup>19</sup> xii. 2. 30°. — <sup>20</sup> So all MSS. Is the passage to be emended to दिवासीनाननु॰? — <sup>21</sup> xii. 2. 31. —

जीवा अविधवाः सुजामय इति पुंभ्य एकैकसी तिस-स्तिसस्ता अध्यध्यद्धानं परिचृत्य प्रयक्षति। १२। परं मृत्यो व्याकरोम्या रोहतानाधिः प्रत्यच्वमकं ये अपयो नमो देववधेभ्यो ऽग्रे ऽभ्यावितिक्ये जातवेदः सह रया पुनरूर्जेति । १३।

श्चर्य उभ्यावितिन्तिम न श्चा ववृत्स्व। श्वायुषा वर्चमा सन्या मेधया प्रजया धनेन॥ श्चर्य जातवेदः श्वरं क्षतं ते सहस्रं त उपावृतः। श्वर्धा पुष्टस्येशानः पुनर्नो रियमा कृधि॥ सह रय्या नि वर्तस्वाग्ने पिन्वस्व धार्या। विश्वप्त्या विश्वतस्परि॥ पुनर्को ववृत्स्व पुनर्या इषायुषा पुनर्के पुनर्या इषायुषा । पुनर्कः पाद्यंहसः ॥ १४।

¹ Cf. xii. 2. 22. 31³; the passage seems to be a jagatī-pāda from an unknown source. — ² Bü E Ch (prim. man.) कुंग्स. — ³ Ch तिस्रसिप्तः ससा (so also Pet. Lex. sub. चर्त+परि); Bü तिस्रसिप्तस्ता; E तिसः सिन्सस्ता; Bh तिसः सिमः सा. — ⁴ So only K; the rest ऋष्यधृह्-धानं; the Pet. Lex., ibid., ऋष्ट्रधानं. — ⁵ Bü E Ch (sec. man.) परिवृत्य. — ⁶ Ch Bh ऋषे. — ² Ch (sec. man.) रखा; E रखा. — ⁵ xii. 2. 21, 32, 24 (48), 44, 55; iii. 21. 1; vi. 13. 1; TS. iv. 2. 1. 2, 3; VS. xii. 7-10; Māitr. S. i. 7. 1; ii. 7. 8; Kāṭh. S xvi. 8; xix. 11; xxii. 12; Lāṭy. iii. 5. 11. — ⁰ So K B; the rest, as also TS. and VS., omit the colon and the vowels coalesce. — ¹⁰ Ch सद्या; Bü संन्या. — ¹¹ The reading of TS. VS. and Māitr. S. (ऋदिरः) perfects the metre. — ¹² Ch ऋष. — ¹³ TS. VS. and Māitr. S. read वि वर्तस्त for ऋष्ट्रा वि दिस्ता — ¹² E पुनक्य. — ¹⁵ E Bü (prim. man.) रखा (omitting ॰युषा). — ¹⁶ K पालंहसः —

शकरान्स्वयमातृसाञ्छणरज्जुभ्यां विवध्य धारयति।१५। समया खेन जुहोति'। १६। इमं जीवेभ्य इतिं हारे नि-दधाति। १९। जुहोत्येतयची। आयुर्दावा धनदावा बल-दावा पणुदावा पुष्टिदावा प्रजापतये स्वाहेति। १६। षट्संपातं माता पुचानाशयते । १९। उच्छिष्टं जायाम् । २०। संवत्सरमियं⁵ नोडायाच हरेचाहरेयुः। २१। डाट्-शराच इत्येके। २२। दश दक्षिणा। २३। पश्चादग्रेकीग्यतः संविश्वति।२४। ऋपरेद्युरियं चेन्द्रायी च यजेतं ।२५। स्थालीपाकाभ्यामियं चायीषोमी च पौर्णमास्याम् ।२६। सायंप्रातर्वीहीनावपेद्यवान्वाग्रये स्वाहा प्रजापतये स्वा-हेति।२९। सायं सूर्याय स्वाहा प्रजापतये स्वाहेति।२५। प्रातर्हादशराचे ऽग्निं पशुना यजेत'। २९। स्थालीपाकेन<sup>8</sup> वोभयोविरिष्यति<sup>8</sup>।३०। संवत्सरतम्यां<sup>10</sup> शान्युदकं कृत्वा<sup>11</sup> ।३९। घृताहुतिनेि भवाग्ने अक्रयाहुतिर्घृताहुतिं त्वा व-यमक्रव्याहुतिमुपनिषदेम जातवेद इति चतुर उदपाचे संपातानानीय।३२। तानुक्षय।३३। पुरस्ताद्येः प्रत्यङा-सोनी जुहोति।

¹ K Bü Bi E P °नृणां श्राण् °; Bh °नृषां श्राण् °; Ch °नृषां श्राण् °. — ² Cf. Kāuç. 15. 4. — ³ xii. 2. 23. — ⁴ E Bi °ित; P पुनान्प्राः श्राचते. — ⁵ P Bi Bh °िप्त(नो॰). — ⁶ E यजेत्. — ⁻ E यजेत्. — ॰ So K P Bh Bi; Bü °िद्विरिष्यति; Ch E °विरिष्यति; cf. Kāuç. 59. 28. — □ E Bü Ch (sec. man.) °तस्यां. — □ K Bü (prim. man.) omit this word. — □ Ch E Bü घृताङ्गितं नोः — □ 13 E भवापेयः ऋथा॰. — □ 14 Ch E °ङ्गित्रपनि-षदेम. —

हुते रमस्व हुतभाग एधि मृडासभ्यं मोत हिंसीः प- प्रून इति । ३४।

यद्युडायाङ्गस्मनारिणं संस्पृश्य तृष्णीं मिथितोहीय।३५।
पूर्णहोमं हुता।३६। संनितिभिराज्यं जुहुयाद्याहितिभिवी
।३९। संसृष्टे चैवं जुहुयात।३६। अग्रावनुगते जायमाने ।३९। आनडुहेन शकृत्पिणंडेनाग्यायतनानि परिलिप्प।४०।
होम्यमुपसाद्य।४९। प्राणापानाभ्यां स्वाहा समानव्यानाभ्यां स्वाहोदानरूपाभ्यां स्वाहेत्यात्मन्येव जुहुयात्।४२।
अथ प्रातरुत्थायाियं निर्मथ्य यथास्थानं प्रणीय यथापुरमिग्रहोचं जुहुयात्।४३। सायमाश्रप्रातराशो यञ्चावृतिजी ।४४।॥४॥॥७२॥

पुरोदयादस्तमयाच पावकं प्रबोधयेतृहिणीं शुड-हस्ता। समतीते संधिवर्णे ऽथ हावयेत्सुसमिडें पावक आ-हृतीषहिः 191

¹ Some of the verses cited in full in this chapter, according to Roth, Der Atharva - Veda in Kaschmir, p. 23, are found in the Kashmir-çākhā of the Atharvan. — ² E ॰ ज्ञायामस् ; Ch (prim. man.) ॰ ज्ञायाद्वस ॰ - ³ E For the संनति - verses cf. Kāuç. 5. 8. — ⁴ K (prim. man.) जायमाने (त्रानड्हेन); Ch (prim. man.) जयमाना; Ch (sec. man.) जयमान. — ⁵ So K E Bh; the rest ॰ यतनं — ⁶ So Bü E; K omits these two words reading ॰ र्पायां साहित जुङ्ग्यात; the rest ॰ त्राचेत. Cf. Lāty. iv. 11. 12 for the entire passage. — ² Ch ॰ वृत्तिजौ. — ॰ K Ch E P Bh गृहणो. — ॰ E हावयेत सु॰. — ¹ E न्नाइति॰; Bü ॰ सहि. — ¹¹ The passage is metrical, four times twelve syllables. —

अप्रये च प्रजापतये च रात्रावादित्यश्व दिवा प्रजा-पतिश्व¹।

उदकं च सिमध्य होमेहोमे पुरो वरम् ११। होम्यैः सिमिक्किः पयसा स्थालीपाकेन सिपिषा। सायंप्रातहों में एतेषामेकेनापि सिध्यति । ३। अभ्युङ्गतो हुतो उपिः प्रमादादुपशाम्यति। मिथते व्याहृतीर्जुहुयात्पूर्णहोमो यथक्कृतिजी १।४। वनस्पतिभ्यो वानस्पत्येभ्य ओषिभ्यो वीरुद्धाः सर्वेभ्यो देवजनेभ्यः पुरायजनेभ्य इति प्राचीनं तदुदकं निनीयते। ५। स्वधा प्रपितामहेभ्यः स्वधा पितामहेभ्यः स्वधा पितृभ्य इति दक्षिणतः । ६। तद्भूक्षायारिष्टनेमये उमृतं मह्यमिति पश्चात्। ७। सोमाय सप्ति वेभ्य इत्युक्त-रतः। ६।

परिमृष्टे परिलिप्ते च<sup>12</sup> पर्वणि वातपतं हावयेदन्नमगी। भूयो दस्ता<sup>13</sup> स्वयमल्पं च भुक्कापराहेन्न वतमुपिति याज्ञिकम्<sup>14</sup>। ए।

<sup>1</sup> Metrical: 12 + 11 syllables. — 2 Bü वर्म (!without colon). — 3 Metrical: 8 + 8 syllables. — 4 E होमी:; P होमी:; Bü has a colon after the word. — 5 E होमी. — 6 Metrical: four times eight syllables. — 7 Bü अभुद्रुताइतो. — 8 So with doubtful emendation; MSS. here and in verse 13, शवृत्तिजी. So also Dărila to Kâuç. 6. 22 (fol. 30<sup>b</sup> l. 3 fg.). Or is यावृत्तिजी the correct reading? Compare furthermore Kâuç. 72. 44. — 9 The first line is metrical: 8 + 8; the second seems to contain one hypercatalectic and one regular pâda of the same metre. — 10 Cf. viii. 8. 14; xi. 9. 24. — 11 P here inserts the word स्वधा. — 12 E द. — 13 MSS. द्वा. — 14 Metrical: 12, 11, 11, 12.

अनगनं ब्रह्मचर्यं च भूमी शुचिरियमुपशेते सुग-

ऋगीषोमाभ्यां दर्शन इन्द्रागिभ्यामदर्शने।
ऋगियं तु पूर्व नित्यमन्वाहाये प्रजापतेः । ११।
ऋगियं तु पूर्व नित्यमन्वाहाये प्रजापतेः । ११।
ऋगितु स्माविष्टकृती सर्वेषां हिवषां स्मृता।
ऋगुमती वा भवति स्थालीपाकेष्वथर्वणाम् १ । १२।
उभी च संधिजी यो वैश्वदेवी यथऋत्विजी ।
वर्जियता सबिहिषः साज्या यज्ञाः सदिक्षणाः 11.12 । १३।
यथाशिक्ति यथावलं हुतादो उन्ये ऋहुतादो उन्ये 16.17।
वैश्वदेवं हिवस्भये संचरित्ता । १४।
ते सम्यञ्च इह मादयन्तामिषमूर्ज यज्ञमाना यमिछत् १०।
विश्वदेवा इदं हिवरादित्यासः सपर्यत।

<sup>1</sup> K has a double colon after the syllables शुचिर. - 2 Metrical: 11, 11. — 3 Metrical: four times eight syllables. — 4 E ग्रार्ध-इतिषु; P त्रार्धइतिखुः — 🤚 🥻 त्रनुः — <sup>6</sup> Bi has a colon here. — 7 E स्थालीपाक हा. — 8 Metrical: anustubh-pādas; the first is irregular. - 9 So emended hesitatingly; cf. verse 4. Bi धर्तिजौ; E थवत्तिजौ; the rest here as also in verse 4, and in Dārila to Kāuç. 6 22 चवलिजी. Cf. also Kāuç. 72. 44. — 10 So Bi only; Bü साजा; KEChBhP, and Dārila to Kāuç. 6. 22, साह्या. - 11 D (schol.) to Kāuç. 6. 30 (fol. 32b l. 6) cites the beginning of this verse: अपिहोचवैश्वदेवयोः नाज्येनेति कर्तव्यताविशेषः। उभी च संधिजाविति प्रतिषेधात्; cf. also Kāuç. 10. 2. note. — 12 Metrical: four anuştubh-pādas. — 13 So emended; MSS. यथाश्रृतिर्यंº. — 14 Ch Bi have a colon here. — 15 Ch E a. — 16 Ch E a. — 17 Cf. TS. v. 4. 5. 1; 5. 10. 5; Māitr. S. i. 4. 6; Āit. Br. 7. 19; Gop. Br. ii. 1. 6. — 18 E संचर्षित. — 19 Metrical: the first line, 8, 8; the second would be a pada of eleven syllables, if the word इविर् is omitted. — 20 K यमिक्य; Bi यमित्सत. —

श्रिसित्यज्ञे मा व्यथिष्यमृतायं हिवष्कृतम् । १५। वैश्वदेवस्य हिवषः सायंप्रातर्जुहोति । सायमाश्रपातराशो यज्ञावेती स्मृतावुभी । १६। श्रप्रतिभुक्ती श्रुचिकायों च नित्यं वैश्वदेवी जानता यज्ञश्रेष्ठी ।

Ç

नाश्रोत्रियो नानवनिक्तपाणिनीमन्त्रविज्जुहुयाद्यावि-पश्चित्र । १९।

बीभत्सवः श्रुचिकामा हि देवा नाश्रद्दधानस्य हिव-र्जुषनो।

बास्रणेन ब्रस्विदा तु हावयेच स्त्रीहुतं शूटहुतं च देवगम् १९८।

यस्त्र विद्यादाज्यभागी यज्ञान्मन्त्रपरिक्रमान् । देवताज्ञानमावृत ज्ञाशिषश्च कर्म स्त्रिया अप्रति-षिडमाहुः । १९।॥५॥॥ ७३॥

## तयोर्बलिहरणम् । १ । अग्रय इन्द्राग्निभ्यां वास्तीष्प-

¹ E অधिष्णसमृताय; B অधिष्ठामृताय. — ² These three lines contain a mantra-citation: triṣṭubh and jagatī-pādas in the first line; anuṣṭubh in the remaining two lines. — ³ Ch has a colon here. — ⁴ Metrical: eight-syllables; the second pāda catalectic. — ⁵ So E; the rest शुचि: कार्योः — ⁶ K यज्ञः•. — ७ Four triṣṭubh-pādas, the first hypercatalectic. — ³ So emended; MSS. देवगं. — ९ Metrical: 11, 11, 12, 12. — ¹⁰ Bi ॰क्रमात; Ch यज्ञानमन्त्रपरिक्रमात; E यज्ञान्परिक्रमान. — ¹¹ P ॰वृत्त. — ¹² Metrical; the first line 8, 8; the second line 11, 11, with crasis of ॰वृत and आण्णि in the first pāda. —

तये प्रजापतये उनुमतय इति हुला।२। निष्कम्य वहिः प्रचीनं व्रक्षणे वैश्रवणायं विश्वेभ्यो देवेभ्यः सर्वेभ्यो देवेभ्यः सर्वेभ्यो देवेभ्यः सर्वेभ्यो भूतेभ्य इति व्रह्णो विश्वेभ्यो भूतेभ्यः सर्वेभ्यो भूतेभ्य इति व्रह्णो विश्वेभ्यो भूतेभ्यः सर्वेभ्यो भूतेभ्य इति व्रह्णो विश्वेभ्यो भूतेभ्यः सर्वेभ्यो भूतेभ्य इति । ३। द्वार्ययोर्मृत्यवे धर्माधर्माभ्याम् । ५। उदधाने धन्वन्तरये समुद्रायोषधिवनस्पतिभ्यो द्यावापृष्यिवीभ्या-मिति । ६। स्यूणावंश्योदिंग्भ्यो उन्तर्देशेभ्य इति । ९। सित्तषु वासुक्तये चित्रसेनाय चित्रस्थाय तक्षोपतस्था-भ्यामिति । ६। समन्तमयेराश्यये श्रद्धाये मेधाये श्रिये द्विये विद्याया इति । ९। प्राचीनमयेः गृह्याभ्यो देव-जामिभ्य इति । १०। भूयो ऽभ्युङ्ग्यः ब्राह्मणान्भोज-येत् । १०। तदिप श्रोको वदिति ।

माबासणायतःकृतमश्रीयाद्विषवद्वमवकाम्या<sup>15.16</sup>।

<sup>1</sup> Bi has a colon here. — 2 Ch वैश्वरणाय. — 3 E has a colon here. — 4 Bi has a colon here. — 5 Cf. for this and the following sūtras: Çāūkh. Gṛ. ii. 14. 4; Pār. Gṛ. i. 12. 3; ii. 9. 2; Āçv. Gṛ. i. 2. 1; Gobh. Gṛ. i. 4. 4, 9; Kāṭh. Gṛ. xưiv. 2 fg.; Viṣṇu 67. 3; Mān. Gṛ. ii. 12 (cf. Jolly. Das Dharmasūtra des Viṣṇu und das Kāṭhakagṛhya, pp. 31 and 80). — 6 Ch बलीन्ह°; E बलीन्ह°; Bh बिल. — 7 So, (हर)दि: प्रो॰, E only; the rest ॰िद्यो॰. — 8 Ch ॰घमायांमुद॰. — 9 Bi has a colon here. — 10 Ch has a colon here. — 11 Bi मूह्यायोः — 12 Bi has a colon here. — 13 P Bi ॰दृत्य. — 14 So Ch E; the rest शोकी वदतः. — 15 Thus emended according to Ch, which reads ॰ग्रत॰; E ॰ग्रतमञ्ची॰; the rest ॰ग्रुक्तमञ्ची॰; Ch's reading is accepted as the basis of the reading above. as it makes good metre, after ग्रुक्तमञ्चा, which is apparently a later gloss, is removed. — 16 E विषवतदंनमनकामास्या; the rest as above; ग्रुक्तमञ्चा is a gloss, metrically superfluous. —

देवानां देवो बाह्यणो भावो नामेष देवतेति। १२। आपयणे शान्युदं कृता यथतुं तग्डुलानुपसाद्य। १३। अप्तु स्थालीपाकं श्रपियता पयिस वा। १४। सजूर्कुनुभः सजूर्विधाभः सजूर्यये स्वाहां। सजूरिन्द्रायिभ्यां सजूर्विधाभः सजूर्यये स्वाहां। सजूरिन्द्रायिभ्यां सजूर्विधाभः सजूर्विश्वेभ्यो देवेभ्यः सजूर्क्कुतुभः सजूर्विधाभः सजूः सोमाय स्वाहेत्येकहिववीं स्यानानहिवीं विवा। १५। सीम्यं तन्वच्छचामाकं शरिद। १६। अथ यजमानः प्राश्चितं गृह्णीतें। १९। प्रजापतेष्ट्वां यहं गृह्णामिं। मह्यं भूत्ये मह्यं पृष्ट्ये मह्यं श्रिये मह्यं हिये मह्यं यश्मे मह्यमायुषे मह्यमन्नाय मह्यमन्नाद्याय मह्यं सहस्योषाय मह्यमपरिमितपोषायेतिं। १८। अथ प्राश्नाति।

भद्राचः श्रेयः समनेष्ट<sup>8</sup> देवास्तयावसेन<sup>9</sup> समशीमहिता। स नः पितो<sup>10</sup> मधुमा<sup>911</sup> श्रा विवेश शिवस्तोकाय तन्वो न एहीति<sup>12,13</sup>। १९।

¹ The colon is exhibited in KPChE. — ² Cf. Āçv. Gr. ii.2.4. — ³ So emended; MSS. तन्त्रहामांकं. — ⁴ Ch गृहीते; E गृग्होते. — ⁵ Ch (prim. man.) प्रजापते ध. — ⁶ The colon appears in KP. — ˚ Cf. Çāūkh. Gr. iii. S. 2. — ѕ So emended according to TS. etc. (see note 13); P Bi Bü समन दृष्ट; K समनसा दृष्ट: E सुमन दृष्ट; Ch समझ दृष्ट. — ³ Ch E ॰व्रान; cf. the critical note to Çāūkh. Gr. iii. S. 3. — ¹⁰ So all MSS. including Ch (prim. man.); Ch (sec. man.) सुतो. — ¹¹ Ch E मधुमं. — ¹² Ch E नयेहोति; cf. Ind. Stud IV. 252. — ¹³ Cf. TS. v. 7. 2. 4; Tāit. Br. ii. 4. 8. 7; Āçv. Çr. ii. 9. 10; Çāūkh. Gr. iii. 8. 3; Pār. Gr. iii. 1. 4; Gobh. Gr. iii. 8 16. —

प्राशितमनुमन्त्रयते।

अमो ऽिस¹ प्राण तहतं ब्रवीम्यमासि² सर्वाङसि प्रविष्टः।

स मे जरां रोगमपनुद्य शरीरादनामयैधि मा रिषाम इन्दो इति । २०।

वत्तः प्रथमजो ग्रीष्मे वासः श्रादि दक्षिणा। २१। श-स्या वा दक्षिणां दद्यात्। २२। नातिशक्ति विधीयते ना-तिशक्ति विधीयत इति । २३। ॥ ६॥ ॥ ७४॥

॥ इत्यथर्ववेदे कौशिकसूचे नवमो ऽध्यायः समाप्तः॥

¹ So Ch (sec. man.) Āçv. Çr. and Çānkh. Gr. (see note 7); K E Bi Ch (prim. man.) आडोस; Bü आडोस; P आडो॰, or आजो॰; Bh आजो॰. — ² E ज़िताय॰. — ³ So all MSS. of Kāuç. and Āçv. Çr.; Çānkh. Gr. ॰मोस. — ⁴ So emended on the supposition that अनामयेधि is for अनामय एधि with double sandhi; cf. the introduction. The MSS. unanimously read अनामयेधि, which might be emended in accordance with Āçv. Çr. and Çānkh. Gr. to अमा मयेधि (for अमा म एधि), the latter representing the peculiar sandhi of मे, which is paralleled by the reading of Ch E in sūtra 19 (नयेहि for न एहि); cf. also Kāuc. 135. 9 (the reading ॰सायमं for ॰सा इमं) and Ind. Stud. IV. 252. — ⁵ Ch मार्धाम (?); E मर्षोम. — ⁶ B Ch ६दो. — ˚ Cf. Áçv. Çr. ii. 9. 10; Çānkh. Gr. iii. 8. 4. — ڱ Bi योषमो वास; both words are wanting in E. — ९ Ch विधीयते without इति. —

अथ विवाहः 191 अर्ध्व का ित्तंक्या आ वैशाखाः 121 याथाकामी वा 131 चित्रापक्षं तु वर्जयेत् 181 मधामु हन्यन्ते गावः फल्गुनीषु ब्युद्धत इति विद्यायते मङ्गलं च 141 सत्येनो त्रभिता पूर्वापरिमत्युपद्धीत 181 पति-वेदनं च 191 युवं भगिमिति संभलं सानुचरं प्रहि शो-ति १८। ४। ब्रह्मश्रस्पत इति ब्रह्मश्रम्भ 101 ति ब्रह्मश्रम्भ 101 ति व्रवृ-

<sup>1</sup> Daç. Kar. and Ath. Paddh.: श्रष्ट विवाह उच्चते।; the former continues: तत्र संभारान्संभृत्य । त्रागमनुश्र्रं । संपुर्ट । स्वशाखा । कल्मः । सर्वीषधि । दधि । ज्ञेष्ठीमधु (!for यष्टीमधुः) । विष्टरास्त्रयः । ऋर्घपात । मधुपर्कपात । धुंसर् (! for धूसरं?) । जीत्र (! for योक्नं) । एतान्संभारान्संभृत्व । ऋवसंश्वेति (!for ऋवचसश्चेति, xix. 68. 1) बर्हिर्ल-वनादि । श्रभ्यातानांतं कृत्वा ... - 2 xiv. 1. 13ed. has a colon here. — 4 Bi has a colon here. — 5 xiv. 1. 1, 23; Daç. Kar and Ath. Paddh. सत्येनोत्तभिता इति घोडग्र (xiv. 1. 1-16) पूर्वापरमिति द्वास्यां (xiv. 1. 23 , 24) एताभिरष्टादश्भिराज्यं जुहुयात्। उपद्धीतित वचनात्. — 6 Dac. Kar. and Ath. Paddh. आ नी त्रम इति सूत्रेन आगमकृश्रम् (Ath. Paddh. परगृहात् भक्तं तिलमित्रि-तमाहत्व) संपात्वाभिमंच्यं कुमारीभत्तं (!for ॰री भक्तं)प्राश्चयति; ef. Kauç. 34. 12 fg. — <sup>7</sup> xiv. 1. 31a. — <sup>8</sup> K **以复则和.** — <sup>9</sup> Daç. Kar. त्रर्धर्चेन संपुटमभिमंत्र्य सानुचरं वरं प्रतिप्रेषयति; Ath. Paddh. ऋर्धर्चेन शोभनमलंकृतं पुरुषं (?Cod. पुरीषं) संचरहस्तं(?) सानुचरं प्रहिशोति — 10 xiv. 1. र्डाc. — 11 Daç. Kar. ऋधेचेंन ब्रह्माणं प्रेषयति कुमारीसमीप वरस्य गुणान्कथयतिः; Ath. Paddh. ऋधेर्चेन ब्रह्माणं। कुमारीपार्श्वे गला वरख गुणान्कथयतिः —

हास्छङ्कमानो निशि कुमारीकुलाइलीकान्यादीप्य । १०। देवा अप इति पञ्चिमः सकृत्यूल्यान्यावापयित । १९। अनृष्ठ्रा इति कुमारीपालं प्रहिणोति । १२। उदाहारस्य प्रतिहितेषुरयतो जधनतो ब्रह्मा । १३। यो अनिध्म इत्यप्तु लोगं प्रविध्यिति । १४। इदमहिमत्य-पोह्म । १५। यो भद्र इत्यन्वीपमुद्य्य । १६। आस्य ब्राह्मणा इति प्रयन्ति । १९। आवजनामयतो ब्रह्मा जधनतो ऽधिज्यधन्वा । १८। बाह्मतः प्रक्षोदुष्वरस्योत्त-रतो ऽग्नेः शाखायामासजित । १९। तेनोदकार्थान्कुर्व-नि । १०। तत्त्रश्चान्वा सेचनमन्येन । १९। अन्तरुपाती-

¹ P विबृहा॰; Bü has a colon after the syllables विवृहा॰. -<sup>3</sup> Ch (prim. man.) °द्वाचीकान्या°. — <sup>3</sup> xiv. 2. 32—36. — <sup>4</sup> Ath. Paddh. कुमारी एकामाङ्गति पूच्यां जुहोतीति; for Dac Kar. see note 7. — 5 xiv. 1. 348. — 6 K P Bh प्रहिणीमीति; Ch (prim. man.) प्रहिर्णोमिति; Ch (sec. man.) ॰ शोमीति; Ch (tert. man.) as above. — 7 Daç. Kar. ऋर्धचेंन नुमारीरचार्थ प्रेषयति। यदि वा दश्वर्षाधिका कन्या तदा देवा अग्रे पञ्चिमः कुमारी एकामा-ङतीं लाजां जुहोति (cf. sū. 11); Ath. Paddh. कुमारीरचार्थे धनुर्धरं पुरुषं प्रहिश्मीति. — \* Daç. Kar. (त्रुग्ने) धनुर्धरः पृष्ठे त्राचार्यो मध्ये उदक-हारः; Ath. Paddh. उदकहरणार्थे पुरुषस्य (Cod. पुरुषो) गक्तः अग्रे धनुर्धरो भवति। पृष्ठते त्राचार्यो मध्ये उद्वहारः; ef. Kaue. 26. 4; 82. 5. - 9 xiv. 1. 37. - 10 Ch E Ku नोष्ट. - 11 Ath. Paddh. and Daç. Kar. उद्कसमीपे गला .. एकया मृत्तिकां प्रचिपति. — 19 xiv. 1. 38a. — 13 xiv. 1. 38c. — 14 K P Bh • द्रध्य; Dac. Kar and Ath. Paddh. ऋर्धचेंन घटमुद्देनन पूर्यति — 15 xiv. 1. 394. — 16 Daç. Kar. and Ath. Paddh. उद्वहाँ राय — 17 Daç. Kar. and Ath. Paddh. . . मध्ये उदलहारः — 18 Bi ॰संजति; Day. Kar. and Ath. Paddh. वेदिबाह्यतः ... अवशाखोपरि कलग्रं स्थापयति -19 Bi उदकार्थाञ्चक्, Daç. Kar. and Ath. Paddh. तेनोदकन सर्वाखुद-वकार्याण करोति — 20 Dac. Kar. and Ath. Paddh. यदि खल्पी-दं का कार्य भवति तदान्येनोदकेनावसिञ्चतिः —

त्यार्यमणमिति जुहोति। २२। प्रता मुच्चामीति वेष्टं विचृति । २३। उश्तीरित्येतया विराधापयित । २४। सप्तमिरुष्णाः संपातवतीः करोति। २५। यदासन्द्या-मिति पूर्वयोरुत्तरस्यां सक्त्यां तिष्ठन्तीमाञ्चावयित । २६। यज्ञ वर्चो यथा सिन्धुरित्युत्कान्तामन्येनावसिचिति । २६। यज्ञ वर्चो यथा । ७५॥

यहुष्कृतिमिति<sup>14</sup> वाससाङ्गानि प्रमृज्य कुमारीपालाय प्रयक्ठिति<sup>15</sup> । १ । तुष्वरद्गेडेन<sup>16</sup> प्रतिपाद्य<sup>17</sup> निर्वजेत् । २ । तद्दन आसजिति<sup>18</sup> । ३ । या अकृन्तंस्वष्टा वास<sup>19</sup> इत्यह-तेनाह्यादयित<sup>20</sup> । ४ । कृचिम इति<sup>21</sup> शतदत्तैषीकेण्<sup>22 23</sup> कङ्क-

<sup>1</sup> Daç. Kar. and Ath. Paddh. (to अन्तर्पातीत्व), वेद्यां प्रविश्ति -² xiv. 1. 17. — ³ xiv. 1. 19. — ⁴ Daç. Kar. कुमारी केशान्वेष्ट-यति — <sup>5</sup> xiv. 2. 52. — <sup>6</sup> Ath. Paddh. तिस्न: समिध ऋाधापय-ति । मंत्रणं कुमारीः — 7 Daç. Kar. and Ath. Paddh. उश्रतोरिति सप्ताम:, xiv. 2. 52-58. — 8 Ch (sec. man.) उच्छी:; Ch (prim. man.) and the remaining MSS. as above. — 9 xiv. 2. 65. — °ते. — 11 Ath. Paddh. पूर्वोत्तरकोशि स्रत्यामूर्ध्वसिष्ठन्तुमारी (Cod. °री) स्नापयति. — 12 xiv. 1. 35, 43. — 13 Ath. Paddh. तस्र खानादुत्कान्तामन्यखाने शीतोद्वेनावसिञ्चतिः — 14 xiv. 2. 66. — 15 Ath. Paddh. यदुष्कृतमिति द्वाभ्यां (!) वस्त्रेण अंगानि प्रमृच्य ग्रिरः-प्रभृति कुमारी: — 16 So K Ch Dac. Kar. and Çantikalpa 22. 1; Bu तुम्बुक् ; Ath. Paddh. तुंबक् ; Bi Ku तुम्बर् ; P उदुम्बर ; E औ-दुम्बर॰; cf. Ind. Stud. v. 383, note 1. — 17 Dac. Kar. and. Ath. Paddh. तद्दस्त्र तुंबरदण्डेन कृता कुमारोपालाय प्रयक्ति — 18 Daç. Kar. बुमारो वन गला तं प्रविपति. — 19 xiv. 1.45,53. — 20 Ath. Paddh. अन्यवस्त्रमभिमंत्र्य यज्ञोपवीतवद्वाङं बधाति. — 21 xiv. 2 68. — 22 So emended; K Bü Bi श्रातद्त इषी॰; P Bh श्रातद्त इषी॰; Ch Ku भ्रतद्तेषी॰; E भ्रतदंतेषीं॰. — े 23 So emended; MSS. • घीकन. —

तेन सकृत्रिल्थं । ५। कृतयामित्यवसृजिते । ६। आशासाना सं ला नह्यामीत्युभयतः पाशेन योक्तेन संन-ह्यात । ७। इयं वीरु दिति में मदुघमि ए लाक्षारक्तेन सूचेण वियथ्यानामिकायां बभाति । ६। अन्ततो ह मिण्भेवित बाह्यो यिन्थः । ९। भगस्तेत इति हस्तेगृह्य निर्णयित । १०। शाखायां युगमाधाय दक्षिणतो उन्यो धारयित । १०। रिक्षणस्यां युगधुर्युक्तरिसन्युगतर्भान देनेण वियथ्य शंत इति ललाटे हिरएयं संस्तभ्य जपनि । १२। तसे समयावसि विति । १३। उपगृह्यो तरने तो उपरङ्गादङ्गादिति निनयित । १४। स्योनिमिति शकृतिप रहे उरमानं निद्धाति । १५। तमा ति हे त्यास्था-

<sup>1</sup> Ath. Paddh. श्तदंतमयं कंकतं कृत्वा सकृत्वेशान्प्रसिख्यः; Daç. Kar. .. द्वाकमयं कंकतं कृत्वा. — 2 Daç. Kar. प्रसिपति. — 3 xiv. 1. 42; 2. 70. — 4 Daç. Kar. कटिप्रदेशे ब्याति. — 4a i. 34. 1 (vii. 56. 2). — 5 Ch मधुष. — 6 So emended; Daç. Kar. विगृंखः; MSS. विगृष्य. — 7 Daç. Kar. पुष्याहांते ब्याति. — 8 Daç. Kar. and Ath. Paddh. here interrupt the account of the विवाह with the अर्घ (Kāuç. 90—93); cf. Jolly, Das Dharmasūtra des Viṣṇu und das Kāṭhakagṛhyasūtra p. 76. — 9 xiv. 1. 20. So also Ath. Paddh., but Daç. Kar. भगसे हस्तमग्रहीत् etc. (xiv. 1. 51). — 10 So Ku Bü: the rest गृह्यं. — 11 Daç. Kar. and Ath. Paddh. त्राचार्यः कुमारी दिच्ये हस्त गृहीत्वा कौतुकगृहाद्वृह्यः निःकामयित. — 12 Bi धार्याति. — 13 So only Bü; the remaining MSS. of the text विगृष्य (cf. sū. 8). Daç. Kar. उत्तरस्यां युगक्टिद्रेण हिरस्थ्यभेण विगृह्य (िः Ath. Paddh. वरशागस्य वेद्याग्यर उत्तरस्यां युगक्टिद्रेण हिरस्थ्यभेण विगृह्य (तिः क्यातः — 14 xiv. 1. 40; Ath. Paddh. भं ते हिरस्थामिति द्वाभ्यां (xiv. 1. 40, 41). — 15 K Bü Bi Bh P श्रमया. — 16 Daç. Kar. and Ath. Paddh. तमुदकं गृहीत्वा. — 17 xiv. 2. 69. — 18 xiv. 1. 47°. — 19 xiv. 1. 47°. — 10 xiv. 1. 47°. — 19 xiv. 1. 47°. — 19

ष्यं । १६ । इयं नारीतिं ध्रुवां तिष्ठलीं पूल्यान्यावाप-यतिं । १९ । चिरविछिन्दतीं चतुर्थीं कामार्यं । १६ । येनापिरितिं पाणिं याह्यतिं । १९ । ऋर्यम्णं इत्यिमं चिः परिणयतिं । २० । सप्त मर्यादां इत्युत्तरतो ऽपेः सप्त लेखां लिखति प्राच्यः । २१ । तासु पदान्युत्कामय-ति । २२ । इषे ता सुमङ्गलि प्रजावति सुसीमं इति प्रथ-मम् । २३ । ऊर्जे ता रायस्पोषाय ता सीभाग्याय ता साम्राज्याय ता संपदे ता जीवातवे ता सुमङ्गलि प्रजा-वति सुसीमं इति सप्तमं सखा सप्तपदी भवेति । २४ । आ रोह तल्पं भगस्ततक्षेतिं तल्प उपवेशयतिं । २५ ।

<sup>1</sup> Daç. Kar. and Ath. Paddh. कुमारीं खापचति. -3 Daç. Kar. जर्धिखतां लाजानावपयति; Ath. Paddh. जर्धिसिष्ठन् (!) पूच्यान्यावपयति चि: - 4 So emended; E विवर-किनती; P चिर्विक्निती; Ath. Paddh. चिर्विक्सती; the rest ºवि-<sup>5</sup> Bi चतर्थी. — 6 Daç. Kar. चिर्विक्किधारां विर्भन्तावृत्तिः कामाय खाहा चतुर्थीः — 7 xiv. 1. 48. — 8 Dac. Kar. सुवैग्रहणं (१ Cod. शुव॰) करोति। ग्रव स्थाने सूर्यापाठं (१ Cod. सुर्यं॰) पठति; Ath. Paddh. येनापिरिति पंचिभर्ऋग्रि. (!) उपासिय-भा ते हिर्**ए**वं etc., xiv. 1. 40. — 10 So Ch Ku; the rest निप्प. — 11 Daç. Kar. and Ath. Paddh. वरी मन्त्रं ब्रुयातः - 12 v. 1. 6. -13 So all MSS, and the Paddhatis; Haas, Ind. Stud. v. 384, suggests प्राची: or प्राच्या:; see however Lanman, Noun-inflection p. 396, top. - 14 So emended; MSS, of the text and the Paddhatis सूत्री-ममिति. Cf. the next sūtra, and Kāuç. 24. 13; 39. 9. f Paddh. त्रुनेन मंत्रेण प्रथमलेखायोपरि (!) दिवाणं पादं ददाति. m -  $^{16}$  f Soemended; MSS. of the text and the Paddhatis सुशीममिति. Cf. the preceding sūtra. — 17 Dac. Kar. inserts the numbers 2-9, beginning after ऊर्जे ला and ending after सप्तमं. — 18 xiv. 2. 31; 1 60 (KCh EPBh ततच इति). — 19 Ath. Paddh. and Dac. Kar. तल्पमप॰. —

उपविष्टायाः सुहत्पादौ प्रक्षालयति । २६ । प्रक्षाल्यमा-नावनुमन्त्रयते ।

इमी पादी सुभगी सुशेवी सीभाग्याय कृणुतां नी अधाय।

प्रक्षाल्यमानौ मुभगौ मुपत्न्याः प्रजां पशून्दीर्घ-मायुष्य धत्तामिति ॥ २९।

अहं विष्णिम प्रता मुचामीति योक्तं विचृति । १६। अपरिसम्भृत्याः संरभन्ते। १९। ये जयन्ति ते बलीयांस एव मन्यन्ते। ३०। बृहस्पतिनेति सर्वमुरभिचूर्णान्यृच-र्चा काम्पोलपलाशेन मूर्ध्यावपति । ३९। उद्यब्धं भगस्ततक्षाभातृ भ्रोमित्येकैकयोत्थापयित । ३२। प्रति तिष्ठेति प्रतिष्ठापयिति । ३३।॥ २॥॥ ७६॥

सुकिं पुकं रुकाप्रस्तरणिमिति यानमारोहयति । १।

¹ Bü Bi नी; the rest and the Paddhatis, as above. — ² Daç. Kar. ॰ जाख्यमाणी. — ³ E सुपत्नाः; ChBi Ku सुपत्या. Haas, Ind. Stud. v. p. 384, would emend to सुपत्यां or संपत्यां. — ⁴ xiv. 1. 57-58. — ⁵ Daç. Kar. विसृजित; Ath. Paddh. विचृतत्युपाध्यायः. — ⁶ Bü अपरिसिन्ह भृत्याः; Ch (sec. man.) अथरिसिन्भुः; Ch (prim. man.), the remaining MSS., and Daç. Kar. as above. — ² E यजंते. — ⁵ Ch बलीयान्स; Ath. Paddh. यो योक्तं गृह्णाति ते बलीन् (!). — ॰ xiv. 2. 53. — ¹⁰ Ku Ch (prim. man.) चूर्णान्यन्वचाः; E ॰चां; Bi चूर्णान्यन्वचाः — ¹¹ Ch E मूर्भाः. — ¹² Ath. Paddh. . . . काम्पोलपन्तेण मूर्भि आवपति प्रत्युचं वधः. — ¹³ xiv. 1. 59, 60, 62. — ¹⁴ viv. 2. 15. — ¹⁵ Ath. Paddh. (to this and the preceding sūtra) उदाइध्वमित्येकया उत्यापयित। प्रतिष्ठेति प्रतिष्ठापयित। तु पुनः भगस्ततच इत्येकया उत्याः। प्र तिष्ठेति प्रतिष्ठाः। अपने चान्नान्विसित्यकयोत्याः। प्र तिष्ठेति प्रतिष्ठाः। अपने चान्नान्विसित्यकयोत्याः। प्र तिष्ठेति प्रतिष्ठाः। अपने चान्नान्विसित्यकयोत्याः। प्र तिष्ठेति प्रतिष्ठाः। उत्यापानादि उत्तरतंनं। स्विज्ञावानकाय आचार्याय गौर्दिच्णा। इति विवाहः समाप्तः। अथ चतुर्थिकाकर्म उत्यति (Kāuç. 79. 1fg.). — ¹॰ xiv. 1. 61; 2. 30. —

एमं पन्यां ब्रह्मापरिमत्ययतो ब्रह्मा प्रपद्यते । २ । मा विदन्नमृक्षरा अध्वानमित्युक्तम् । ३। येदं पूर्वेति नेनान्य-स्यामूढायां वाधूयस्य दशां चतुष्पचे दक्षिणैरभितिष्ठ-ति । ४। स चेदुभयोः शुभकामो भवति सूर्यायै देवेभ्य ध इत्येतामृचं जपति । ५ । समृद्धत स्वपथो प्रान्वयनाः म मुसीमकामावुभे<sup>12</sup>विराजावुभे<sup>13</sup>सुप्रजसावित्यतिक्रमयतो<sup>14</sup> ऽनारा<sup>15</sup> ब्रह्माणम् ।६। य ऋते चिद्भिष्ठिष इति¹<sup>6</sup> यानं संप्रोक्ष्य विनिष्कारयति । ९ । सा मन्दसानेति तीर्थे लोगं<sup>18</sup> प्रविध्यति । ৮ । इदं मु म इति<sup>19</sup> महावृक्षेषु जप-ति। ए। सुमङ्गलीरिति<sup>20</sup> वध्वीर्श्वीः<sup>21</sup> प्रति जपति। १०। या ओषधय" इति मन्त्रोक्तेषु । १९। ये पितर" इति ग्रम-शानेषु । १२ । प्र बुध्यस्वेति सुप्तां प्रबोधयेत् 193 । सं काशयामीति गृहसंकाशे जपति। १४। उह जिन-रिति" यानं संप्रोक्ष्य विमोचयति । १५ । उत्तिष्ठेत<sup>®</sup> इति

<sup>1</sup> xiv. 2. 8; 1. 64. — 2 xiv. 2. 11; 1. 34; so (without इति after the pratīkas) Bū Ku; the rest • नृष्राध्वानिमसुत्तं. It seems that इति is omitted because the second इति follows immediately upon it (a sort of haplographia). The phrase अध्वानिमसुत्तं seems to refer to Kāuç. 50.1 fg. — 3 xiv. 2. 74. — 4 P • महाया; Bū • महायां. — 5 Bū दिच्यार्भितिष्ठति. — 6 xiv. 2. 46. — 7 K • तानृषं. — 8 K अप(क्मकृत); Ku अपेत्समृ•. — 9 See the preceding note. — 10 Ch (sec. man.) अपयो; E अपयो. — 11 So (but without avagraha) all MSS.; Haas, Ind. Stud. v. 391. reads the passage: समृक्त(:) स्वपयो नावयात:; the last by conjecture. — 12 So emended; MSS. सुभीम•. Cf. Kāuç. 76. 23. — 13 Ch E Ku भिराजा•. — 14 P Bh सुम्रजावि•. — 15 K P Bh • अमयतोत्तरा: Bi • अमयतोत्तरा. — 16 xiv. 2. 47. — 17 xiv 2. 6. — 15 Ku Ch E लाष्ट; P Bh लाकं. — 19 xiv. 2. 9. — 20 xiv. 2. 28. — 21 Ch (sec. man.) वस्त्री; Ch (prim. man.) वस्त्रीकी. — 22 xiv. 2. 7. — 23 xiv. 2. 73. — 24 xiv. 2. 75. — 25 E प्रति•. — 26 xiv. 2. 12. — 27 xiv. 2. 16. — 28 xiv. 2. 19. —

पत्नी शालां संप्रोक्षति। १६। स्योनिमिति दक्षिणतो वलीकानां शकृत्पिग्रंडे ऽश्मानं निद्धाति। १९। तस्योप्पिर मध्यमपलाशे सिपिष चत्वारि दूर्वाग्राणि। १६। तमा तिष्ठेत्यास्थाप्य। १९। मुमङ्गली प्रतरणीह प्रियं मा हिंसिष्टं ब्रह्मापरमिति प्रत्यृचं प्रपादयति। २०। मुन्हृत्यूर्णकंसेन प्रतिपादयति। २०। स्रधोरचक्षुरित्यग्रं विः परिणयति। २२। यदा गाहेपत्यं सूर्याये देवेभ्य इति मन्त्रोक्तेभ्यो नमस्कुर्वतीमनुमन्त्रयते। २३।॥३॥॥९९॥

शर्म वर्मिति शिहितचमाहरत्तम्। १। चर्म चोपसृणीयनेत्युपसृणत्तम्। १। यं बल्बजमिति वल्बजं
त्यस्यत्तम्। ३। उप सृणीहीत्युपसृणत्तम्। ४। तदा सिहित्यारोहयित। ५। तचोपविश्येत्युपवेशयित । ६।
दक्षिणोत्तरमुपस्यं कुरुते। ७। मुज्येष्ठ्य इति कल्याणनामानं बासणायनमुपस्य उपवेशयित। ६। वि तिष्ठत्तामिति प्रमदनं प्रमायोत्यापयित। ६। तेन भूतेन तुभ्यमये शुम्भनी श्रियर्जनिविन्मसं जायामिमामदात्सोमो
वसुविन्मसं जायामिमामदात्पूषा जातिविन्मसं जाया-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So E Bi; the rest भाजं. — <sup>2</sup> xiv. 1.47. — <sup>3</sup> K P Bh **° पाला**भेन. — <sup>4</sup> xiv. 1.47°. — <sup>5</sup> Ch प्रतर्णीरिह. — <sup>6</sup> xiv. 2.26; 1.21, 63, 64. — <sup>7</sup> So emended; all MSS. except Bü read ब्रह्माप्रमित्युचं; Bü **°मित्युजं**. — <sup>8</sup> Bi Bh **°कांसन**. — <sup>9</sup> xiv. 2.17. — <sup>10</sup> MSS. चिष्प•. — <sup>11</sup> xiv. 2.20, 46. — <sup>12</sup> xiv. 2.21. — <sup>13</sup> xiv. 2.22<sup>b</sup>. — <sup>14</sup> xiv. 2.22. — <sup>15</sup> xiv. 2.23°. — <sup>16</sup> xiv. 2.22°. — <sup>17</sup> xiv. 2.23°. — <sup>18</sup> xiv. 2.24<sup>d</sup>. — <sup>19</sup> xiv. 2.25. — <sup>20</sup> vi. 78.1; xiv. 2.1, 45; K Bü have a colon here. —

मिमामदादिन्दः सहीयान्मह्यं जायामिमामदादयये जन-विदे स्वाहा सोमाय वसुविदे स्वाहा पूष्णे जातिविदे स्वाहेन्द्राय सहीयसे स्वाहेन्यागछतः। १०। सविता प्रस-वानामिति मूर्धोः संपातानानयति। ११। उदपान उ-त्ररान् । १२। शुम्भन्याञ्चल्योिनेनयति । १३। तेन भूते-नेति समश्रनम्। १४। रसानाश्यित स्थालीपाकं च। १५। यवानामाज्यमिश्राणां पूर्णाञ्चलिं जुहोति। १६। ॥ ४॥ ॥ १६॥

सप्त मयादा इति तिमृणां प्रातरावपते । १। अस्यो मिन्नित समाञ्चाते । २। महीमू व्विति ते तस्पमालम्भ-यति । ३। आ रोह ते तस्पमित्यारोहयति । ४। तत्रोपवि-प्रयेत्युपवेशयति । ५। देवा अग्र इति तं संवेशयति । ६।

¹ v. 24. 1. — ² So emended; MSS. मूध्यों:. — ³ Haas, Ind. Stud. v. p. 397, reads उद्पाचत; MSS. उद्पाच. — ⁴ Ch (sec. man.) : उत्तरा(छु॰); the rest उत्तरां(छु॰). — ⁵ Ch Bü (उत्तरां) छुमंया॰; the rest ॰कुमाया॰; Haas and Weber, Ind. Stud. v. 397, note 2, unnecessarily emend to ग्रुमानीत्यञ्जलो॰; श्रुमाया means with the çumbhanī-verse (xiv. 2. 45); cf. Kāuç. 79. 25. as also ग्रं-नो-देखाः, Kāuç. 140. 5, and जीवाभिर. Kāuç. 3. 4. — ⁶ vi. 78. 1. — ⁷ So P Bh; Ch Ku E Bi Bü ॰ग्र्यतः; K ॰ग्र्यतः; cf. Ind. Stud. v. 397, note 3. — ⁵ v. 1. 6. — ९ Daç. Kar. and Ath. Paddh. श्रुप्यतः af्र्योक्तमं (Ath. Paddh. चत्र्यंक्ताकमं) उच्चते (cf. Kāuç. 76. 33, note) । तिमुणां राचीणां व्यतीतायां (!) श्रुम्यातानांतं कृत्वा . . वर् एकामाङ्गितं जुहोति. — ¹¹ So all MSS.; Haas, Ind. Stud. v. p. 399, note ३, emends to समज्ञाते. Daç. Kar. वर्वधू परसारं कज्जलमभिमंच्य श्रुज्ञिणों श्रंते (!). — ¹³ vii. 6. 2. — ¹⁴ xiv. 2. 31. — ¹⁵ xiv. 2. 23°. — ¹⁶ Ath. Paddh. उपविग्रयित ती. — ¹² xiv. 2. 32. —

श्चिम लेत्यभिछादयित । १। सं पितराविति समावेशयित । १। इहेमाविति चिः संनुदित । १। मदुघमरिणमी शे ऽपनीये वै विरुद्मो ऽहिमिति संस्पृश्तः । १०।
ब्रह्म जज्ञानित्यङ्गुष्ठेन व्यचस्करोति । ११। स्योनाद्योनेरित्युत्थापयित । १२। परिधापनीयाभ्यामहतेनाछादयित । १३। बृहस्पितिरित शष्येणाभिघार विद्ति विद्वास्यामिनिधाय दर्भपिञ्चूल्या सीमनं विद्वति ।
। १४। श्रणश्कलेन परिवेष्ट्य तिस्रो राचीः प्रति सुप्तास्ते ।
। १५। श्रनुवाकाभ्यामन्वारस्थाभ्यामुपद्धीत । १६।

<sup>1</sup> vii. 37. 1; Daç. Kar. and Ath. Paddh. श्राम ला मनुजातेन etc. वस्त्रणाकादयित ती. - 2 xiv. 2. 37; Daç. Kar. cites here the three verses 37,38, and 39; Ath. Paddh. सं पितराविति चतसुभिः (!). -<sup>3</sup> Daç. Kar. and Ath. Paddh. संमुखं करोति — 4 xiv. 2. 64. — <sup>5</sup> Ath. Paddh. एकया परस्परं कंठग्रहणं करोति । चीन्वेलायां तचाह पैठीनसः। चोन्वेलायां। त्रावपत्सुरभगन्धान् चीरसर्पिष्यधोदकं (!)। एतदेविमत्याङ्गरैचं (!for ॰रीचं?) तु मधुना सह; Daç. Kar. has a metrical passage too corrupt to report, corresponding to the last part of this extract; this also seems to be ascribed to Paithinasi. -<sup>6</sup> Bá Bi **पिनी ये॰**; E ॰मी बैपनी ये॰. — <sup>7</sup> i. ३4. 1; xiv. 2. 71. — <sup>8</sup> Daç. Kar. and Ath. Paddh. तं मदुचमणि पिष्टा सुगन्धमध्ये (Ath. Paddh. अयुतमध्ये) प्रचिष्य उद्दर्तयेत इयं वीब्रिट्रित सूत्रेन। अमो ऽहमिति दा-भा अवतमभिमंत्र्य पर्सारं कंठग्रहणं करोतिः — 9 iv. 1.1 (v. 6. 1). — 10 Dac. Kar. and Ath. Paddh. ऋङ्गंधेन नामिदेशे (MSS. ऋङ्गंधेना-भिदेशे) व्यचकारोति वरः — 11 xiv. 2. 43. — 12 E ॰ खपस्थाप-यति; Daç. Kar. उत्थापयति वरवधू (!). — 13 Daç. Kar. and Ath. Paddh. या त्रकृंतन्त्वष्टा वासी (xiv. 1. 45, 53) द्वाभ्यां — 14 xiv. 1. 55; Ath. Paddh. बृहस्पतिरिति द्वास्यां (xiv. 1. 55, 56). — 15 Ch (prim. man.) शिष्पेणा ; Bh श्र: श्रेणा . — 16 Dac. Kar. कंचू कं (! for कंचु ?) मूर्षि द्धाति । त्रीहियवी शिरः (!) दुर्भिषञ्जूनीसहितः Ath. Paddb-कंदकं(!) मूर्धि दधाति — 17 E सुप्तीस्ते; P Bh सुप्तस्ते — 18 Ath. Paddh. to this and the preceding sutra, श्रामन परिवेध्य। सत्विनोत्त-

इहेदसाथेत्यतया पुल्कमपाकृत्य । १९। डाभ्यां नि-वर्तयतीह मम राध्यतामच तवित । १६। यथा वा मन्यत्ते। १९। परा देहीति वाध्यं ददतमनुमन्त्रयते । २०। देवैद्त्रमिति प्रतिगृह्णाति। २१। ऋपास्त्रम इति स्थाणावासजित । २२। यावतीः कृत्या इति वजेत । २३। या मे प्रियतमेति वृद्धं प्रतिद्धादयित । २४। शुम्भन्याञ्चत्य । २५। ये ऋन्ता इत्याद्धादयित । २६। नवं वसान इत्यावजित । २९। पूर्वापरं यच नाधिगद्धे इसापरमिति व्यावजित विश्वा । २६। गौदेशिणा

भितिति (xiv. 1. 1) सर्वेषु काण्डेषु याज्यं जहोति तंत्रे याज्यं वा समिधी वा प्रोडाग्रं वा ब्रीहियवतिलादि वा जहोति विकल्पः। सत्येनोत्तिभिन्तिति द्वा॰ यानुवा॰ (xiv. 1. 1-2. 75) त्राज्यादयस्त्रयोदण हवींषि मध्ये एकमावपंति। तिस्रो रात्रीर्भध्ये यदाप्रसक्ता भवन्ति तदा द्दं प्रायश्चित्तं करोतिः —

<sup>1</sup> xiv. 1. 32; Daç. Kar. and Ath. Paddb. दास्यामृत्भ्यां (xiv. 1. 32-33). — 2 E Bü Ku मुझा . — 3 Bü Bi • सुपतृत्व ; Daç. Kar. and Ath Paddh. मुल्कं दिधा करोति. - 4 Ath. Paddh. वरवध्वा ददाति(!). -<sup>5</sup> xiv. 1. 25; Ath. Paddh. द्वास्त्रां. — <sup>6</sup> Ath. Paddh. and Dac. Kar. ... तृतीयं वस्त्रमभिमंत्र्य (cf. Kāuç. 76. 1, 4) वरो ददातिः — 7 xiv. 2. 41; Daç. Kar. and Ath. Paddh. add verse 42 also. -9 Ath. Paddh. खाणी (both MSS. क्राणा!) परि 8 xiv. 2. 48. — वस्तं प्रविपतिः — 10 xiv. 2. 49. — 11 E Bi ब्रजेत; Daç. Kar. and Ath. Paddh. वस्त्रं गृहीला आव्रजतिः — 12 xiv. 2. 50. — 13 Bü •क्टादयतेः — 14 xiv. 2. 45; Bü Ch (prim. man.) गुंभंन्या ; Ch (sec. man.) मुंभनी इत्या॰; Ath. Paddh. मुंभनी शिक्या तं वस्त्रमु-दकेन संप्रोचिति; cf. Kāuç. 78. 13. — 15 xiv. 2. 51. — Paddh. and Daç. Kar. श्रातानं श्राचार्यः - 17 xiv. 2. 44. -<sup>18</sup> Daç. Kar. ग्राचार्यः. — <sup>19</sup> xiv. 1. 23; cf. Kāuç. 75. 6. — <sup>20</sup> E P Bi Ch (sec. man.) नामि॰. — <sup>21</sup> xiv. 1. 64. — <sup>22</sup> Ath. Paddh. पूर्वापरं ऋाचायों न जानाति। तदा ब्रह्मापरमित्यनया ऋचा करोति। त्रभ्यातानाबुत्तरतंत्रं। सर्वत्र इसहोमान्। मंत्रविकसाः। यदि

प्रतीवाहः । २९ । जीवं रूदिना यदीमे केश्नि इति जु-होति । ३० । एष सीर्यों विवाहः । ३१ । ब्रह्मापरिमिति ब्राह्मयः । ३२ । आवृतः प्राजापत्याः प्राजापत्याः । ३३ । ॥ ॥ ॥ ॥ १९ ॥

## ॥ इत्यथर्ववेदे कौशिकसूचे दशमो ऽध्यायः समाप्तः॥

पूर्वस्थंडिने अपं करोति तदा उत्तरतंत्रं करोति। कामखद्य इति कामसूर्त्तं (xix. 52) जपेत्। इति चतुर्थिकाकर्म समाप्तः(!). Here follows in the Ath. Paddh. the ceremony called मदुघमणिप्रायश्चित्तं; see Ath. Pariç. 39. 9 (समुचयप्रायश्चित्तानि); cf. Ind. Stud. v. 404.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> xiv. 1. 46; 2. 59. — <sup>2</sup> Ch E सूर्योः — <sup>3</sup> xiv. 1. 64. — <sup>4</sup> Bü Ku ब्राह्मः — <sup>5</sup> So emended with Haas-Weber, Ind. Stud. v. 400 (cf. also 402 and 410); MSS. ज्ञावृताः प्रजापत्यः प्रजापत्यः; E P Bi fail to repeat the word प्रजापत्यः. —

## ॥ ऋों ॥

अथ पितृमेधं व्याख्यास्यामः। १। दहनिधानदेशे । पितृक्षाणि निधानकाल इति ब्राह्मणोक्तम् । २। दुर्ब-लीभवन्नं शालातृणेषु दर्भानास्तीर्य स्योनास्म भवेन्यवरोहयति। ३। मन्त्रोक्तावनुमन्त्रयते। ४। यत्रे कृष्णं इत्यवदीपयति। ५। आहितायी प्रेते संभारान्संभरितं । ६। आज्यं च पृषदाज्यं चाजं च गां च। ९। वसनं पज्यमम्। । हिर्ग्यं षष्ठम् । १। शान्युदकं करोत्यसकलं चातनानां चान्वावपते । ११। शान्युदकं करोत्यसकलं केन्यानानां चान्वावपते । ११। शान्युदकं कर्यान्यस्व ।

¹ E ॰ विधानी॰ — ² Bü Ch (prim. man.) ॰ देश. — ³ Ath. Paddh. दहनविधानदेशे परिवृचाणि इति कीशिकसूत्रमाह। दहनस्थाने वृचवर्जित देशे निधानकाल इति ब्राह्मणोक्तं. — ⁴ Ath. Paddh. दुर्वलीश्रव्देन मृत्युः. — ⁵ xviii. 2. 19. — ⁶ xviii. 3. 55. — ² Bi ॰मा; Bh ॰िपा. — ॰ Antyeṣṭi. तच उपहारः। शुडी ऽपिः। दर्भः। तिलाः। घृतं। हिरस्थशकलाः ७। चंदनकाष्ठं। गोपीचंदनं। तुलसी। पिछं। ताम्रपाच २। गोमयं। खिनचं। श्रहतवस्त्रं। सूत्रं। इत्यादिदुग्धं। पलाशशाखाः — ॰ K Bi वा॰. — ¹⁰ K P Ch (prim. man.) पृष्ठं; Bh पृष्टं. — ¹¹ So Bü only; K P Bh श्र्रीरम्नोन्वा॰; Ch Ku श्रीरं नोन्वा॰; E श्रिरमन्वालंते. — ¹² So Ch (sec. man.); Ch (prim. man.) अकलो; E Ku ॰ सकल; P Bh ॰ सकले; Bü Bi ॰ श्रकलं; K ॰ श्रकले. — ¹³ K Ku वा॰. — ¹⁴ K Bh ॰ न्वापयते. — ¹⁵ Bü श्रान्तुदकिन. —

श्रमश्रुरोमनखानि संहारयन्ति। १३। आसावयन्ति। १४। ञ्चनुलिम्पन्ति । १५ । स्रजो ऽभिहरन्ति । १६ । एवंस्ना-तमलंकृतमहतेनावाग्दशेन<sup>2</sup> वसनेन प्रछादयत्येतत्ते देव एतस्त्रा वासः प्रथमं न्वागिन्निति<sup>®</sup>। १९। ऋपेमित्य-यिषु⁴ जुहोति। १६। उसाः¹ कुर्वन्ति। १९। ताः शकु-दाभ्यनारं लिम्पन्ति प्रुष्केण वा पूरयन्ति । २०। ताः पृथगियभिः संतापयन्या शकृदादीपनात् । २१। तेषां हरणानुपूर्वमाहवनीयं प्रथमं ततो दिश्चणायिं ततो गा-र्हेपत्यम् । २२ । ऋष विदेशें⁰ प्रेतस्या रोहत जनिचीं जातवेदम इति पृथगरणीष्वग्रीन्समारोपयन्ति । २३। तेषु यथोक्तं करोति । २४ । ऋषि वान्यवत्साया<sup>3</sup> वा सं-धिनीश्चीरियोकशलाकेन<sup>13.14</sup> वा मन्धेनायिहोत्रं जुहोत्या<sup>15</sup> दहनात् । २५ । दर्शपूर्णमासयोः कृष्णकतगडुलानां वस्या आज्येन नानां न बहिः<sup>17</sup>। २६। पलालानि बर्हिः।२९। तिल्पिञ्ज्या<sup>18</sup> इध्माः । २६ । यहानाज्यभागौ पुरस्ताडो-

¹ E सेजोभिईहर्गतः K Bü सजोभिईहर्गः P Bi Bh सजोभिईरितः; Ch (prim. man.) सजोभिरहर्गतः; Ch (sec. man.) as above. —
² K Bh Ch (prim. man.) ॰ग्देश्न. — ³ xviii. 4. 31; 2. 57°. —
⁴ xviii. 2. 27. — ⁵ K Bü E Bi Bh Ch (prim. man.) उषाः. —
⁶ Ch Bh सकुदा॰; P ताः त्सकृदा॰. — ² K P B Bh Ch (prim. man.) लिखति. — ⁶ K पूर्यति. — ९ Ku Bü Ch P Bi Bh सकृद्र॰. —
¹¹ Ch (गाईपत्थ)मंथवदेशे; Bh (गाईपत्थ)मंथ विदेशे; Bü वेदेशे. —
¹¹ xviii. 4. 1. — ¹² Cf. Kāuç. 82. 22. — ¹³ Ch (prim. man.)
सिन्धोनि॰; Ch (sec. man.) श्रीनि॰. — ¹⁴ Bū ॰जीरेश वैक॰. —
¹⁵ Bü जुद्धत्था. — ¹⁶ K P E कृष्णतण्डु॰; Bh कृष्टतण्डु॰. — ¹² K विहष्ण॰. — ¹⁵ K P Bi Bh तिल्थांच्या; Ch (prim. man.) तिल्पांच्या;
E तिल्यंच्या; Bū Ch (sec. man.) as above; cf. xii. 2. 54. —

मसंस्थितहोमानुबृत्य। २०। प्राणापानावरुद्धी निधनाभिर्जुहुयात । ३०। अथोभयोरु तिष्ठेत्यूत्थापयित । ३०।
प्र च्यवस्वेति विः संहापयित यावत्कृत्वश्चीत्थापयित ।
। ३२। एवमेव कूदी जघने निबध्य। ३३। इमी युनज्मीति गावी युनिक्त पुरुषी वा। ३४। उत्तिष्ठ प्रेहि प्र
च्यवस्वोदन्वतीत एते ऽप्रीषोमेटं पूर्विमिति हिरणीभिहेरेयुरित प्रेव द्वेत्यष्टभिः । ३५। इदं त इत्यिप्रमयतः
। ३६। प्रजानत्यद्भा इति जघन्यं गामेधमिर्भि परिणीय
।३९। स्योनास्म भवेत्युत्तरतो ऽप्रेः श्रीरं निद्धाति।३६।
अध्वर्यव इष्टि निर्वपन्ति । ३०। तस्यां यथादेवतं प्रस्ता द्वोमसंस्थितहोमानुद्भृत्य । ४०। प्राणापानावरुद्धी निधनाभिर्जुहुयात्।४९। अथोभयोरपेत द्दामीति ।

¹ Thus with doubtful emendation; E •ব্ৰুছা; the remaining MSS. प्राणापानाववक्थोर्नि॰. Cf. sū. 41. — 2 xviii. 3. 8. — 3 xviii. 3. 9. — <sup>4</sup> Bü inserts here the word **यापयति**. — <sup>5</sup> K Bü Bi Bh **यावत्क्**-त्यश्चो. — 6 K जने. — 7 xviii. 2. 56; the Antyesti. employs this verse differently: इसी युनजिम etc. वस्त्रं कटे बच्चाति । श्रबं ततः। प्रचालनं । ऋहतवस्त्रपरिधापनं; cf. sū. 33. Similarly Ath Paddh.: इसी युनज्मी खेनया कटे बध्वा प्रवं। तती दहनखाने गत्वा भूमी संस्कार उचते - 8 xviii. 3. 8, 9; 2. 48; 1. 61; 2. 53; 4. 44; K here inserts the syllables: नान्यसामूढायां वाध्यस्य (contamination from Kāuç. <sup>9</sup> Ch **॰ हरियुरित्य(तिद्रवै॰)**. — <sup>10</sup> xviii. 2. 11–18. — 11 In the Antyesti, the verses of this sutra are employed as follows: उत्तिष्ठ ... इदं पूर्व etc.। अनेन मंत्रेण कलश्मुत्याया। अति द्रवेत्यष्टचेन त्रस्थीन्यभिमंत्र्य (here follow the eight verses in full) । एताभिर्त्यः रिमः। हरणोभी (!). Cf. Kāuç. 82. 31; 83. 20; 84. 13. — 12 xviii. 3. 7. — <sup>13</sup> xviii. 3. 4; Ch Ku E ॰घू. — <sup>14</sup> Ch गोमेधम॰; P गमैनम॰; cf. Kāuç. 81. 20. — 15 xviii. 2. 19. — 16 K Bi Bh देवतं. — <sup>17</sup> Thus emended; MSS. प्राणापानाववक्ष्योर्नि॰. Cf sū. 30. — 18 xviii. 1. 55; 2. 37. —

शान्युदकं कृता संप्रोक्षणीभ्यां काम्पीलशाखया दहनं संप्रोक्ष्य । ४२ । उदीरतामि चुड्वा स्युक्ष्य लक्षणं कृत्वा पुनरभ्युक्ष्य प्राग्दिश्णमेधिश्वन्वन्ति । ४३ । इयं नारीति पत्नी मुपसंवेश्यति । ४४ । उदी व्वत्युत्थापयि । ४५ । यि इर्राणं विभित्ते तहि हि एष्यिमिति । ४६ । स्वर्गे येते दि हि एष्यिमिति । ४६ । स्वर्गे यत इति दि हि एष्यिमिति । ४६ । स्वर्गे यत इति मन्त्रोक्तं ब्राह्मणस्यादापयित । ४६ । धनुईस्ता-दिति मन्त्रोक्तं ब्राह्मणस्यादापयित । ४६ । धनुईस्ता-दिति स्वियस्य । ४० । स्रष्ट्रामिति वैश्यस्य । ५० । इदं पितृभ्य इति देभोनेधानस्तृणाति । ५० । तत्रेनमुन्त्रानमाद्धीतेजानिश्वत्रमारुष्यदिमिति । १५ । तत्रेनमुन्त्रानमाद्धीतेजानिश्वत्रमारुष्यदिमिति । १५ । प्राच्यां ता दिशीति प्रति प्रति प्रति हि प्रति । १५ । नियुपरि । १४ ।

<sup>1</sup> Ch and Ath. Paddh. onigiai. -<sup>2</sup> K Ch E ॰ प्रोचः Antyesti. and Ath. Paddh. दहनखान मार्जयति — 3 xviii. 1. 44. — <sup>4</sup> E P Bh **॰द्विणमधश्चि॰**. — <sup>5</sup> E Ch (sec. man.) चिन्वती(यं); Ath. Paddh. and Antyesti. पूर्वद्विणाभिमुखकाष्टानि विचिन्तनि. — <sup>6</sup> xviii. 3. 1. — <sup>7</sup> Antyesti. and Ath. Paddh. पत्नी प्रतेन सह संवेशयति। मर्णार्थं (!) । ततः पुराणोक्तेन विधिना करोति — 8 xviii. 3. 2; Antyesti. and Ath. Paddh. ऋष यद्यक्तिष्ठति तदा उदी-चिति, etc. — 9 Ch जोशिए. — 10 xviii. 4. 56; Antyesti. and Ath. Paddh. add ये च जीवा इति (xviii. 4. 57) सर्पिषा संस्पृश्वित — <sup>11</sup> xviii, 4, 56°. — <sup>12</sup> xviii. 2, 59. — <sup>13</sup> xviii. 2, 60. — <sup>14</sup> This pratika seems to be a modification of one of the two verses immediately preceding. — 15 xviii. 1. 46 (4. 51). — 16 xviii 4. 14<sup>a</sup>. — Antyesti. and Ath. Paddh. चित्तोपरि उत्तानं श्वमादधाति । अहतवस्त्रपरिधापनं प्रेतं। एतत्ते देवः सविता etc.। एतत्त्वा वासः etc.। द्वाभ्यां (xviii. 4. 31; 2. 57; cf. sū. 17) प्रतस्याहतवस्त्रं परिधापयति — <sup>18</sup> xviii. 3. 30. --

ञ्जनुमन्त्रयते। ५५। ञ्जथास्य सप्तमु प्रागेषु सप्त हिरायण-कलान्यवास्यत्यमृतमस्यमृतत्वायामृतमस्मिन्धेहीति¹।५६। ॥ १ ॥ ॥ ५० ॥

अथाहिताग्रेर्ट्मेषु कृष्णाजिनमन्तर्रोमास्तीर्यः । १ । तनैनमुत्तानमाधायः । २ । अथास्य यद्मपानाणि पृषदाज्येन पूरियतानुरूपं निद्धितः । ३ । दक्षिणे हस्ते जुहूम् । ४ । सव्य उपभृतम् । ५ । कर्रते ध्रुवां मुखे ऽियहोन्नहवणीं नासिकयोः सुवम् । ६ । तान्यनुमन्त्रयते जुहूर्दाधार द्यां ध्रुव आ रोहेति । ९ । राज्यनुमन्त्रयते जुहूर्दाधार द्यां ध्रुव आ रोहेति । ९ । राज्यनुमन्त्रयते जुहूर्दाधार द्यां ध्रुव आ रोहेति । ९ । राज्यन्यन्त्रयते जुहूर्दाधार द्यां ध्रुव आ रोहेति । १ । राज्यन्तर्यामा । १ । देवा यद्धइममये चमसमिति शिरसीडाचमसम् । १ । देवा यद्धसिन्युरिम पुरोडाशम् । १० । दक्षिणे पार्श्व स्प्यं सव्य
उपवेषम् । ११ । उदरे पानीम् । १२ । अष्टीवतोह्तर्युखलमुसलम् । १३ । श्रोरयोः श्वरम् । १४ । अन्तरेशोरू
अन्यानि यद्भपानाणि । १५ । पादयोः श्रूपम् । १६ ।
अपो मृन्मयान्युपहरिना । १९ । अयस्मयानि निदध-

¹ Komits the syllables ॰ मृतलाया॰; Antyeşti. and Ath. Paddh... आ-द्याति मुलाद्सप्तश्रो वान्. — ² K P Bh ॰ नर्धानमासीर्य; Ch (prim. man.) ॰ नर्जामानासोर्य; Ku E P Bü Ch (sec. man.) as above. — ³ Bü ॰ धाष्य. — ¹ So emended; KP Bh प्रशिक्षा धूपं; Bü इपं; Bi इपं; E तूप; Ku Ch (sec. man.) ॰ न्पं; Ch (prim. man.) रूपं. — ' Ch E Bi ॰ द्याति. — ' KP Bh दिच्या॰. — ' So E and Ch (prim. man.), cf. Āçv. Gr. iv. 3. 3; the rest, including Ch (sec. man.), उपभृत. — ' Ch Ku E नासिक्यो. — ' xviii. 4. 5, 6. — ' xviii. 3. 53. — ' xviii. 4. 2. — ' Bü दिच्या॰. — ' 3 Ch Ku E शोखां. — ' Ch (sec. man.) आपो; Ch (prim. et tert. man.) as above. — ' Ch E मृगमश्या॰. —

ति । १६। अमा पुत्रा च हषत । १९। अथोभयोरपश्यं युवितं प्रजानत्य स्थ इति जघन्यां गां प्रसच्यं परिणोयमानामनुमन्त्रयते । २०। तां नैर्ज्यतेन जघनता सन्त उपविश्वानि । २०। तस्याः पृष्ठतो वृक्षावु हार्य पाएयोरस्यादधन्यित । २०। तस्याः पृष्ठतो वृक्षावु हार्य पाएयोरस्यादधन्यित । २०। तस्याः पृष्ठतो वृक्षावु हार्य पाएयोरस्यादधन्यित । २०। हृदये हृदयम् । २४। अप्रेवेमिति । वपया सप्ति हृद्या मुखं प्रह्यादयन्ति । २५। यथागाचं गात्राणि। २६। दक्षिणेदिक्षिणानि सच्येः सच्यानि। २०। अनुव हिण्रः पादेन गोशालां चर्मणावह्या । २५। अजो भाग उत्ना वहन्तिति दिक्षणतो ऽजं वधाति। २०। अस्माहै तमजायथा अयं त्यद्धि जायतामसी । २०। अस्माहै तमजायथा अयं त्यद्धि जायतामसी स्वाहेन्युरिस गिही वृह्ये जुहोति। ३०। तथापिषु जुहोत्य- प्रयो स्वाहा कामाय स्वाहा लोकाय स्वाहेति । ३०।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ch निद्धाति; Bi ॰दध्वति. — <sup>2</sup> So Bü only; the rest धृषत्. The text of this sutra is doubtful; cf. दूषत्पुच, and Acv. Gr. iv. 3. 18. — <sup>3</sup> Ch KuE • घू. — <sup>4</sup> xviii. 3. 3,4. — <sup>5</sup> K Bü जघन्यं; cf. Kāuç. 80. 37. — 6 K P ॰ शोधमानम॰; cf. Kāuç. 80. 37. — 7 So (with double sandbi) all MSS., except Bü which resolves to जधनत आधंत; see the introduction. — 8 So Bü; the rest **॰यति.** — 9 PBi वृज्ञावु॰. — 10 So Bü; the rest **॰दधात्पति.** — 11 xviii. 2. 11. — 12 xviii. 2. 58. — 13 ECh (prim. man.) •ेर्यात. — 14 K Bü E P Bi •िश्चरसादेन; cf. Kauç. 24. 10; 64. 22. — 15 K E P Bi Bh Ch (prim. man.) वत्सादः — 16 xviii. 2. 8, 22; the second pratika is wanting in K, and P Bi Bh have instead of it: एतत्त्वा वास (xviii. 2. 57). — 17 K (वधाति,यसादे; Bu (बंधाति)सादै; P (बंधात्य)सादै — 1 So Ku and Acv. Gr. iv. 3. 27; K अयद्गद्धः Bü अयत्तद्धः; the rest अयं तद्धः — 19 K P Bh जायथा इत्येसी. — 20 Cf. Tāit. Ār. vi. 2. 1; 4. 2; Āçv. Gr. iv. 3. 27. — <sup>21</sup> P Bh • ख़त्तरसि. — <sup>22</sup> So Bü Ku Ch E; K P Bi Bh गृहे; is the passage to be emended to उरसिगृह्य (gerund)? Cf. Kāuç. 76. 10. — <sup>23</sup> K Bh Bi **관虹<sup>o</sup>**. — <sup>24</sup> Cf. Āçv. Gr. iv. 3. 26. —

दिक्षणायावित्येके।३२। मैनमये वि दहः गं गं तप आ स्मस्व प्रजानन इति किनष्ठ आदीपयित । ३३। आदीप्त सुवेण यामान्होमाञ्जुहोति गे परेयिवां प्रयतो महीरिति । ३४। यमो नो गातुं प्रथमो विवेदेति हे प्रथमे । ३५। अङ्गिस्तो नः पितरो नवग्वा इति संहिताः सप्त । ३६। यो ममार प्रथमो मर्त्यानां ये नः पितुः पितरो ये पितामहा इत्येकादण । ३९। अथ सारस्वताः ।३६। सरस्वतीं देवयनो हवन्ते सरस्वतीं पितरो हवन्ते सरस्वति या सर्थं ययाथ सरस्वति वतेषु त इदं ते हव्यं घृतवत्सरस्वतीन्द्रो मा महत्वानिति । ३९। दिक्षणतो ऽत्यस्मिन्नु हाता जुहोति । ४०। सर्वैहपतिष्ठन्ति चीणि प्रभृति-भिवी । ४९। अपि वानुष्ठानीभिः । ४२। एता अनु-

¹ The words वि दह: are wanting in K; Ch Ku E P Bi Bh दह.—² xviii. 2. 4, 36; 3. 71 (et al.); ii. 34. 5.— ³ Antyeşṭi. तत: अपिरुष्णपनं। क्रायादमप्ति etc. (xii. 2. 8-10; cf. Kāuç. 71. 12)। मैनमप्ते etc. (xviii. 2. 4-7)। प्तं तप etc.। त्रा रमस्व जातवेद: etc.। प्रजानखद्म्ये etc. (xviii. 3. 4); एतिमैंत्रे: पुनाः। गोतिणो वा। त्रन्यो ब्राह्मणो वा। त्रप्तिं दीपयंति। त्रस्मात्त्वमभिजातो ऽसि त्वद्यं जायतां पुनः (cf. sū. 30) त्रमुक्सगोतः। त्रमुक्मगेतः। स्वर्गाय लोकाय स्वाहा (cf. sū. 31)। स्त्री चेत्। गोता। प्रेता (i. e. त्रमुक्मगोत्रा, etc.)। द्ति दहनविधः समाप्तः; Ath. Paddh. deals with this sūtra essentially as the Kāuçika, but like the Antyeṣṭi. employs मैनमम दित चत्रपृभिः (xviii. 2. 4-7) and प्रजानलेका (xviii. 3. 4.).— ¹ Ch Ku E याम्यान्हो॰.— ⁵ K होमान; Bü Bh Ku Ch (prim. man.) होमां.— ⁶ xviii. 1. 49.— ² xviii. 1. 50; the word द्व is wanting in B.— ⁵ This word is wanting in KBh.— ² xviii. 1. 58.— ¹ xviii. 3. 13; 2. 49.— ¹ K यूतवजुहोतींद्रोः— ² xviii. 1. 41, 42, 43; vii. 68. 1, 2; xviii. 3. 25.— ¹ K Bh वा (यि); the rest वा(पि).—

ष्ठान्यः । ४३ । मैनमग्रे वि दह इतिप्रभृत्यव सृजेति वर्ज-यिता सहस्रनीया इत्यातः । ४४ । आ रोहत जिन्नीं जातवेदस इति पञ्चदशिभराहिताग्रिम् । ४५ । मिना-वरुणा परि मामधातामिति पाणी प्रक्षालयते । ४६ । वर्षसा मामित्याचामित । ४७ । विवस्तान इत्युत्तरतो ऽन्यस्मिन्ननुष्ठाता जुहोति । ४৮ । ॥ २ ॥ ॥ ६९ ॥

यवीयः प्रथमानि कर्माणि प्राङ्मुखानां यद्योपवीतिनां दिक्षणावृताम् । १ । अथेषां सप्तसप्त शर्कराः पाणि-व्वावपते । २ । तासामेकेकां सव्येनावाचीनहस्तेनाव-किरन्तो ऽनवेक्षमाणा वजिन्त । ३ । अपाधेनानुमन्त्र-यते । ४ । सर्वे ऽयतो व्रह्मणो वजिन्त । ५ । मा प्रगामेति जपन्त उदकाने व्यपाद्ये जपन्ति । ६ । पश्चा-दवसिञ्चति । ९ । उदुत्तममिति ज्येष्टः । ६ । पयस्वती-रिति ब्रह्मोक्ताः पिञ्चलीरावपिति । ९ । शान्युदकेना-

<sup>1</sup> xviii. 2. 4-18, omitting verse 10; cf. Kāuç. 85. 26; 86. 17; 87. 30; E reads इता. — 2 xviii. 4. 1-15. — 3 xviii. 3. 12. — 4 xviii. 3. 10 (11). — 5 xviii. 3. 61. — 6 Bü ॰ वपित. — 7 K ॰ वेच्यमाणा; Bü ॰ देचमाणा. — 8 Ch E Bü Ku व्रज्ञचेत्य(पांचेना॰). — 9 K त्रपा-पांचेना॰; Bi ग्रपापांचोना॰; cf. D (schol.) to Kāuç. 42. 22, ग्रप नः शोगुचद्धमित्यपांघप्रतीत... (iv. 33.1). Perhaps ग्रपांच is to be read both here and at 42. 22: the MSS. confuse घ and द्य hopelessly. — 10 Ku Ch E यतो. — 11 Ku Ch E Bü प्रह्माणो; the rest ब्राह्मणा; cf. Kāuç. 26. 4; 75. 13. — 12 xiii. 1. 59. — 13 K P ज्ञपन्यु॰. — 14 So K Bh and Ch (sec. man.); Ku Ch (prim. man.) व्यद्मापांचे; E व्याद्मापांचे; P व्यापांचे; Bü धापांचे; cf. sū. 19. Is the word to be emended to ग्रपांचे (ज्ञपांचे, sc. मूते): the two hymns iv. 33-34? cf. न्यपांचेन (ग्रपांचेन?), sū. 4. — 15 Ku Ch E Bü ज्ञपति. — 16 xviii. 4. 69. — 17 xviii. 3. 56 (et al). — 18 E ब्राह्मणोत्नाः; Bü ब्रह्मोत्तः. — 19 Ch Ku पिञ्जलोभि॰; E पिञ्जलिभि॰. —

चम्याभ्युस्याश्वावतीमिति नदीं तारयते । १०। नस्र नं हिष्टोपित छते नस्र नाणां मा संकाणश्व प्रतीकाणश्वावता- मिति । १९। शाम्याकीः सिमिध श्राधायायती ब्रह्मा जपित । १२।

यस्य चया गतमनुप्रयन्ति देवा मनुष्याः पश्वश्व सर्वे। तं नो देवं मनो ऋधि बवीतु सुनीतिनी नयतु विषते स्वार्धामेति विष्

शान्युदकेनाचम्याभ्युस्य<sup>14</sup>। १३। निस्सालामिति<sup>15</sup> शा-लानिवेशनं संप्रोस्य। १४। ऊर्ज विभिदिति<sup>16</sup> प्रपादय-ति<sup>17</sup>। १५। नदीमालम्भयित<sup>18</sup> गामित्रमश्मानं च। १६। यवो ऽसि यवयासमहुषो<sup>19</sup> यवयारातिमिति<sup>20,21</sup> यवान्। १९। खल्वकास्येति<sup>22</sup> खल्वान्खलकुलांश्व<sup>23</sup>। १८। व्यपाद्याभ्यां<sup>24</sup> शाम्याकीराधापयित। १९। तासां धूमं भक्षयिन<sup>25</sup>। २०।

<sup>1</sup> xviii. 2. 31. — 2 P Bh तार्चित; cf. Kāuç. 86. 27. — 3 Cf. Vāit. Sū. 11. 13 — 4 K Ch (prim. man.) • का:; Bh Ch (sec. man.) <sup>5</sup> Bü E ऋादाया॰ — <sup>6</sup> Ch ॰ यन्ते. — <sup>7</sup> The colon in Bi only. — 8 So emended; MSS. तही — ब्रवीति; K P Bh Bi Ch ब्रवीत्सु॰. — 10 So emended; K Bü E Ch मुनीतिनो; P Bh मुनोतुनो; Bi सुनानुतिनो; Ku सुनोनो -<sup>11</sup> So Ch; Bü E न एतु; К Р Bh Bi न एति; cf. Kāuç. 74. 19; 135. 9. — 12 К दिषतो. — 13 Not found in any known Samhitā. — E ॰ भ्यूच. — 15 ii. 14. 1. — 16 vii. 60. 1. — 17 K पादयति; Bi प्रतिपा॰. — 18 Bü नांदीमा॰. — 19 K Bü Bi E Ku ॰स्सदेखो; P ॰सादिषों — 20 K यवया त्रातीर्ति; cf. the versions of the verse cited in the next note. - 21 Cf. VS. v. 26; Gobbila's Çrāddhakalpa ii. 9; Yājñav. i. 230 — 22 Bü खलकस्रेति; is it to be emended to खल्बनासीति? Cf. the mantra in the preceding sutra. — ॰कुलंच - 24 So K P Bh Bi; Ch E Bü व्यवापादाभ्यां; Ku व्यवा-पादाभां For द read perhaps घ; cf. sūtras 4 and 6. — भचयतिः ---

यद्यत्कव्याद्गृह्येद्यदि कव्यादा नाने ऽपरेद्युः ।

दिवो ने ने पुकं पयो दुहाना इषमूर्ज पिन्वमानाः॥
अपां योनिमपाध्वं खधा याश्वकृषे जीवंस्तास्ते सन्तु
मधुश्वतः इत्यमौ स्थालीपाकं निपृणाति।२१। आदहने
चापि वान्यवत्सां दोहियत्वा तस्याः पृष्ठे जुहोति वैश्वानेरे हिविरिदं जुहोमीति ।२१। तस्याः पर्यास।२३। स्थालीपाक इत्येके। २४। ये अग्रय इति पालाश्या दर्था
मन्यमुपमध्य काम्पीलीभ्यामुपमन्यनीभ्यां तृतीयस्यामस्थीन्यभिजुहोति।२५। उप द्यां शं ते नीहार इति मन्वोक्तान्यवदाय । २६। श्वीरोत्सिक्तेन बाह्मणस्याव-

¹ So K P Bh Bi; Ku °दुह्येबदि; E °द्रृहेबदि; Bü °द्रृह्ये यदि; Ch °द्रृह्योबदि. — ² Bü Ku Ch E क्रवा. — ³ MSS. नाते (for नाङ्के?). — 4 MSS. without avagraha. The entire line seems hopelessly corrupt. -<sup>5</sup> Bü दियो. — <sup>6</sup> Wanting in Ch Ku E P Bh. — <sup>7</sup> So Ch (prim. man.): Bü जीवन्ता॰; Ku जीघवंतास्ती; K E P Bi Bh Ch (sec. <sup>8</sup> K •ञ्जुत; Bü •स्त. — <sup>9</sup> The passage from man.) जीवंता॰ — खधा occurs in xviii. 2. 20°, but note the सकलपाठ — 10 E Bü वापि; Bi चोपि — 11 Bü ॰वशां; E ॰वश्चां; P Bh ॰वत्सां गां; cf. Kāuç. 80. 25. — 12 xviii. 4. 35. — 13 iii. 21. 1. — 14 Ch adds उप वेतसं (the words following the pratīka). — 15 xviii. 3. 5, 60. — 16 Antyesti. and Ath. Paddh. to this and the following sutra, अध तृतीये उहनि चतुर्थे वा ऋस्थिसंचयनं कुर्यात् । उप बामिति दाभ्यां च (xviii. 3. 5, 6) हिरखपाणिमिति तिमृभिः (iii. 21. 8-10; cf. Kauc. 71. 8)। शंति नीहार इत्येकया मंत्रोकानामोषधीनां उदकं चीरं चैकव कुला त्राह्मणस्यास्त्रीनि सिचिति। मधूत्सिकेन चित्रयस्त्रीदकेन विश्वस्य। मंत्रीका त्रीषधी इचते (!)। श्मीशाखा। दुग्ध। श्रतपत्र। पनाशपत्र। वितसय । कर्णय । नदीफिनं च (Ath. Paddh. सीसं च; cf. Kāuç. 8. 18) । अवका च । अगुरु । हेरुका च । बृहदूर्वा च आकाश्रेषेनं च । मण्डूकपर्णी च । मृतिका च (Ath. Paddh. सूत्रिकं च) । एता मंत्रोत्रा अपिधयः — 17 Ch Bi चीरौत्सि॰ —

सिन्नति मध्रिक्तेन श्वियस्योदकेन वैश्यस्य । २०। अव सृजेत्यनुमन्त्रयते । २६। मा ते मनो यते अङ्गिमित संचिनोति पन्छः । २९। प्रथमं शीर्षकपालानि । ३०। पश्चात्तलशे समोप्य सर्वसुरिभचू शैंरवकी यों त्यापनी भिरुत्याप हरिशीभि है रेयुः । ३९। मा त्वा वृक्ष इति वृक्षमूले निद्धाति । ३२। स्योनासी भवेति भूमी चिराचमरसाशिनः कमीशि कुर्वते १३३। दशराच इत्येके । ३४। यथा कुल धर्मे वा १३५। ऊर्ध्व तृतीयस्या वैवस्वतं स्थालीपाकं श्वपयित्वा विवस्वान्न इति जुहोर्नत । ३६। युक्ताभ्यां तृतीयाम । ३९। श्वानुमती चतुर्थीम । ३६। शेषं शान्युदकेनो पिसच्या भिमन्त्य प्रान्युरकेनो प्रसन्या भिमन्त्य प्रान्युरके स्थानि सन्त्या भिमन्त्य प्रान्युरके सन्ति सन्त

<sup>1</sup> Ch E Bü and Ath. Paddh. ब्राह्मण्य सिञ्चति. — 2 xviii. 2. 10; K Ch Ku P Bh read अवसिञ्चलानुः; Antyeşti. ततः अखीन्यभिमन्त्रयेत्। अव मृज etc. — 3 xviii. 2. 24, 26 (et al.). — 4 Antyeşti. अखीन्यभिमंत्र्य कलग्ने निद्धाति। पलाग्रपत्रेण. — 5 K P Bh Ch (prim. man.) पत्सः; Ch (sec. man.) पत्मः; Bü पत्तः; E पत्यः; Antyeşti. पत्तः पादतः. — 6 Antyeşti. पञ्चात्सर्वचूणानि कलग्ने निद्धाति कलग्नम्त्याप्य। उत्तिष्ठ etc. (xviii. 3. 8)। प्र च्यवस्व etc. (xviii. 3. 9)। उद्वति etc. (xviii. 2. 48)। इत एत etc. (xviii. 1. 61)। अपीषोमा etc. (xviii. 2. 53)। इदं पूर्व etc. (xviii. 4. 44)। अनेन मंत्रेण कलग्रमृत्याप्य। अति इव etc. (xviii. 2. 11—18)। एताभिर्च्चितः। हरणोभी (!)। अभिमंत्र. Cf. Kāuç. 80. 35; 83. 20; 84. 13. The gaṇamālā (Ath. Pariç. 34. 25) also contains an उत्यापनगण्, which exhibits however a very different set of pratīkas; see Kāuç. 41. 8. — 7 xviii. 2. 25. — 8 Antyeşti. कलग्रं मूले निखनयति. — 9 xviii. 2. 19. — 10 E Ku Ch (sec. man.) कुर्वन्ति; Ch (prim. et tert. man.) and the rest, as above. — 11 Antyeşti. स्थोना etc. । इति मंत्रेण मृत्ययकुक्षं खातमध्ये निष्या। तस्थोपरि मृत्तिकां पूर्यत्। तस्थोपरि पिषडदानं कर्तव्यं. — 12 Ch E चो(र्ध्व). — 13 So Ku Bü; K E P Bi Bh तृतीयस्था(दिवस्व॰); Ch तृतीयस्था(दिवस्व॰). — 14 xviii. 3. 61. — 15 xviii. 3. 61, 62. —

श्यित । ३९ । आ प्र च्यवेथामिति गावावुपयछिति । ४० । एयमगिनिति दशगवावराध्यो दिश्चिणा । ४९ । ह्या कर्ता यमवृतं चरेत् । ४२ । एकचेलिखिचेलो वा । ४३ । हिविष्यभृष्यः । ४४ । सायंप्रातरूपस्पृशेत् । ४५ । खस्ययनानि प्रयु- ज्ञीत । ४९ । ॥ ३ ॥ ॥ ६२ ॥

पितृ विधास्यन्संभारान्संभरति । १। एकादश चरू चक्क कृतान्कारयति । १। शतातृ ससहस्रातृ सो १० च पा-शीमू सं । १। शतातृ ससहस्रातृ सो १० च पा-शीमू सं । १। सिकताः शहं शालू कं सर्व मुर्राभशमी चूर्ण कृतं शाना वृष्ठस्य नावं चिपादकम् । ३। हे निःशीयमाने नील लोहिते भू चे सव्यरज्जं शाना वृष्ठस्य चतुरः शङ्कं श्वतुरः परिधीन्वार सं शामील मी दुस्तं पालाशं वृष्ठस्य शाना विधीः । ४। माधे निदध्यान्माधं भूदिति । ५। निद्यान्माधं भूदिति । ५।

¹ xviii. 4. 49. — ² So Ku Bü; E गावा उप॰; K P Bh Bi Ch (sec. man.) गावानुपषकन्य(ायमगिन्नति); Ch (prim. man.) गावानुपष॰. — ³ xviii. 4. 50. — ⁴ Bi भ्यान. — ⁵ Cf. Kāuç. 25. 36. and note. — ⁶ Ch E Bü ॰धास्थं. — ² P Bh here insert the words न भवत्ये(जा-दभ्). — ⁶ So emended hesitatingly; K चङ्न्यकृत्रता॰कारयित, with the syllable कु cancelled; Bü चङ्न्यकृत्रता॰; Ch चङ्न्यकृतता॰; E चङ्न्यकृता॰; P Bh चङ्न्वेबत्तकृता॰; Ku चङ्न्यकृतता॰; Bi चङ्न्वकृता॰, Cf. Yājñav.iii. 146. — ³ So emended; K Ch Ku E P Bh Bi भ्रतानृत्यः ; Bü भ्रतानृत्यः — ¹ So emended; K P Bb Bi सहस्रतृत्याः : Ch ॰ सह्न्यत्याः ; Ku Bü सहसा॰; E ॰ सहस्राख्युत्याः — ¹ K B पाभाः ; P Bh पासी॰: E पाणी॰; cf. Kāuç. 85. 19. — ¹² K P Bh ॰ मूषः Ku Ch (sec. man.) ॰ मूपकं — ¹³ K Bh भृङ्खः — ¹⁴ K ॰ लोहित॰. — ¹⁵ Bü द्वयासः Bi वृत्वदायाः — ¹६ So emended; Ch Ku भान्योषधीः perhaps for भान्या श्रोषधीः (with double sandhi), cf. the introduction; the rest भान्यो॰. Cf. Kāuç. 8. 15. 16. — ¹² K Ch (prim. man.) मायोः Bh Ch (sec. man) मापोः — ¹³ K Bh Ch (sec. man.) ॰ नायंः —

शरिद निद्ध्यान्त्राम्यत्वघिमिति । ६ । निदाघे निद्ध्या-बिद्द्यतामघमिति। ७। अमावास्यायां निद्ध्यादमा हि पितरो भवन्ति । । । अथावसानम् । ९। तद्यत्समं समूलमविदग्धं प्रतिष्ठितं प्रागुदक्प्रवणम् । १०। यत्रा-करतका वृक्षाश्चीषधयश्च।११। उचतं स्वर्गकामश्च<sup>4</sup>।१२। श्वी ऽमावास्येति गां कारयते । १३। तस्याः सब्यं चा-पघनं<sup>″</sup> प्रपाकं च निधाय<sup>®</sup> । 98 । भिद्यां<sup>®</sup> कारयति<sup>®</sup> । १५ । यामे यामसारस्वतान्होमान्हुत्वा । १६ । संप्रोद्य-गीभ्यां काम्पीलशाखया निवेशनमनुचर्य । १९ । प्राग्द-िक्षणं<sup>3</sup> शालां प्रविध्य सीरेण कर्षयिता शालाभिः परि-वार्य<sup>3</sup>।१६। पुनर्देहीति<sup>4</sup> वृष्ठ्यमूलादादत्ते। १९। यत्ते कृष्ण इति<sup>15</sup> भूमेर्वसने समोष<sup>16</sup> सर्वसुराभचूर्गीरवकीर्यात्याप-नीभिरुत्याय हरिगीभिहरेयुः । २०। अविदन्तो देशा-द्धयेत् 122। तत्र यो जन्तुर्निपतेत्रमुन्यापनीभिरुन्याय

¹ Ch भवति. — ² Bi सप्तमूख॰. — ³ P Bh (॰षधय) श्रौ इंतं. — ⁴ Bü Ku Ch स्वर्गकामस्य. — ⁵ K P Bh स्विंगां. — ⁶ K कार्यति. — ¹ Ch चापदानं; E वापचनं. — ॰ So Bü E; Ku निधानाय; the remaining MSS. निधनाय. The latter reading may be a corruption due to the subject matter: निधान 'death'. — ॰ So Bü; K P Bh मिचा न; Ku भिचां न; the rest भिचान्का॰. — ¹⁰ P Bh यंति. — ¹¹ Ch here inserts कृत्वा. — ¹² P Bh ॰ णां. — ¹³ Ch पर्चर्य; wanting in Bi. — ¹⁴ xviii. 3. 70. — ¹⁵ xviii. 3. 55. — ¹⁶ K समाय. — ¹¹ For the उत्थापनी and हरिणी verses see sū. 23 and Kāuç. 80. 35; 82. 31; 84. 13. — ¹³ K P Bh विदन्तो देशाम्यासून. — ¹³ E Bi इयेत. — ²⁰ Ch योजेतु तिप॰; K E P Ku Bi Bh योजेनु निप॰; only Bü as above. —

हरिणीभिहरेयुः 1२३। ऋषि वा चीणि षष्टिश्वतानि पलाश्वासहणाम् ११४। यामे दक्षिणोद्ग्डारं विमितं दर्भेरास्तारयित। २५। उत्तरं जीवसंचरो दक्षिणं पितृसंचरः
। २६। अनस्तमित आ यातेत्यायापयित। २९।
श्राच्या जान्वित्युपवेश्यित। २६। सं विश्वन्ति संवेश्यित । २०। एतडः पितरः पाचिमिति चीण्युदकंसाचिनयित। ३०। चीन्स्नातानुलिप्तान्त्रासणान्मधुमन्थं पाययित। ३०। ब्रह्मणे मधुपकंमाहारयित । ३२। गां वेदयन्ते १३३। कुहतेत्याह। ३४। तस्या दक्षिणमधं श्रास्वणाभोजयित स्थं पितृन्। ३५।॥ ४॥॥ ६३॥

वह वपां जातवेदः पितृभ्यो यत्रैतान्वेत्य निहि-नान्पराके।

मेदसः कुल्या उप तान्सवन्तु सत्या एषामाशिषः सन्तु कामाः

स्वाहा स्वधेति वपायास्त्रिर्जुहोति । १ । इमं यमेति 15

<sup>1</sup> For the उत्थापनी and हरिएों verses see st. 20. — 2 Cf. for this stara Kāty. Cr. xxv. 8. 15; Çānkh. Çr. iv. 15. 9. — 3 Bü विमितिः — 4 xviii. 4 62. — 5 xviii. 1. 52. — 6 xviii. 2. 29. — 7 Ch Bü संवेश्यस्तिः — 8 Cf. VS. ii. 32h; Visņusmṛti 73. 12. — 9 Bü ॰माहारिययनः ct. Kāuç. 90. 1. — 10 Bü वेद्र्यते. — 11 Ch तस्याः; Bü तस्य. — 12 P Bi दिच्यामः — 13 So Bü and VS. xxxv. 20; K P B Bh ताः; E Ku Ch (sec. man.) ता; Ch (prim. man.) त. — 14 See Kāuç. 45. 14. and cf. VS. xxxv. 20; Āçv. Gṛ. ii. 4. 13; Çānkh. Gṛ. iii. 13. 3; Pār. Gṛ. iii. 3. 9; Gobh. iv. 4. 22; Mantrabr. ii. 3. 16. — 15 xviii. 1. 60. —

. E.

यमाय चतुर्थीम् । २। एकविंशत्या यवैः कृशरं रत्थयति युतमन्यत्रपाकं च।३।सयवस्यं जीवाः प्राश्नन्ति।४।अथे-तरस्य पिराइं निपृणाति। । यं ते मन्यमितिं मन्त्रोक्तं विमिते⁴ निपृणाति ।६। तदुद्रतोष्महर्तारो⁵ दासा भुञ्जते⁴ । ९। वीणा वदन्त्वित्याह<sup>7</sup>। ८। महयत<sup>8</sup> पितृनिति रिक्त-कुम्भं $^{\circ}$  विमितमध्ये $^{\circ}$  निधाय तं $^{\circ}$  जरदुपानहाम्नानि $^{\circ}$ । ए। कस्ये मृजाना इति<sup>13</sup> चिः<sup>14</sup> प्रसच्यं प्रकोर्णकेश्यः<sup>15</sup> परिय-नि दक्षिणानूहनाद्यानाः। १०। एवं मध्यराचे ऽपरराचे च ।**१९। पुरा विवाहात्समांसः¹<sup>16</sup> पिग्र**डपितृयद्भः।१२। उत्था-पनीभिरुत्थाय हरिगीभि हरेयुः 1091 अथावसायेति प-श्वात्पूर्वकृतेभ्यः पूर्वाणि पूर्वेभ्यो ऽपराणि<sup>18</sup> यवीयसाम् ।१४। प्राग्दिश्यणां विश्वमभ्युत्तरामपरां दिश्यमभितिष्ठन्ति ॥ ।९५। यथा चितिं<sup>॥</sup> तथा इमशानं दक्षिणापरां दिशमभि प्रवराम् । १६ । ॥ ५॥ ॥ ५४ ॥

¹ Bü कृसरं; the rest कृश्ं; cf. Kāuç. 66. 16. — ² So Ch E

 Ku; the rest चवस. — ³ xviii. 4. 42. — ⁴ So Bü (cf. sū. 9, and 83. 25); the rest विमितं. — ⁵ E °द्गतोहतारो; Ku Ch (prim. man.) °द्गतोमहतारो; Bi °द्गताष्महतारो. — ⁶ K P Bi Bh भुज्ञालि. — ² K P Bh वाद॰. — ⁶ Ch महयन्त. — ⁶ So Bü; K P Bi Bh ऋतः ; Ch Ku E रतः . — ¹⁰ K P Bh विमितं. — ¹¹ E Ch (prim. man.) विधारयत; Ch (sec. man.) विधारयः — ¹² Ch ॰पनहघे-वितः E ॰पानहम्मि. — ¹³ xviii. 3. 17. — ¹⁴ Bü विम्रः . — ¹⁵ K प्रतीर्थ — ¹⁵ Bū विचासान्स॰; Ch विवाहान्स॰; P विवाहां स॰; E विवाहसान्. — ¹¹ For the उत्थापनी and हरिणी verses see Kāuç. 80. 35; 82. 31; 83. 20. 23. — ¹⁵ K परणी. — ¹⁰ E प्राग्द्-विणानाः Bi प्राङ्दिणाः; P प्रदिचणापराः Bh प्रदिचणां. — ²⁰ Bü ॰मिनिस्तिष्ठतिः K Bh ॰मिस्तिष्ठन्तिः — ²¹ Bü चिनः; Ku वित्तः; Ch चितः; E चितिः —

अथ मानानि।१। दिष्टिकुदिष्टिवितस्तिनमुख्यान्नि-पदप्रक्रमाः 1 2 3 । २ । प्रादेशेन धनुषा चेमां मात्रां मिमी-मह इति । ३। सप्त दिख्णतो मिमीते सप्तोत्तरतः पञ्च पुरस्ताचीिण पश्चात्। ४। नव दक्षिणतो मिमीते नवी-त्तरतः सप्त पुरस्तात्पञ्च पश्चात् । । । एकादश दक्षिणतो मिमीत एकादशोत्ररतो नव पुरस्तात्मप्त पश्चात् । ६। एकादशभिर्देवदर्शिनाम् । ७। अयुग्ममानानि परिम-गडलानि चतुरस्राणि वा शौनिकनाम् । ৮। तथा हि दृश्यन्ते। ए। यावान्पुरुषं अर्ध्वबाहुस्तावानग्रिश्चितः ै 10 । १० । सव्यानि दक्षिणाडारास्ययुग्मशिलान्ययुग्मेष्टिका-नि च १ १ १ १ १ इमां माचां मिमीमह इति दिश्लातः सव्यरज्जं मीला। १२। वारयतामधिमति वारणं परिधिं परिदधाति शङ्कं च निचृतति । १३। पुरस्तान्भीता श-मेभ्यो ऽस्त्वघमिति<sup>17</sup> शामीलं परिधिं परिद्धाति<sup>18</sup> शङ्कं

<sup>1</sup> K वितत्ती; Bü वितिसा — 2 Bü निमुष्टिरित्त; Ch (prim. man.) निर्मुखर्ततः; Ch (sec. man.) निमुखर्ततः; E निमुष्टवर्गतः — 3 Bü पद्तमाः — 4 Bü वेमां — 5 xviii. 2. 38. — 6 K omits the passage beginning here and ending with the word पञ्च in the next sūtra. — 7 K P देवदर्शनामः — 6 Ch Ku यावत्पुः; Bh यावाः — 9 So (॰स्तावान॰) emended; K P Bi Bh ॰स्तावान्न॰; Bü Ch E Ku ॰स्तावदः — 10 Thus emended; Bü ॰पिचितः; P Bi ॰िसचितः; the rest ॰पिचितः — 11 K E ॰पिचितः (Ch P ॰पिचाखः — 12 Bū व(मां). — 13 xviii. 2. 38. — 14 This word is wanting in K. — 15 E परिद्दातः; K P परिहंतः; Ku परिद्तः; Bi परितः — 16 Bü Ku निवृततः — 17 So Ch E Ku Bü; K P Bh Bi स्वधिमितः — 18 Ch Ku E परिद्दातः so also in the next sūtras. —

च निचृतितै। १४। उत्तरतो मीता शाम्यत्वघमित्यौदुस्रः परिधिं परिद्धाति शङ्कं च निचृतति । १५ । पश्चान्मीता शान्तमघिमिति पालाशं परिधिं परिद्धाति शङ्कं च निचृतति । १६ । अमासीत्यनुमन्त्रयते । १९ । अक्ष्णया लोहितसूत्रेण निबध्य। १६। स्नुहि श्रुतमिति मध्ये गर्ते खाला पाशिसिकतोषोदुसरशङ्खशालूकसर्वमुरभिशमीचू-र्णानि<sup>8. 9. 10 11</sup> निवपति। १९। निःशीयतामघमिति निः-शीयमानमास्नुणाति। २०। ऋसंप्रत्यघम्<sup>12</sup>। २१। वि लू-म्पतामघमिति परि चैलं दूर्श विलुम्पति । २२ । उक्ती होमो दक्षिणत⁴ स्तरणं च।२३। एतदा रोह ददामीति⁴ किन को निवपति।२४। एदं बिहिरिति स्थितमूनुर्यथा-पर्17. 18 संचिनोति19। २५। मा ते मनो यत्ते अङ्गिमिन्द्रो मोदपूरित्यातो<sup>२० २१. २२</sup> ऽनुमन्त्रयते।२६।धानाः सलिङ्गाभि-रावपति23.24।२७।॥६॥॥६५॥

¹ Bü Ku निवृतिः so also in the next sūtras. — ² E श्चास्यत्व॰. — ³ P शास्यसघिमितः Bi शास्यत्वघिमितः — ⁴ This sūtra is wanting in K. — ⁵ xviii. 2. 45. — ⁶ Bü यच्ण्या. — ² xviii. 1. 40. — ፆ So (पाशि॰) all MSS.; cf. Kāuç. 83. 3. — ፆ E Ch (prim. man.) (पाशि) शिकतो॰; Ch (sec. man.) ॰शितो॰. — ¹⁰ All MSS. except Bü Ku omit the syllable ॰षो॰; cf. the word कषं in Kāuç. 83. 3. — ¹¹ K ॰शाचूकं; P Bh ॰साचूकं. — ¹² So emended hesitatingly: P Bi Bh Ku ॰शखगं; K Ch E Bū ॰शत्वगं. — ¹³ Ch पिर्श्चः; Ku पिर्श्चः — ¹⁴ Bü ॰तः — ¹⁵ xviii.3.73; 2. 37. — ¹⁶ xviii 4.52 (et al.). — ¹² Ch E श्चित्तसनु॰; cf. the word तन्वं in xviii. 4. 52. — ¹² So emended; K यथापुकः; the rest यथापुकः; cf. Kāuç. 64. 10. — ¹³ Cf. Kāuç. 82. 29. — ²⁰ So (ऋङ्गिन्द्रो मोद्पूरित्वातो) only Bü; E ॰ङ्गो मा माक्लोद्पूरित्वातो (cf. xviii. 3.25); K Ch Ku P Bi ॰ॡस्लोद्पूरित्वातो — ²¹ xviii. 2. 24, 26; 3. 25–37. — ²² For द्वातो cf. Kāuç. S1. 44; 86. 17. — ²³ K सिङ्गानिरा॰. Cf. xviii. 3. 69; 4. 26, 43; 4. 32 fg. — ²⁴ Ch E ॰वपते; K Bi Bh ॰वपंति. —

इदं कसाि वृति सजातानवेद्ययित। १। ये च जी-वा ये ते पूर्वे परागता इति सिर्फि भुभ्यां चर्ह पूरियता शीर्ष देशे निद्धाित। २। ऋपूपवािनित मन्त्रोक्तं दिख्व-ष्टम देशेषु निद्धाित। ३। मध्ये पचन्तम १।४। सहस्र-धारं शतधारिमत्यि इरिमिविष्यन्द्य १। ५। पर्णो राजेित मध्यमपलाशेरिमिनिद्धाित १६। ऊर्जो भाग इत्यश्मिमः । ९। उत्ते स्तभामोित लोगान्यथाप स्था । ६। निः-शीयतामधिमिति निःशीयमानेनावद्याद्य दर्भे रवस्ति ये। १। इदिमहा उनोप सपासी हा इति चिन्वित्त । १०। यथा यमायेति संख्रित्य । ११। शृणात्मधिमत्युपरिशिर्ण स्तम्माद्धाित। १२। प्रतिषि इमेकेषाम् । १३। ऋकल्मा-षाणां काण इन्द्युयित १। १४। प्रस्यं परिषय कुम्भा-

¹ xviii. 4. 37. — ² xviii. 4. 57; 3. 72. — ³ Bü Ch E चक्; 'K च चक् — ⁴ xviii. 4. 16. — ⁵ So K P Bh; Ku पंचतं; Ch Bü पवन्तं; E वपन्तं; Bi एवं तं. — ⁶ xviii. 4. 36 (P omits the word श्तधारं). — ² Ch E P Bi Bh ॰ षांदा. — ጾ xviii. 4. 53. — ॰ For मध्यमपनाश्च cf. Kāuc. 21. 2. — ¹0 xviii. 4. 54. — ¹¹ xviii. 3. 52. — ¹² So Bü; Ch Ku Bh लोकान्य॰; KEPBi लोकान्य॰. — ¹³ Thus emended; E ॰ परं; the rest ॰ परं. — ¹⁴ xviii. 2. 50; 3. 49; 4. 66; P Bi सप मातारमित (continuing the second pratīka, and omitting the third). — ¹⁵ xviii. 4. 55. — ¹⁶ So Ku; Bi संश्रेत्य; E Ch (sec. man.) संश्रंत्य; Ch (prim. man.) संश्रंत्य; K P Bh संश्रेत्य; Bü संश्रंत्य. — ¹² P Bh ॰ शिर्: — ¹ጾ So Bü Ku; K (॰ केषांम) कल्याखानां; Ch (॰ केषां) कल्याखाणां; the rest (॰ केषां) कल्याखाणां. — ¹⁰ E काष्टानाम॰. — ²⁰ Thus emended; K Ch E P Bi Ku ॰ ष्टाग्दों; Bü Bh ॰ ष्टागुदी. — ²¹ K Ch ॰ हिताम॰. — ²² So Ch Ku E (cf. Kāty. Çr. xxi. 3. 27); K P Bi Bh ॰ देशा उक्रयित; Bü ॰ देशावुदुक्रय-ति. —

निभन्दन्ति । १५। समेतेत्यपरस्यां श्मशानस्त्रमां ध्रुवनान्यपयछन्ते । १६। पश्चादुत्ररतो ऽग्नेवेचेसां मां विवस्वानिन्द्र क्रतुमित्यातः । १९। समिन्धतं इति पश्चासंक्षमुकमुद्दोपयित । १८। श्रिमिन्वयं यद्रिपं सीसे मृड्ढ्वमित्यभ्यवनेजयित । १८। कृष्णोर्णया पाणिपादान्तिमृज्य । १०। इसे जीवा उदीचीनेरिति मन्त्रोक्तम । ११।
चिः सप्नेति कृद्या पदानि योपयित्वा श्मशानात । १२।
मृत्योः पदमिति हितीयया नावः । १३। परं मृत्यो
इति प्रायद्विणं कूदी प्रविध्य । १४। सप्न नदीरूपाणि
कारियत्वोदकेन पूरियता । १५। श्रा रोहत सवितुनीवमेतां मुवामाणं महीमू ब्विति सहिरण्यां सयवां नावमारोहयित । १६। श्रश्मन्वती रीयत उत्तिष्ठता प्र

¹ So Bü only; Ch (sec. man.) कुमां; KEP Ku Bi Bh Ch (prim. man.) कां (!for कुश्चिकां?). -  $^2$  KP Bh भिदंति; Ch भिदंति. -  $^3$  Thus emended so as to yield the pratīka of vii. 21. 1; Ch Bū Ku भ्रमेतिख॰; E ग्रमयम इत्यः; K P Bi Bh ग्रमोत्यः. — 4 K P Ch Bh ध्रवाः. — <sup>5</sup> So Bü Ku; Ch ॰ नांन्युपयक्ते; KP Bh ॰ नान्यपयक्ते; Bi ॰ नान्युपयक्ते; E॰नान्युवपर्यक्रते — 6 Bü पश्चादुपतिष्ठते वर्चसा — 7 xviii. 3.10; 61-67; cf. Kāuç. 81. 44; 85. 26. — 8 xviii. 4. 41 (et al.). — 9 xii. 2. 13, 40, 19; MSS. मृहम. — 10 The passage beginning here, and continued to sū. 27, occurs also with slight modifications in Kāuç. 71. 16-24. -<sup>11</sup> Bü Bi निर्मेज्य. — <sup>12</sup> xii. 2. 22, 29. — <sup>13</sup> xii. 2. 29°. — <sup>14</sup> So emended in accordance with xii. 2. 29°, 30; Ch E Bü जोपयत्या; Ku जापयत्या; K P Bi Bh जोपयित्वा; ef. Kauç. 71. 19. — 15 K प्रमण्ना-नानां; Bu प्रमण्णानं; Ch (prim. man.) प्रमण्णानांना ; Ch (sec. man.) प्रमणानांमृ : E प्रमणानानंदीश्वी; Ku स्मणानान्। नदीश्वी (cf. the last word in Kāuc. 71. 19). — 16 xii. 2. 30. — 17 xii. 2. 21. — <sup>18</sup> xii. 2. 48°; vii. 6. 3, 2. —

तरता सखाय द्रत्युदीचस्तारयति। २७। शर्कराद्या सिम-दाधानातः । २৮। वैवस्वतादि समानमः । २९। प्राप्य गृहान्समानः पिगरुपितृयज्ञः । ३०।॥ ७॥॥ ५६॥

अथ पिग्डिपितृयद्यः। १। अमावास्यायां सायं न्यहे ऽहिनि विद्यायते । २। मिनावरुणा पर्मामधातामिति पाणी प्रसालयते। ३। वर्चसा मामित्याचामिति । ४। पुनः सव्येनाचमनादपसव्यं कृत्वा प्रेषकृतं समादिशति। ५। उलूखलमुसलं शूर्प चरुं कंसं प्रसालय विहेरु-दकुम्भमा होति। ६। यद्योपवीती दिस्णपूर्वमन्तर्देशम-भिमुखः शूर्प एकपित्र नानि हितान्ह विध्यान्ति । ९। उद्मयये कव्यवाहनाय स्वधा पितृभ्यः पृथिविषद्य दित्र सोमाय पितृमते स्वधा पितृभ्यः सोमवद्यः पितृभ्यो वान्तरिस्र सद्या पितृभ्यः सोमवद्यः पितृभ्यो वान्तरिस्र सद्या पितृभयः सोमवद्यः पितृभ्यो वान्तरिस्र सद्या पितृभयः सोमवद्यः पितृभ्यो वान्तरिस्र सद्या पितृभयः सोमवद्यः पितृभ्यो वान्तरिस्र सद्या दिविषद्य इति विद्यानि विद्य

<sup>1</sup> xii. 2. 26, 27. — 2 See Kāuç. 82. 2-19. — 3 Cf. Kāuç. 82 36. — 4 So Ku Bü Bi; E रहान; Ch (prim. man.) मृहान; K P Bh Ch (sec. man.) महान. — 5 So Bū P Bh; K साथ खे हे हिन; Bi सोय च्येहे हिन; E साथान्ह्यपराग्हे हिन; Ku साथां न्ह्यपराहे हिन; Ch (prim. man.) साथं न्य्यय हिन; Ch (sec. man.) साथं न्य्यएराहे हिन; Ch (sec. man.) साथं न्य्यएराहे हिन; Ch (sec. man.) साथं न्य्यहिन; Ch (tert. man.) साथं न्य्यपराहे हिन (cf. the reading of Ku E). — 6 Ch Ku 6 त. — 7 xviii. 3. 12. — 8 xviii. 3. 10 (11). — 9 Ch 6 प्यमित. — 10 Bü E Bh Ch (sec. man.) ॰चमनापस्थं; Ch (prim. man.) ॰चमनामपस्थं; Ku. ॰चमनलप्सथं Is the passage to be emended to सथेनाचमनमपस्थं? — 11 Ch ॰कृते. — 12 K P Bi Bh कांसं. — 13 E प्रचाच्य. — 14 Ku Ch E यज्ञोपवीति. — 15 Ch कथ्याहनायेति; xviii. 4. 71. — 16 Ku E पृथिवी॰ (cf. Gobh. iv. 3. 10); xviii. 4 78. — 17 So only Ch Ku E; the rest पृथिविषद्य हरे. — 18 xviii. 4. 72, 73. 79. — 19 xviii. 4. 74.80. — 20 Ch ॰वाचीं; E ॰वाचीन. — 21 Bü E Ch Ku ॰काग्री; K ॰काग्री; Bi ॰काग्रादि॰. —

उलूबल ऋोण निरवहनीदं वः पितरो हविरिति । ए। यथा हविस्तथा परिचरति । १०। हविर्द्धव पितृयज्ञः। ११। प्रैषकृतं समादिशति चंह प्रश्वालयाधिष्रयापं श्रोप्य त-ग्डूलानावपस्व नेक्षणेन योधयनास्व मा शिरो यहीः । १२। शिरोयहं परिचक्षते । १३। बाह्येनोपनिष्क्रस्य ध यज्ञोपवीती दक्षिणपूर्वमन्तर्देशमभिमुख उदीरतामिति कर्षू खनित प्रादेशमात्रों तिर्यगङ्गरिम् । १४। अवाग-क्गरिं पर्वमाचीमित्येकें°। १५। अपहता<sup>10</sup> अमुरा रक्षांसि ये पितृषद इति पाग्दिक्षणं पांसूनुदूहति । १६। कर्षृ च पाणी च प्रश्राख्येतडः पितरः पाचिमिति कर्षूमुदकेन पूरियता। १९। अन्तरुपातीत्य मस्तुना नवनीतेन वा प्रतिनीय दक्षिणाञ्चमुद्वास्य<sup>14</sup>। १८। द्वे काष्ठे गृहीलोशना<sup>15</sup> इत्यादीपयति । १९ । आदीप्तयो रेकं प्रतिनिद्धाति । २० । इहै वैधि धनसनिरित्येकं <sup>16</sup> हता<sup>17</sup>। २१। पांसुष्वाधायोपस-मादधाति ये निखाताः सिमन्धते ये तातृषुर्ये सत्यास

¹ E हविसहोंव. — ² So K Bü E P Bh Ch (prim. man.); Ch (sec. man.) श्रूपया: Bi ॰ श्रपंथो. — ³ So Bi; Bü Ku Ch योधयन्तास; E योधायन्तास; K योधयन्तास; P योधायन्तास. — ⁴ K P have a colon here. — ⁵ K P प्रतिचचत; Bi प्रचचते. — ⁶ E परिष्क्रम्य. — ² xviii. 1.44. — ⁵ P B ॰ ङ्क्रांसं; E ॰ ङ्कार. — ९ Ch पर्वमाविम॰. — ¹¹ Cf. VS. ii. 29°; Kāty. Çr. iv. 1. 8; Āçv. Çr. ii. 6. 9; Çāūkh. Çr. iv. 4. 2; Āр. Çr. i. 7. 13; Gobh. iv. 3. 2. — ¹² K Ch पांत्रू॰. — ¹³ K Bü Bi पाणीं. — ¹⁴ E दिचणांच्यमु॰. — ¹⁵ xviii. 1. 56. — ¹⁶ xviii. 4. 38. — ¹¹ Bū Ch इत्वा; Ku हत्वा. — ¹в К पांत्रुखा॰. —

इति । २२। संभारानुपसादयित । २३। पर्युक्षणीं बर्हिरिद्कुम् ं कंसं दि विमाज्यमायवनं चरं वासांस्याञ्जनमभ्यञ्जनिमित । २४। यदचोपसमाहार्यं भवित तदुपसमाहत्य । २५। ञ्चतो यञ्जोपवीती पिञ्चपवीती बर्हि गृहीला विचृत्य संनहनं दिख्यणापरमष्टमदेशमभ्यवास्येत । २६।
बर्हिरुदकेन संप्रोक्ष्य बर्हिषदः पितर उपहूता नः पितरो ऽग्निष्वाञ्चाः पितरो ये नः पितुः पितरो ये ऽस्माकमिति प्रस्तृणाति । २९ । ञ्चायापनादीनि चीणि । २६ ।
उदीरतामिति तिसृभिरुद्पाचाएयन्वृचं निनयेत । २९ ।
ञ्चतः पिञ्चपवीती यञ्जोपवीती ये दस्यव द्युभयत
ञ्चादीप्रमुल्मुकं चिः प्रसन्यं परिहत्य निरस्यित । ३० ।
पर्युक्ष । ३१ । ॥ ६॥ ॥ ६९ ॥

ये रूपाणि प्रतिमुच्चमाना श्रमुराः सन्तः स्वधया चर्राना ।

न्वं तानये ऋप सेध दूरान्सत्या नः पितृणां स-न्वाशिषः

<sup>1</sup> xviii. 2. 34; 4. 41 (et al.); 3. 47, 48. — 2 Ch ॰नपमादयति — 3 K P कांसं. — 4 Bü ॰वीति. — 5 Bü बर्हि; Ku बहुर्गृ॰. — 6 The passage up to this word is wanting in K. — 7 xviii. 1. 51; 3. 45. 44, 46; 4. 68. — 8 See Kāuç. 83. 27-29. — 9 xviii. 1. 44-46. — 10 So Ch; K Ku Bü E P Bi (निनयेद) तिः: cf. Kāuç. 88. 29. ऋतिः seems to be a reading contaminated by 81. 44; 85. 26; 86. 17. — 11 Bü Ku Ch ॰वीति. — 12 xviii. 2. 28. — 13 Bü Ch Ku चिप्रा॰. — 14 K द्वात्स॰; Bü दुरं; the rest दूरां. — 15 Cf. VS. ii. 30; Kāty. Çr. iv. 1. 9; Āçv. Çr. ii. 6. 2; Çānkh. Çr. iv. 4. 5; Āp. Çr. i. 8. 7; Gobh. iv. 4. 3. —

स्वाहा स्वधेति हुत्वा कुम्भीपाकमभिघारयति। १। ऋग्रये कव्यवाहनायेति जुहोति।२। यथानिरुप्तं वितीयाम्।३। यमाय पितृमते स्वधा पितृभ्य इति तृतीयाम् । ४। यद्वो अग्निरिति⁴ सायवनांस्तगडुलान्⁵।५। सं विहिरिति<sup>6</sup> सद-भीस्तराष्ट्रलान्पर्युख्य। ६। ऋतो यज्ञोपवीती' पित्र्युपवीती दर्थोडरित । ७ । द्यौर्दर्विरिश्चतापरिमितानुपदस्ता सा यथां द्योदेविंरिक्षतापरिमितानुपदस्तैवां प्रततामहस्येयं दर्विरिक्षतापरिमितानुपदस्ता । ६ । अन्तरिक्षं दर्विरिक्ष-तापरिमितानुपदस्ता सा यथान्तरिक्षं दर्विरिक्षतापरिमि-नानुपदस्तैवा⁰ ततामहस्येयं दर्विरिश्चतापरिमितानुपद-स्ता। ए। पृथिवी दर्विरक्षितापरिमितानुपदस्ता सा यथा पृथिवी दर्विरिक्षतापरिमितानुपदस्तेवा ततस्येयं दर्विर-क्षितापरिमितानुपदस्तेति। १०। उड्डत्याज्येन संनीय ची-न्पिगडान्संहताचिद्धात्येतत्ते प्रततामहेति' । ११ । दक्षि-णतः पत्नीभ्य इदं वः पत्न्य<sup>13</sup> इति। १२। इदमाशंसूना-मिदमाशंसमानानां स्त्रीणां पुंसां प्रकीर्णावशीर्णानां है

<sup>1</sup> xviii. 4. 71. — 2 K inserts here on the margin सोमाय पितृ-मतित (!xviii.4. 72: this is probably a gloss based upon Kāuç. 87.8). — 3 xviii. 4. 74, 78. — 4 xviii. 4. 64. — 5 K Bü E PB सायवनंस. — 6 vii. 98. 1. — 7 E बीति. — 8 K omits the passage beginning here with the word बौर् and ending with यथा। in the next sūtra. — 9 E बं; Bi ब. — 10 P बं. — 11 K Ku Ch बं. — 12 xviii. 4. 75. — 13 So emended; MSS. पत्या. — 14 K ब्यूयूनामि. — 15 E ब्यों खीनां. —

येषां वयं दातारो ये चास्माकमुपजीवन्ति। तेभ्यः सर्वेभ्यः सपत्नीकेभ्यः स्वधावदश्रय्यमस्त्रित<sup>1</sup> विः प्रसन्यं तराडुलैः परिकिरित। १३। पिञ्चलीराञ्जनं अर्पिषि पर्यस्थाड्वं पितर इति न्यस्यति। १४। वड्वं पितरो मा वो ऽतो sन्यत्य-तरो योयुवतेति<sup>7.8</sup> सूत्राणि। १५। अञ्जते व्यञ्जत<sup>8</sup> इत्यभ्य-ञ्जनम्। १६। ञ्राज्येनाविछिन्नं पिग्डानभिघारयति ये च जीवा ये ते पूर्वे परागता इति । १९। अन पितरो मा-दयध्वं यथाभागं यथालोकमावृषायध्वमिति<sup>11</sup>।१६। अव पत्न्यो माद्यध्वं यथाभागं यथालोकमावृषायध्वमिति।१९। यो ऽसावनारियभैवति तं प्रदिश्रणमवेष्ट्य तिस्रस्तामी-स्ताम्यति।२०। प्रतिपर्यावृत्यामीमदन्त पितरो यथाभागं यथालोकमावृषायिषतेति 15.14 । २१ । अमीमदन्त पत्न्यो यथाभागं यथालीकमावृषायिषतेति"।२२। ऋापी अग्नि-मित्यद्भिरियमवसिच्य । २३। पुचं पौचमभितपैयन्तीरि-

¹ K स्वधावद् च श्रमस्व च श्रमस्वित. — ² Bű चिप्रा॰. — ³ Ch ॰ ज्ञन. — ⁴ K Ch P Bi Ku ॰ स्वाघ्वं; Bű ॰ स्थाघ्वं; E ॰ साङ्घ्य. — ⁵ MSS. वार्चा. — ⁵ So emended in accordance with Āçv. Çr. ii. 7. 6; MSS. वार्चा. — ³ Bü युयुवित; P E योयुवित. — ³ Cf VS. ii. 32h; Kāty. Çr. iv. 1. 16; Āçv. Çr. ii. 7. 6; Çāñkh. Çr. iv. 5. 2; Donner, Pindapitryajña, p. 26. — ⁵ xviii. 3. 18. — ¹⁰ xviii. 4. 57; 3. 72. — ¹¹ Cf. TS. i. 8. 5. 1; VS. ii. 31a; Māitr. S. i. 10. 3, 19; Kāty. Çr. iv. 1. 13; Āçv. Çr. ii. 7. 1; Lāty. Çr. ii. 10. 4; Çāñkh. Çr. iv. 4. 11; viii. 2. 13; Gobh. iv. 3. 11. — ¹² Bũ E Ch (prim. man.) here insert साद्याच्यं. — ¹³ K Bũ ॰ वृषाइषतित. — ¹³ Cf. TS. i. 8. 5. 2; VS. ii. 31b; Māitr. S. i. 10. 3. 19; Kāṭh. S. ix. 6; Kap. S. viii. 9; Kāty. Çr. iv. I. 14; Āçv. Ģr. ii. 7. 2; Lāṭy. Çr. ii. 10. 5; Çāñkh. Çr. iv. 4. 14; Gobh. iv. 3. 12. — ¹⁵ K Bü ॰ वृषाइषतित. — ¹⁶ xviii. 4. 40. — ¹² xviii. 4. 30. —

त्याचामत मम प्रततामहास्ततामहास्तताः सपत्नीकास्तृप्यन्ताचामन्तिते प्रसच्यं परिषिच्य । २४ । वीरान्मे प्रततामहा दत्त वीरान्मे ततामहा दत्त वीरान्मे पितरो दत्त
पितृन्वीरान्याचिते । २५ । नमो वः पितरं इत्युपितष्ठते
। २६ । अष्ट्रस्तित्युत्तरिसचमवधूर्यं । २९ । परा यातेति 
परायापयित । २६ । अतः पिच्युपवीती यज्ञोपवीती 
यन्न इदं पितृभिः सह मनो ऽभूत्तदुपाद्धयामीति मन
उपाद्धयिते । २९ । ॥ ९ ॥ ॥ ६६ ॥

मनो न्वा द्वामहे नारणंसेन स्तोमेन।
पितृणां च मन्मिभः ॥
स्ता न एतु मनः पुनः क्रत्वे दक्षाय जीवसे।
ज्योक्च सूर्य हु ॥
पुनर्नः पितरो मनो ददातु दैव्यः जनः।
जीवं वातं सचेमहि॥
वयं सोम वते तव मनस्तनू षु बिभ्रतः।
प्रजावनाः सचेमहि॥

¹ Cf Āçv. Çr. ii. 6. 14. — ² Ku ॰रान्वाचयित; Ch ॰रान्वाचित; Bi ॰रान्याचित — ³ xviii. 4. 81, etc. — ⁴ xviii. 4. 61. — ⁵ xviii. 4. 63. — ⁶ So emended; MSS. (परायापयत्थ)ात:; cf. Kāuç. 87. 30; also 81. 44; 85. 26; 86. 17. — ² Ku पिनुपवीती; Bü पिञ्चपवीति. — ⁶ So we emend the passage beginning with भूत्त॰; K P Bi भूत्तमुपाइयामीति मन उपाइयित; Ch Ku भूरिति तदुपाइयामि मन उपाइयित; E भूरिति तदुपामि(!) मनु उपाइयित; Bü भूरिति मन उपाइयित; cf. Vāit. Sū. 38. 4. — ⁶ K Bü P ॰महि. — ¹⁰ Ch E Bü P मन्विभः. — ¹¹ K P Bi Bü मूर्याय. — ¹² K दैवां. — ¹³ Bü जातं. — ¹⁴ Ch Bü तनुषु. —

ये सजाताः सुमनसी जीवा जीवेषु मामकाः । तेषां श्रीमेयि कल्पतामसिन्गोष्ठे शतं समा इति । १। यज्ञरूस्थाल्यामोदनाविष्णष्टं भवति तस्योष्मभक्षं भक्षयि-त्वा बाह्यणाय दद्यात् । २। यदि बाह्यणो न लभ्येताप्स्व-भ्यवहरेत १३। निजाय दासायेत्ये के । ४। मध्यमपिग्रं पत्न्ये पूचकामाये प्रयन्नति । ५।

श्रा धत्त पितरो गर्भ कुमारं पुष्करस्रजम् ।
यथेह पुरुषो ऽसत् ॥
श्रा लारु सह हुषभः ण पृष्टिरिययो मेधाविनं पितरो
श्रा लायं पुरुषो गमेत्पुरुषः पुरुषादिध। [गर्भमा दधुः।
स ते श्रेष्ठचाय जायतां स सोमे साम गायिति। ६।
यद्यन्या हितीया भवत्यपरं तस्ये। ९। प्रायतमं श्रो वियाय। ६। श्रथ यस्य भाया दासी वा प्रद्राविणी भवति
येऽमी तर्रुलाः प्रसन्धं परिकीणा भवित्त तांस्तस्य प्रयछति। ९।

¹ K समनसो; cf. VS. and Çāūkh. Gr. (see note 3). — ² E कामका:. — ³ Cf. RV. x. 57. 3-6; VS. iii. 53-56; xix. 46; TS. i. 8. 5. 2; Tāit. Br. ii. 6. 3. 5; Māitr. i. 10. 3; Kāṭh. ix. 6; Kap. S. viii. 9; Vāit. Sū. 20. 9; Lāṭy. Çr. v. 2. 11; iii. 2. 10; Āçv. Ģr. ii. 7. 8; Çāūkh. Gr. v. 9. 4. — ⁴ Ch तस्योष्मं — ⁵ So emended; Ku ॰पु ऋग्यवहरे॰; the remaining MSS. ॰पुग्यवहरे॰. — ⁶ Bū दासाचेग्वेखेक; Ch दासालेखेक. — ⁶ Bū मध्यमं. — ⁶ K पुष्करं॰. — ⁶ Bū दासाचेग्वेखेक; Ch दासालेखेक. — ⁶ Bī मध्यमं. — ⁶ K पुष्करं॰. — ⁶ Cf. VS. ii. 33; Kāṭy. Çr. iv. 1. 32; Çāūkh. Çr iv. 5. 8; Āçv. Çr. ii. 7. 13; Gobh. iv. 3. 27. — ¹⁰ Ch E ॰क्चत्. — ¹¹ K Ku Bū ॰पियो. — ¹² Ch मधाविनो. — ¹³ K यदाचिया. — ¹⁴ K Bū भवंख॰. — ¹⁵ Bū Ch Ku E मो; the rest व. — ¹⁶ Ch तां तस्ब; Bū तासस्बै; Bi तसस्बै. —

श्चर्वाच्युपसंक्रमें मा पराच्युप वस्तथां। श्चन्नं प्राणस्य बन्धनं तेन बधामि ता मयीति। १०। पर्युक्षणीं समिधश्चादाय मा प्र गामेत्यावज्योर्जं बिश्चदि-तिः गृहानुपतिष्ठते। ११।

र सम्बं मा विभीतनासिनगोष्ठे करीषिणः।
जर्ज दुहानाः प्रचयः प्रचिवता गृहा जीवना उप
जर्ज मे देवा अददुह्जं मनुष्या उत। वः सदेम ॥
जर्ज पितृभ्य आहार्षमूर्जस्वन्तो गृहा मम॥
पयो मे देवा अददुः पयो मनुष्या उत।
पयः पितृभ्य आहार्ष पयस्वन्तो गृहा मम॥
वीर्य मे देवा अददुवीं मनुष्या उत।
वीर्य पितृभ्य आहार्ष वीरवन्तो गृहा ममेति।१२।
अन्तर्पातीत्य समिधो ऽभ्यादधाति।
अयं नो अग्रिस्थक्षो ऽयं नो वसुवित्तमः।
अस्योपसद्ये मा रिषामायं रक्षतु नः प्रजाम ॥
अस्मिन्सहस्रं पुष्पास्मिधमानाः स्वे गृहे।
इमं समिन्धिषीमद्यायुष्पन्तः सुवर्चसः ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ku Ch E Bū oकाम (= क्रमे?). — <sup>2</sup> Bū वत्तथा. — <sup>3</sup> xiii. 1. 59; vii. 60. 1. — <sup>4</sup> P दुहाना. — <sup>5</sup> Bi oवती. — <sup>6</sup> E सहेम. — <sup>7</sup> Cf. VS. iii. 41; Çāūkh. Çr. ii. 12. 1; Çāūkh. Gr. iii. 7. 2; Lāṭy. Çr. iii. 3. 1: Āev. Çr. ii. 5. 17. — <sup>8</sup> K Bi oध्यचयन्नो; P oध्यचयंतो; E oध्यचयन्नो — <sup>9</sup> K oयां. — <sup>10</sup> Ch सचत नः; E रचतनुः; B रच पुनः. — <sup>11</sup> Cf. Çāūkh. Gr. iii. 7. 3. — <sup>12</sup> So emended; K Ku Bū Ch E पुष्यास्थिमाना; P तृष्याo; Bi पुष्याम सधमाना. — <sup>13</sup> Ch P समिधिo. — <sup>14</sup> Cf. Çat. Br. xiv. 9. 4. 23. —

त्वमय ईिंत ञ्चा त्वाय इधीमहीति । १३। ञ्चभूहूत देवयि प्रत्यानयति । १४ । यदि सर्वः प्रणोतः स्याहिष्यणायो त्वेतदाहितायेः । १५ । गृद्धोष्वनाहितायेः । १६ ।
इदं चिन्मे कृतमस्तीदं चिन्छक्कवानि ।
पितरिश्चन्मा वेदिन्निति । १९ ।
यो ह यजते तं देवा विदुर्यो ददाति तं मनुष्या यः श्चाद्वानि कुरुते तं पितरस्तं पितरः । १६ । ॥ १० ॥ ॥ ६९ ॥

॥ इत्यथर्ववेदे कौशिकसूच एकादशो ऽध्यायः समाप्तः॥

<sup>1</sup> xviii. 3. 42; 4. 88. — 2 xviii. 4. 65. — 3 Ch Ku सर्व. — 4 K Ch E P Bi प्रणीत. — 5 K त्येतद॰. — 6 K P गृह्यध्य॰; Bü गृह्येख्या॰; Bi गृह्येख्य॰. — 7 So E; the rest कृतमसीदं. — 8 K P चिक्क्तवा-निति; Bi Bü Ku Ch चिक्क्तवानि. —

## ॥ ऋों ॥

मधुपर्कमाहारियषन्दर्भानाहारयांते । १। अय विष्टरा-न्कारयति । २। स खल्वेकशाखमेव प्रथमं पाद्यं डिशाख-मासनं विशाखं मधुपर्काय। ३। स यावतो मन्येत तावत उपादाय विविच्यं संपर्याप्य मूलानि च प्रान्तानि च यथाविस्तीर्णं इव स्यादित्युपोत्कृष्यं मध्यदेशे ऽभिसंनद्य-ति । ४। ऋतेन ता सत्येन ता तपसा ता कर्मणा तेति संनद्यति । ५। अध ह मृजत्यतिसृष्टो डेष्टा यो ऽस्मान्डे-ष्टि यं च वयं डिष्मः । ६। अस्य च दातुरिति दातारमी-

<sup>1</sup> Daç. Kar. and Ath. Paddh. place the description of the अर्घ ceremony into the middle of the faars (Kāuç. 76. 9); cf. Jolly, Das Dharmasūtra des Viṣṇu und das Kāṭhakagṛhya. Both paddhatis introduce it with with the words ग्रन स्थाने मधपर्क उच्चते. Then Daç. Kar. त्राचार्यो गृहगतं कर्म करोति। पुनः त्राचार्यः।) वेदिकामध्ये खिस्त-वाचनं करोति (cf. Kāuç. 137. 4, note); Ath. Packth. श्राचार्यो गृहागते ददं कर्म कुर्वीत । वर त्रागत्य । ब्राह्मणान् स्विक्त वाचियला । वराय मधुपर्के द्दाति । मधुपर्कमाहारियथन् । दभीनाहारयति । पुनर्दाता वद्ति । ग्राचार्यो वद्तिः — 2 Bü उपादायाधिविविभ्य (!) — 3 Ch स्यादपोत्कृष्यः — 4 K P Bi पिसंनह्यतिः — 5 Ath. Paddh. ऋतेन ला etc.। इति मध्यादभिसंनह्यति । मध्ये ग्रंशीन्करोतिः Dac. Kar. वि-ष्टरचयं कृत्वा। साधु भवानास्तामर्चियथामी भवनामिति दाता वदति। विष्टरा भीः प्रतिगृह्यतां(!)। प्रतिगृह्धामि। ऋतेन ला etc. इति मध्ये देशे जिस्तंनह्यति — 6 Bi द्वेद्यां; ef. su. 15. — 7 Ath. Paddh. ऋति-मुष्टो देष्टेति मंत्रेण विष्टरान्करोतिः Daç. Kar. वरो वदति । ऋति-सृष्टो etc. -

स्रते। 9। अयोदकमाहारयित पाद्यं भी इति । ६। हिर-ग्यवर्णाभिः प्रतिमन्त्र्यं दक्षिणं पादं प्रथमं प्रकर्षति। मिय ब्रह्म च तपश्च धारयाणीति। ए। दक्षिणे प्रसालिते मियं प्रकर्षति। मिय स्त्र्यं च विशश्च धारयाणीति। १०। प्रसालितावनुमन्त्रयते।

इमी पादावविनक्ती बासणं यशमावताम्।
आपः पादावनेजनीर्हिषन्नं भे निर्देहन्तु मे १ ॥ ११।
अस्य च दातुरिति दातारमीश्वते। १२। अश्वासनमाहारयति। सविष्टरमासनं भी इति १ १३। तिस्मिन्प्रत्यङ्मुख
उपविश्वति। १४। विमृग्वरीं पृष्यिवीमित्येतया विष्टरे
पादी प्रतिष्ठापाधिष्ठितो हेष्टा यो उस्मान्हेष्टि यं च वयं
हिष्मः १ १५। अस्य च दातुरिति दातारमीश्वते। १६।
अश्वोदकमाहारयत्यर्ध्य भो इति १ १९। तस्रतिमन्त्रयते।
अन्तानां मुखमिस मुखमहं श्रेष्टः समानानां भूयासम्।
आपो ऽमृतं स्थामृतं मा कृणुत दासास्माकं वहवो

¹ K P भो3. — ² Daç. Kar. पायं भो इति दाता वदित प्रतिगुह्यतां प्रतिगुन्ह्यामि वरो वदित. — ³ Ath. Paddh. and Daç.
Kar. हिर्ष्यवर्णा इत्यपूतिन (i. 33) उदकं वरस्य प्रति अभिमंत्रयते. —
⁴ Ath. Paddh. वरस्य पादो यज्ञमानः (Cod. °नं) प्रवालयते. — ⁵ Bü
Ch °नेजनिर्द्धिः — ॰ Daç. Kar. हिषितं. — ¹ Daç. Kar. निर्हतं तु
मे. — ° Cf. Āit. Br. 8. 27. — ² K P भो3. — ¹ Ath. Paddh.
दाता वदित. — ¹¹ xii. 1. 29. — ¹² Bi देखां; cf. -फ. 6. — ¹³ Ath.
Paddh. विमुखरीमिति दिशाखं विष्टरमामनं निद्धाति। एकशाखं पादी
निद्धाति। अधिष्ठतो etc. — ¹⁴ K P भो3. — ¹⁵ Ath. Paddh.
दाता प्रेषं ददाति. — ¹⁶ KChE P Ku and Daç. Kar. कृषुष्ट. — ¹¹ So
(with double sandhi) all MSS. and Daç. Kar.; cf. the introduction. —

भवन्तश्यावद्गोमन्भयासुं पुष्टमों भूभुंवः स्वर्जनदोमिति १ । १६ । तूष्णीमध्यात्मं निनयित । १९ । तेजो ऽस्यमृतमसीति ललाटमालभते । २० । अथोदकमाहारयत्याचमनीयं भो दित । १९ । जीवाभिराचम्य । १२ । अथासी मधुपर्क वेदयनो द्यनुचरो मधुपर्को भो दित । १३ । हाभ्यां
शाखाभ्यामधस्तादेकयोपरिष्टात्सापिधानम् । १४ । मधु
वाता स्रातायत दत्येताभिरेवाभिमन्त्रणम् । १५ । तथा
प्रतिमन्त्रणम् । १६ । ॥ १ ॥ ॥ ९० ॥

मधु वाता ऋतायते मधु क्षरित सिन्धवः। माध्वीर्गावो भवन्तु नः ॥ मधु नक्तमुतोषसो मधुमत्पार्थिवं रजः। माध्वीर्नः सन्त्वोषधीः॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> K Ku Bi भवन्य॰. — <sup>2</sup> So emended; MSS. पृष्टी. — <sup>8</sup> P ॰ दो३-मिति - 4 Ath. Paddh. दाता ऋर्घमिमंत्रयति वर्ख प्रति -<sup>5</sup> Ku Bü P **॰ध्यात्मित्रि॰**; E **॰ध्यात्मित्रिः**; Ku **न्यात्मं. — <sup>6</sup> A**th. Paddh. वरस्रांजनि दाता तृष्णीं निनयति (!). - 1 Daç. Kar. मुखं विमार्ष्टि - $^8$   $\mathrm{KP}$  भो $\mathrm{3}$ . -  $^9$   $\mathrm{Ath.Paddb}$ . दाता वदित प्रैषं कर्तारं (Cod. कर्ता) प्रति -10 Ath. Paddh. and Daç. Kar. जीवा खिति सूत्रीन (xix. 69. 1 fg.: cf. Dārila to Kāuç. 3. 4; Vāit. Sū. 1. 19) चिराचमनं करोति वरः — 11 K P भो3. — 12 Ath. Paddh. इति वदति — 18 Ath. Paddh. and Daç. Kar. निशाखं मधुपकीय (cf. sū. 3) द्वाभ्यां etc. as in Kāuç. — 14 Ath. Paddh. मधु etc. इति विभिरेताभिरेव वराभिमंत्रणं. Cf. RV. i. 90. 6-8; Māitr. S. ii. 7. 16 (Vol. ii. p. 99); VS. xiii. 27; Çat. Br. xiv. 9. 3. 11-13; Kāuç. 118. 1. These mantras occur also in the Kashmir-çākhā (cf. Roth. Der Atharvaveda in Kaschmir, p. 23). The verses are given in full at the beginning of the next kandıkā. -15 E interchanges this pada with the third pada of the next verse like RV.; VS. and Maitr. S. arrange the padas still differently. -

मधुमान्नो वनस्पतिर्मधुमाँ ऋस्तु सूर्यः। मधु द्यौरस्तु नः पिता॥ १।

तत्मूर्यस्य न्वा चस्रुषा प्रतीक्ष्<sup>1</sup> इति प्रतीक्ष्ते । २। अयुतो ऽहं देवस्य ता सवितुरिति प्रतिगृह्य पुरोमुखं प्राग्दराई निद्धाति । ३ । पृथिव्यास्ता नाभौ सादयाम्य-दित्या उपस्य इति भूमी प्रतिष्ठाय । ४ । हाभ्यामङ्ग-लिभ्यां प्रदक्षिणमाचात्यानामिकयाङ्गस्याङ्गप्रेन च संगृद्ध प्राम्नाति । । । श्रों भूस्तत्सवितुर्वे रेएयं भूः स्वा-हेति प्रथमम् । ६ । भर्गो देवस्य धीमहि भुवः स्वाहेति डितीयम् । १ । धियो यो नः प्रचोदयात्स्वः स्वाहेति तृतीयम् । ६। वयं देवस्य धीमहि जनत्स्वाहेति चतुर्थम् । ए। तुरं देवस्य भोजनं वृधन्स्वाहेति पञ्चमम् । १०। करन्खाहेति षष्टम् । ११ । रुहत्स्वाहेति सप्तमम् । १२ । महत्स्वाहेत्यष्टमम् । १३ । तत्स्वाहेति नवमम् । १४ । शंस्वाहेति दशमम्। १५। स्रोमित्येकादशम्। १६। तृष्णीं हादशम्। १९। तस्य भूयोमात्रमिव भुक्का बा-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> K and Daç. Kar. प्रतीचत. — <sup>2</sup> Cf. VS. (Kāṇvaçākhā ii, p. 58 of Weber's edition); Kāty. Cr. ii. 2. 15; Lāṭy. Cr. iv. 11. 10; Vāit. Sū. 3. 8; Gop. Br. ii. 1. 2. — <sup>3</sup> Ath. Paddh. मधुपर्वमीचते. — <sup>4</sup> xix. 51. 1, 2; Ath. Paddh. ऋयुतो ऽहमिति सूतेन देवस्य लेति ऋक्. — <sup>5</sup> Cf. VS. (Kāṇvaçākhā ii., p. 58 of Weber's edition); Kāty. Cr. ii. 2. 17; Çāñkh. Çr. iv. 7. 6; Lāṭy. Cr. iv. 11. 12; Gop. Br. ii. 1. 2; Vāit. Sū. 3. 10; cf. Ind. Stud. ii. 307. — <sup>6</sup> Ath. Paddh. भोजनवत. — <sup>7</sup> RV. iii. 62. 10<sup>a</sup>, and in other Samhitās. — <sup>8</sup> RV. iii. 62. 10<sup>b</sup>, etc. — <sup>9</sup> RV iii. 62. 10<sup>c</sup>, etc. —

स्रणाय श्रोनियाय प्रयहेत्। १६। श्रोनियालाभे वृष-लाय प्रयहेत्। १९। अषाण्ययं निगमो भवति। सोममेतित्पवतं यितं चाश्रीत ब्रास्णाः। माब्राह्मणायोहिष्टं दात मा सोमं पात्वसोमप इति । । २०।॥ २॥॥ ९९॥

दिध च मधु च ब्राह्मी मधुपर्कः। १। पायस ऐन्द्रो मधुपर्कः। १। मधु चाज्यं च सौम्यो मधुपर्कः। ३। मन्थश्वाज्यं च पौष्णो मधुपर्कः। ४। श्वीरं चाज्यं च सारस्वतो मधुपर्कः। ५। सुरा चाज्यं च मौसलो मधुपर्कः। ६। स खल्वेष इये भवित सौचामएयां च राजसूये च। ९। उदकं चाज्यं च वारुणो मधुपर्कः। ६। तेलं चाज्यं च श्वावणो मधुपर्कः। ६। तेलश्व पिएदश्व पारिवाजको मधुपर्कः। १०। इति खल्वेष नविधो मधुपर्को भवित । १९। श्राह्मी गां वेदयन्ते गौभी इति १०। तान्प्र-

भूतमिस भवदस्यचं प्राणी बहुर्भव। ज्येष्ठं यसाम नामत

 <sup>1</sup> E श्रोवियखालांसे. —
 2 Bü अथायिनिसगमो; K P अथाप्रियं निगमो; Ku अथाप्रियं निगमो; Ch अथाप्रियंगमो; Bi अथाप्रयं चिगमो. —
 3 K P Ch पिवति; Bi °ते. —
 4 K P Bi °सोमपितिः —
 4 K P Bi °सोमपितिः Ch °सोमितिः —
 5 Cf. Lâty. Cr. ii. 12. 17; Ind. Stud. x. 61-63. —
 6 K E Bi and Ath. Paddh. ब्राइस्यो; Bü Ku Ch P as above. —
 7 E पीष्ट्योः —
 8 So E; Bü खल्बेख; K Ku Ch P Bi खल्बेख. K Ku Ch P Bi खल्बेख. —
 9 P खीचामख्यां —
 10 E P परि॰. —

 11 Here P inserts स. —
 12 K P भो३ —
 13 Daç. Kar. दाता ब्रुयात. —
 14 Daç. Kar. आचार्यों गां (Cod. गी:) प्रतिमन्तयेत; Ath. Paddh. मंचं (Cod. गंवे) वरः —

श्रों भूभुंवः स्वर्जनदोमिति । १३ । श्रातमृजति । मातादित्यानां दुहिता वसूनां स्वसा रुद्राणाममृतस्य नाभिः ।

प्र णो<sup>8</sup> वोचं चिकितुषे जनाय मा गामनागामिदितिं विधर्म ॥

श्चीं नृणानि गौरिह्मत्याह । १४। मूयवसादित प्रितिष्ठमानामनुमन्त्रयते। १५। नालोहितो मधुपर्को भवित । १६। नानुज्ञानमधोमह डित कुरुतत्येव व्यात्। १९। स्विधित मैनं हिंसीरिति शलं प्रयद्धति । १६। पाप्मानं मे ऽप जहीति कर्तारमनुमन्त्रयते। १९। श्चाप्मेयीं वपां कुर्युः। २०। श्चिप वा व्यास एव प्राश्मीयात्तदेवतं हित बिवर्भवित । २१। श्चास सानमनुलेपनं मालाभ्यञ्जनिमिति । २२। यदवोपसमाहार्यं भवित तदुपसमाहत्य। २३। श्चाप्मे पासकाः प्राणोपासकाः सो भी दित वेदयन्ते । २४।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> KP °दो३मिति. — <sup>2</sup> Ath. Paddh. गां विसर्जयित त्राचायों दूते. — <sup>3</sup> So all MSS. (except Ku) and Daç. Kar.; Ku गु. — <sup>4</sup> RV. viii. 101.15; Āçv. Gr. i. 24. 52; Pār. Gr. i. 3. 27; Gobh. Gr. iv. 10. 9; Laṭy. Çr. i. 2.13. — <sup>5</sup> KBü Ch विधष्टों; EPB Ku विधष्ठों; Daç. Kar. विसष्ठः('). — <sup>6</sup> Ath. Paddh. गीसुणानि (') ददाति. — <sup>7</sup> vii. 73. 11. — <sup>8</sup> This word is wanting in K Bü Bi P. — <sup>9</sup> Ch नानुज्ञाम॰; E नानुज्ञातम॰. — <sup>10</sup> Cf. (āāīkh. Gr. ii. 15. 3; Āçv. Gr. i. 24. 51; Par. Gr. i. 3. 30; Gobh. Gr. iv. 10. 22; Lāṭy. Çr. i. 2. 12. — <sup>11</sup> Cf. Kāuç. 44. 30. — <sup>12</sup> E ॰पीव. — <sup>13</sup> KE ॰हैवतं. — <sup>14</sup> E Ku मास्त्रा॰: Ch मास्त्राभ्या॰. — <sup>15</sup> P Bi Bū सा. — <sup>16</sup> K भो3. — <sup>17</sup> Ath. Paddh. वस्त्रासंकारादि सर्व समाहृत्य ददाति । प्राप्योपासकाः स्त्रो भो हित दाता वदित. —

तान्प्रतिमन्त्रयते¹। भूयांसो² भूयासा ये च नो भूयसः³का-ष्टापि⁴ च नो ऽन्ये⁵ भूयांसो जायन्ताम। २५। अस्य च दातु-रिति दातारमोश्चते॰। २६। अथानाहाराः प्राप्यानाहाराः स्मो७ भो॰ इति वेदयन्ते। २९। तान्प्रतिमन्त्रयते॰। अनादा भूयासा ये च नो ऽन्नादान्काष्टीपि¹०.¹¹ च नो ऽन्ये¹² ऽन्नादा भूयांसो जायन्ताम्। २५। अस्य च दातुरिति दातारमीश्चते । २९। आहते³ ऽन्ने जुहोति यन्ताम कामयमाना इत्ये-तया¹⁴। ३०।

यकाम कामयमाना इदं कृषमित ते हिवः।
तनः सर्वं समृध्यतामधैतस्य हिवषो वीहि स्वाहेति।३१।
एष ञ्राचार्यकल्प एष चृत्विक्कल्प एष संयुक्तकल्प एष
विवाहकल्प एषो ऽतिधिकल्प एषो ऽतिधिकल्पः।३२।
॥ ३ ॥ ॥ ९२ ॥

## ॥ इत्यथर्ववेदे कौिशिकसूचे द्वादशो ऽध्यायः समाप्तः॥

¹ Ath. Paddh. and Daç. Kar. आचार्य:. — ² So emended; MSS. of the text and Paddhatis भ्यसी; cf. sū. 28. — 3 Daç. Kar. has 4 E Bi काष्ट्राप; Daç. Kar. काष्ट्राप. Is the a colon here. passage to be read: ये च नो भयांसः काष्ठापि etc.? — 6 Daç. Kar. ग्राचार्यः. — 7 K Bü P and Ath. Paddh. 8 K P भो3. — " K तानान्त्रयते; Ath. Paddh. ग्राचार्यो मन्त्रयते; Daç. Kar. दाता वद्ति -- 10 So emended; MSS. of the text and Daç. Kar. नादा का॰; cf. the accusative भूमसो in sū. 25. -11 E काष्ठापि; Dac. Kar. काष्टापि. Is the passage to read: ये च नी রোরা: काष्टापि etc.? — 12 K ते. — 13 E and Dac. Kar. স্নাক্তরি; B म्राहते — 4 xix. 52. 5; but note, the सक्तज्यां in the next sutra; Ath. Paddh. यत्काम इत्येकया विवाहे वस्त्रायी ऋन्यच हस्तहोमः। ... अथागते आचार्यो (!) विवाहे वराय मधुपको देयः । अस्येभ्य अतुर्व र्णकेस्यो द्रवाच्येस्ययतुरात्रमोणेस्यय गृहागते मधुपर्कः देयः। मधुपर्कः समाप्तः -

## ॥ उद्यों ॥

अथाङ्गतानि । १। वर्षे । २। यक्षेषु । ३। गोमायु-वदने । ४। कुले कलहिनि । ५। भूमिचले । ६। आहि-त्योपप्रवे । १। चन्द्रमस्त्र्यं । ६। आषस्यामनुद्यत्याम् । १। समायां दारुणायाम् । १०। उपतारकशङ्कायाम् । ११। बाह्यणेष्वायुधिषु । १२। दैवतेषु नृत्यत्मु च्योतत्मु हसत्सु गायत्मु । १३। लाङ्गलयोः संसर्गे । १४। रञ्जो-स्तन्तोश्च । १५। अग्रिमंसर्गे । १६। यमवत्सायां गवि । १९ । वडवागर्दभ्योमानुष्यां च । १६। यच धेनवो लोहितं दहते । १९। अनुहि धेमुं धयति । २०। धेनो धेमुं धयन्याम् । २१। आकाश्येने । २२। पिपील्लानाचारे । २३। नीलमक्षानाचारे । २४। मधुमक्षानाचारे । २५। अनुद्वि । स्व । इविः - दक्ष उदकोन्मोले । २६। तिलेषु समतेलेषु । २९। हविः-

¹ So (चन्द्रमसशीष॰) K Ku Bü Bi P E; Ch चन्द्रमसाचोष॰. — ² So emended; K P Ch (prim. man.) ॰नृदंखां: E Bi ॰नृद्द्धां: Ku Ch (sec. man.) ॰नृद्द्खां; Bü ॰नृद्द्खां. — ³ So emended; MSS. द्वेतपु: cf. Kāuc. 6.34: 105. 1. — ¹ E अनुद्धेः Ku Bi अनद्धिः. — ³ So emended; MSS. घनुर्धे॰. — ⁵ So emended; MSS. घनुर्धे॰. — ⁵ So emended: MSS. घनुर्धे॰. — ¹ K (॰चारे)नान्यात. — ⁵ E विद्रीणें. — ³ Ch (prim. man.) ॰नोनेषु सतेषु. —

ष्विभमृष्टेषु । ३० । प्रसंबेष्वावर्तेषु । ३१ । यूपे विरोह-ति । ३२ । उल्कायाम् । ३३ । धूमकेती मप्तिष्टिपधू-पयित । ३४ । नक्षचेषु पतापतेषु । ३५ । मांसमुखे नि-पति । ३६ । अनयाववभासे । ३९ । अयो श्वसिति । १३६ । सिपिषि तेले मधुनि च विष्यन्दे । ३९ । याम्ये ऽयी श्वालां दहित । ४० । आगन्ती च । ४९ । वंशे स्कोटित । ४२ । कुम्भोद्धाने विकसत्युखायां सक्तुधान्यां च । ४३ । ॥ ९३ ॥

अथ यनैतानि वर्षाणि वर्षनि घृतं मांसं सधु च यिद्धरायं यानि चाप्पन्यानि घोराणि वर्षाणि वर्षनि ति तत्पराभवति कुलं वा यामो वा जनपदो वा। १। तच राजा भूमिपतिर्विद्यांसं ब्रह्माणिमछेत् ११। एष ह वै विद्यान्यद्गृविद्धरोवित्। ३। एते ह वा अस्य सर्वस्य शमियतारः पालियतारो यद्गृविद्धरसः । ४। स आ-

¹ So emended; MSS. यूपो. — ² K P E Bi धूमकेतुः. — ³ So emended; MSS. ॰म्स्वो. — ⁴ So emended; MSS. ॰म्स्वमास. Cf. Kāuç. 130. 1. — ⁵ Ch E । अपी. — ⁶ K समित; E चमित. — ³ So KuP; Bi विष्यदे; Bü Ch E विष्यन्दे; Kिवस्रंदे; cf. Kāuç. 132. 1. — 8 So emended; K Ku P Bi Bü E Ch (sec. man) ग्रास्थे ऽपि:: Ch (prim. man.) ग्रास्थे ऽपि:: — ° Ch शाला. — ¹⁰ K P वंश. — ¹¹ Thus with double sandhi (for कुम उद्धाने) all MSS.: see the introduction. — ¹² K पक्षा; cf. the first stanza of the mantra, sũ 14. — ¹¹ Ch (prim. man.) यदिरिखं; Ch (sec man) यदिरिखं; cf. the first stanza of the mantra, sũ. 14; P Bũ have a colon here, as in sũ. 14. — ¹⁴ K याच्यन्यानि. — ¹⁵ The passage beginning with the word घृतं and ending here is wanting in Bi; the first part of it is metrical as in the mantra, sũ. 14. — ¹⁶ Ch (prim. man.) प्रदाणि. — ¹⁻ Bü समियतारः — ¹௧ The passage beginning with एते and ending here is wanting in

होपकल्पयध्वमिति। ।। तदुपकल्पयन्ते कंसमहते वसने
पुडमाज्यं शान्ता श्लोषधीनेवमुदकुम्भम् । ६ । चीणि
पर्वाणि कर्मणः पौर्णमास्यमावास्ये पुण्यं नक्षत्रम् । ९ ।
श्लापि चेदेव यदा कदा चिदातीय कुर्यात् । । । स्नाती
प्रहतवसनः सुरिभवितवान्कर्मण्य उपवसत्येकराचं चिराचं
षड़ाचं डादशराचं वा। । डादश्याः प्रातयेचैवादः पतितं
भवति तत उत्तरमिमुपसमाधाय । १० । परिसमुद्य
पर्युक्ष्य परिस्तीयं बर्हिरूदपाचमुपसाद्य परिचरणेनाज्यं
परिचर्य। ११ । नित्यान्पुरस्ताडोमान्हुत्वाज्यभागी च । १२ ।
श्लाप्य जहोति । १३ ।

घृतस्य धारा इह<sup>®</sup> या वर्षिन्त पक्कं मांसं मधु च यिंड-राह्यम्<sup>®</sup>।

डिषन्तमेता ऋनु यन्तु वृष्टयो ऽपां वृष्टयो बहुलाः<sup>१</sup> सन्तु मह्मम्॥

लोहितवर्षे मधुपांसुवर्षे यहा वर्षे घोरमनिष्टमन्यत् । हिषनामेते अनु यन्तु सर्वे पराञ्चो यन्तु निवर्तमानाः॥ अयये स्वाहेति हुत्वा । १४। दिव्यो गन्धर्वे इति<sup>®</sup> मातृनाम-

KP: it is probably a gloss. The same passage is interpolated in Bi before उपनमति below, sū. 9. —

¹ K omits the passage beginning here, and continuing through the next three sūtras, but reads instead: बाह्यतः शान्तवृत्तस्थिभं प्राञ्चमुप्समाधाय परिस्तीर्थ etc., as in sū. 11. — ² Bā मर्भणः. — ³ P कम्खानुष्णः E कर्मखुष्णः. — ³ Bā द्वाद्शाः. — ³ Bā त्रामि. — ³ Ch (prim. man) यद्विरिख्यम्; Ch (sec. man.) यद्विरिख्यम्: cf sū. 1. — ² So all MSS.; Weber. Omina und Portenta, p. ३४० reads व्हानं. — ³ ii. 2. 1. For the मातृनामानि (सूतानि) and the मातृनगण् of the gaṇamālā, Ath. Parig. ३४. 4, see Kāuç. 8. 24, and note. —

भिर्नुहुयात । १५। वरमनद्वाहं ब्राह्मणः कर्ने दद्यात्। १६। सीरं वैश्यो ऽश्वं प्रादेशिको प्रामवरं राजा । १९। सा तत्र प्रायश्चित्तिः । १८।॥ २॥॥ ९४॥

अथ यवैताति यक्षाणि दृश्यन्ते तद्यथैतन्मर्कटः श्वा-पदो वायसः पुरुषह्पमिति तदेवमाशङ्क्यमेव भवति।१। तत्र जुहूयात् । २।

यन्मर्कटः श्वापदो वायसो यदीदं राष्ट्रं जातवेदः प-पुरुषरस्रसमिषिरं यत्पताति । [ताति

डिषन्तमेते अनु यन्त्र सर्वे पराच्चो यन्त्र निवर्तमानाः॥ अयये स्वाहेति हुना । ३। दिच्चो गन्धर्व इति मातृनामः भिर्जुहुयात् । ४। सा तच प्रायिश्वित्तिः । ५।॥ ३॥॥ ९५॥

श्रथ ह गोमायू नाम मराहूकी यच वदतस्तद्यन्मन्यन्तें मां प्रति वदतो मां प्रति वदत इति तदेवमाशङ्क्यमेव भवति। १। तच जुहुयात्। २।

यहोमायू वदतो जातवेदो ऽन्यया° वाचाभि<sup>¹</sup> जञ्ज-——— भातः¹¹।

¹ Bü E ॰चरं. — ² E ॰पंदो. — ³ K मर्क. — ⁴ Ch (prim. man.) बदीदं; the rest. as above; Weber, ibid. p. 354, emends to यद्दं. — ⁵ K राष्टं. — ⁶ So emended; MSS. यः पतातिः the pāda disturbs the metre of the stanza. which is without it good triṣṭubh. — ² ii.2.1. For the मातृनामानि (मूतानि) and the मातृगण् of the gaṇamālā, Ath. Pariç. 34.4. see Kāṇc. 8.24. and note. — ⁵ So emended with Weber. ibid. p. 356: MSS. वदतसद्यान्यको. — ⁰ Bi न्यथा or न्यधा. — ¹⁰ Thus emended; MSS. वाचामांभ. The words are to be read metrically वाचा ग्राम. — ¹¹ So emended with Weber, as third person dual subjunctive of the intensive: MSS. बझमानः. Cf. Kāṇç. 114. 2. —

रथंतरं वृहच सामैतद्विषनामेताविभ नानदैताम ॥
रथंतरेण त्वा वृहच्छमयामि वृहता त्वा रथंतरं शमयामि।

इन्द्रामी ता ब्रह्मणा वावृधानावायुष्मन्तावुत्रमं ता कराषः॥

इन्द्राग्निभ्यां स्वाहेति हुत्वा । ३ । दिव्यो गन्धर्व इति मातृनामभिर्जुहुयात् । ४ । सा तत्र प्रायश्वित्तिः । ५ । ॥ ४ ॥ ॥ ९६ ॥

अथ यवैतत्कुलं कलहि भवति तिसक्तिगृहीतिमि-त्याचस्रते । १। तच जुहुयात् । २। आराद्रातिमिति हे<sup>7</sup>। ३।

अयाश्वामे ऽस्यनिभशस्तिश्व सत्यिमह्वमया असि। अयासा मनसा कृतो ऽयास्यं हव्यमूहिषे ।

¹ E ॰वमो. — ² Thus emended with Weber, Omina und Portenta, p. 356, as subjunctive third dual middle with secondary ending of the intensive; K Bü नानुदेताम; Ch P Bi Ku नानुदेवताम; E नानुदेवताम, — ³ K P Bü बृहदा; E बृहतां. — ¹ E ॰ना उत्तमं as at Kāuç. 97.6. — ⁵ ii. 2. 1. For the मातृनामानि (सूतानि) and the मातृगण of the gaṇamālā, Ath. Pariç. 34. 4. see Kauç. 8. 24, and note. — ⁶ E B ॰मिते. — ² viii. 2. 12. 13. — ³ Thus emended; MSS. ॰वमया. Cf. Kāuç. 5. 13. — ³ Thus emended; Ch E Bi Bü Bh यासा (so also in Kāuç. 5. 13); K यासा (so also in Kāuç. 5. 13); P reads यासा here, but यसा in kaṇḍikā 5; Ku यासान; Antyeṣṭi. यासा; Māitr. S. दया: सन्: Çāñkh. Çr. यासं: Weber, Omina und Portenta, p. 357, conjectures दयास्तं. — ¹º MSS. of the text ॰मूहिष (आ); Antyeṣṭi. ॰मृहिष: I; Ath. Paddb. ॰मृहिष: I; cf. Kāuç. 5. 13. —

अया नो घेहि भेषजं ॥ स्वाहेत्ययो हुना । ४। तत्रैवेतान्होमाञ्जुहुयात । ५। आरादियं क्रव्यादं निरूहञ्जीवातवे ते परिधिं द-धार्मि ।

इन्द्राग्नी त्वा ब्रह्मणा<sup>6</sup> वावृधानावायुष्मन्तावुत्तमं<sup>7</sup> त्वा कराथः ॥

इन्द्रायिभ्यां स्वाहेति हुत्वा। ६। ऋपेत एतु निऋतिरि-त्येतेन सूक्तेन जुहुयात्। ७।

अपेत एतु निर्क्शतिर्नेहास्यां अपि किं चन। अपास्याः सत्वनः पाशान्मृत्यूनेकशतं नुदें ॥ ये ते पाशा एकशतं मृत्यो मत्याय हन्तवे। तांस्ते यज्ञस्य मायया सर्वाण् अपं यजामसि॥

<sup>1</sup> Thus emended; Antyesti. Aut Life; MSS. of the text and Ath. Paddh. आ नो धेहि; Māitr. S., Kāty. Çr. and Çānkh. Çr. अया नो भेहि; cf. Kāuç. 5. 13. — 2 The verse occurs in Kāuç. 5. 13 and with more or less variation at Māitr. S. i. 4 3; Kāth. S. v. 4; Kāty. Cr. xxv. 1. 11; and Çāūkh. Cr. iii. 19. 3. —  $^3$  Ch E P Bi Ku होमान्: the rest होमां. — 4 K Bü P Ku निरूहं; Ch E Bi निरुहं; cf. viii. 2. 9°. — 5 Ch (prim. man.) परि दधामि; E P B ददामि; the two padas ending here are identical with viii. 2. 9cd. - 6 K ब्रह्मणां — <sup>7</sup> E ता उत्तमं, as at Kāuç. 96, 3; Ch (prim. man.) ॰धा-नायुवाष्मंतायुत्तमं - ' K •स्मा: P स्मा"3. - 9 Thus emended with Weber, Omina und Portenta, p. 358; MSS. AU. Possibly the entire pada originally stood as follows: नेहासा॰ ग्राप किं चन Cf. note 8. — <sup>¹⁰</sup> K त्रपस्थात्स॰; Bü त्रपास्थात्स॰; E त्रापास्थाः; P ग्रपस्या. — 11 E मत्वंन:. — 12 The pratīka of this stanza occurs at Vāit. Sū. 38. 1. — 13 Weber, ibid. reads सर्वानप. —

निरितो यन्तु नैर्ज्ञात्या मृत्यव एकशतं परः । सेधामैषां यत्तमः प्राणं ज्योतिश्व दध्महे ॥ ये ते शतं वरुण ये सहस्रं यिज्ञयाः पाशा वितता महानाः।

तेभ्यो अस्मान्वरुणः सोम इन्द्रों विश्वे मुज्जन्तु मरुतः स्वकाः ॥

ब्रह्म भाजदुदगादनारिक्षं दिवं च° ब्रह्मावाधूष्टामृतेन<sup>10</sup> मृत्युम्<sup>11</sup>।

ब्रह्मोपद्रष्टा सुकृतस्य साञ्चाद्यह्मास्मद्रप<sup>12</sup> हन्तु शमलं तमश्च<sup>13</sup> ॥ ७ ।

वरमनद्वाहिमिति समानम् । ए। ॥ ५॥ ॥ ९७ ॥

अथ यनेतङ्क्तमिचली भवति तत्र जुहुयात्।१। अञ्जूता द्यौरच्युतमन्तरिक्षमच्युताभूमिर्दिशो अच्युता इमाः।

¹ K E P Bi नैर्म्हारा; Bu नैर्म्हारा. — ² This division is according to Ch K Bu E Ku; Weber, ibid. joins this word to the next pada; cf. note 4. — ³ Thus emended; MSS. संघामेषां. — ⁴ Weber, ibid., having placed the word पर: at the head of this pada. emends यत्तमः to तमः, metri causa; cf. note 2. E reads य उत्तमः; Ku पतमः. — ⁵ K Bi द्रमहे; P द्रमहे. — ⁶ E ऽये. — ¹ Bu इन्हो. — ⁶ Cf. for this stanza Kāty. (r. xxv. 1. 11. — ९ The words दिवं च, which disturb the metre, appear in all MSS. — ¹⁰ Thus emended; KCh ब्रह्मावाघृष्टा॰; Ku ॰घृष्टा॰; Bi ॰घोष्टा॰; E ॰घृष्टा॰; P ब्रह्मावाघृष्टा॰; Ku ॰घृष्टा॰; Bi ॰घोष्टा॰; E ॰घृष्टा॰; P ब्रह्मावाघृष्टा॰. — ¹¹ K P B मत्यं; Bu चत्यं. — ¹² K ॰स्मतपः by cancelling the syllable स्मृद्ध and reading ब्रह्माप good tri-tubh metre may be constructed. — ¹³ Ch तपश्च. — ¹⁴ Cf. Kāue. 94. 16 fg. — ¹⁵ The pratīka of this hymn seems to be employed in Kāue. 35. 12, a fact not noted there. —

ञ्चचुतो ऽयं रोधावरोधाडुवो राष्ट्रे प्रति तिष्ठाति
जिणाः॥
यथा सूर्यो दिवि रोचते यथान्तरिक्षं मातरिश्वाभिवस्ते ।
यथाग्निः पृथिवीमा विवेशवायं ध्रुवो ञ्चचुतो ञ्चस्तु
जिणाः॥
यथा देवो दिवि स्तनयन्वि राजति यथा वर्षे वर्षकामाय वर्षति।

यथापः पृथिवीमा विवित्रुरेवायं ध्रुवो अच्युतो अस्त्रु जिष्णुः ॥

यथा पुरीषं नद्यः समुद्रमहोराचे अप्रमादं क्षरिना।
एवा विशः संमनसो हवं मे ऽप्रमादिमहोपा यन्तुं
सर्वाः॥

¹ Thus Ch (sec. man.); P Bi रोडावरोडाध्रवो; Bu रादाचाराडाध्रावा; Ch (prim. man.) रोधाट्ध्रवो; Ku रोडाडुवो; K E रोधावरोधाध्रवो; Weber, Omina und Portenta p. 359, note 1, suggests hesitatingly रोधनादवरोधाडुवो in order to fill out the triṣṭubh pāda. Cf. also the Pet. Lex. sub voce 1. रोध. — ² Ch वास; Ku वासा. — ³ Thus emended; Ch Bu E ॰वेग्रेवायं; K P Bi ॰वेग्रेवायं; Ku ॰वेग्रेवायं. — ⁴ So Bu; Ch Bi ॰वेग्रेवायं; Ku ॰वेग्रेवायं; K P ७वेगिरवायं; E पृथिवीमाविश्वेश्वरेवायं. — ⁵ This word is wanting in K. — ⁶ E श्रास. — ृ Bu विष्णु: — ॰ Thus emended; K Ku Ch P Bi प्रीषा: E परीषा; Bu प्रीषा. — ॰ Thus emended; K Ku Ch P Bi प्रीषा: E परीषा; Bu प्रीषा. — ॰ So Roth in Kuhn's Zeitschrift, xxvi, p. 62 fg. Weber, ibid. emends to the adjective प्रीषा. which may be supported by RV. v. 53. 9, मा वः परि शासरग्रः प्रीष्णा. — ॰ So all MSS.: Weber, ibid. reads ॰होपयान. —

हंहतां देवी सह देवताभिध्रुवा हढाच्युता मे असु भूमिः।

सर्वपाप्मानमपनुद्यास्मदिमनान्मे<sup>2,8</sup> हिषतो ऽनु वि-ध्यतु ॥

पृथिये स्वाहेति हुत्वा । २ । आ त्वाहार्षे ध्रुवा द्यौः सत्यं बृहदित्येतेनानुवाकेन जुहुयात् । ३ । सा तच प्रायश्वित्तिः । ४ । ॥ ६ ॥ ॥ ९ । ॥

अथ यचेतदादित्यं तमो गृह्णाति तच जुहुयात । १। दिव्यं चिचमृतूया कल्पयन्तमृतूनामुयं भ्रमयबुदेति । तदादित्यः प्रतरबेतु सर्वत आप इमां लोकाननुसं-चरित्त ॥

श्रोषधीभिः संविदानाविन्द्राग्री लाभि रक्षताम् । श्रुतेन सत्यवाकेन तेन सर्व तमो जहि ॥ श्रादित्याय स्वाहेति हुला। २। विषासहिं सहमानिम-

¹ So Ku; the rest देवीं. — ¹a Thus emended: MSS. दृढा अखुता, contrary to sandhi and the demands of the metre. — ² K P Bü सर्व. — ³ Thus Ch (sec. man.); E Ch (prim. man.) ॰पक्था असाद॰; K P Bü Bi ॰पन्थासाद॰: Ku सर्वपाशानंमपन्थानुदा ऋसाद॰. — ⁴ Thus emended with Weber, Omina und Portenta p. 359; MSS. दिषते न. — ⁵ Thus emended; Ch E P Bi Ku विध्ताति; K Bü विध्यात. — ⁶ vi. 87. 1; 88. 1; the anuvāka beginning at xii. 1. 1. — ² So K and Bü, the latter of which has the word twice: दिखे चित्रमृत्या कल्पयंतमृत्या कल्पयंतमृत् (!); Ch E P Bi and Bü once ॰मृत्या; Ku ॰मृया; Weber, Omina und Portenta, p. 361, note 1, emends to ॰मृत्या. — <sup>8</sup> K अमयंन्दिन; Weber, ibid. note 2, points out the fact that अमयदुद्ति is to be expected in accordance with the rules of grammar. — <sup>9</sup> Ch सर्वत. — ¹² Ch कृतेन. — ¹¹ Thus all MSS.; Weber, ibid. reads रचतात. — ¹² Ch कृतेन. —

त्येतेन सूक्तेन जुहुयात् । ३। रोहितैरुपतिष्ठते । ४। सा तत्र प्रायश्चित्तिः। ५।॥ १॥॥ ९९॥

श्रथ यवैतच्चन्द्रमसमुपप्रवितः तत्र जुहुयात् । १ । राहू राजानं त्सरित खरन्तमेनिमहः हिन्त पूर्वः । सहस्रमस्य तन्व इह नाष्याः शतं तन्वो वि नष्यन्तुः॥ चन्द्राय स्वाहेति हुत्वा । २ । श्रक्यूमं नश्चवाणीत्येतेन सूक्तेने जुहुयात्। ३ । सा तव प्रायश्चित्तिः। ४ । ॥ ५ ॥ ॥ १ ० ०॥

अथ यवैतदीषसी<sup>10</sup> नोदेति तत्र जुहुयात् । १। उदेतु श्रीरुषमः कल्पयन्ती<sup>11</sup> पूल्यान्कृत्वा पलित एतु चारः।

ऋतून्विभ्रती बहुधा विरूपान्मह्यं भव्यं विदुषो क-स्पयाति॥

## ऋौषस्यै<sup>13</sup> स्वाहेति हुत्वा।२। दिव्यो गन्धर्व इति मा-

¹ xvii. 1. — ² The रोहित hymns (cf. AV. xix. 23. 23) are the hymns of the thirteenth book of the AV. (xiii. 1-4). — ³ Bü ल्यात. — ⁴ Bü त्यांतमं. — ⁵ Thus according to a suggestion of Böhtlingk. The reading इह नात्मा has also been thought of: Ch K Bü P B इहानात्मा; E इहनात्मा; Ku इहानात्मा. Weber, Omina und Portenta, p. 362. emends to इहागत्म and suggests, ibid. note 2, इहानात्म as another possibility. The last emendation would however render the pāda hypercatalectic. — ⁶ Thus emended; MSS. नम्मतु. — ˚ vi. 128. 1. — ⁶ E मुनेण. — ⁶ Ku Bü E here insert the words रोहितक्पतिष्ठते; Ch has them on the margin. apparently erased by a second hand; they seem to be borrowed from the preceding kaṇḍikā, sūtra 4. — ¹º So Ku; Ch E ॰ दो-पिस; K Bü Bi P ॰ दोषसी; cf. Kāuç. 93. 9. — ¹¹ KPB कल्पयन्ति. — ¹² So Ku; the rest मोषसी. —

तृनामभिर्जुहुयात् । ३ । सा तत्र प्रायश्वित्तिः । ४ । ॥ ९ ॥ ॥ १०९ ॥

श्चय यनैतत्समा दारुणा भवति तन जुहुयात । १। या समा रुशत्येति प्राजापत्यान्वि धूनुते । तृप्तिं यां देवता विदुस्तां ता सं कल्पयामिस ॥ व्याधकस्य मातरं हिरण्यकुक्षीं हिरणीम् । तां ता सं कल्पयामिस ॥

यते घोरं यते विषं तिहुषत्मु नि द्ध्मस्यमुष्मिनिति बूयात् । २ । शिवेनास्माकं समें शान्या सहायुषा समाये स्वाहेति हुता। ३। समास्ताय इत्येतेन सूकेन जुहुयात्। ४। सा तच प्रायश्चित्तिः। ५। ॥ १०॥ ॥ १०२॥

अथ यत्रैतदुपतारकाः शङ्कले तत्र जुहुयात । १। रेवतीः श्रुश्चा डिषरा मदलीस्त्रची धूममन् ताः सं विशन्तु ।

परेगापः पृथिवीं सं विशन्वाप<sup>10</sup> इमां लोकाननु-संचरन्तृ<sup>11</sup>॥

अझः स्वाहेति हुत्वा । २ । समृत्पतन्तु प्र नभस्वेति<sup>12</sup> व-षीजुहुयात् <sup>13</sup>।३। सा तत्र प्रायश्चित्तिः।४।॥११॥॥१०३॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ii. 2. 1. For the **मातृनामानि** (स्क्रानि) and the **मातृग्ण** of the gaṇamālā see Kāuç. 8. 24. and note. — <sup>2</sup> KPBi **भवंति**. — <sup>3</sup> So emended; Ku प्राजापत्यं; the rest °पत्यां. — <sup>4</sup> Ku Bü देवतां. — <sup>5</sup> Thus the MSS.; Weber, Omina und Portenta. p. 365, reads °क्राचं. — <sup>6</sup> Ch K Bü द्धास्य . — <sup>7</sup> E श्रमे; Weber, ibid., emends to सा मे. — <sup>8</sup> KP समायुषा. — <sup>9</sup> ii. 6. 1. — <sup>10</sup> K विश्वाप. — <sup>11</sup> So KP; the rest °चरंत्य(द्याः). — <sup>12</sup> iv. 15. 1; vii. 18. 1. — <sup>13</sup> So K Bi P Bü; Eवर्षो; Ku वर्षा; Ch वर्षो. —

अथ यत्रेतद्वासणा आयुधिनो भवन्ति तत्र जुहु-यात् । १ ।

य श्रामुरा मनुष्य श्राह्मधन्वः पुरुषमुखाश्वरानिहं।
देवा वयं मनुष्यास्ते देवाः प्र विशामितः ॥
इन्द्रो नो श्रास्तु पुरोगवः स नो रक्षतु सर्वत।
इन्द्राय स्वाहेति हुता। २। मा नो विदन्नमो देववधेभ्य इत्येताभ्यां मूक्ताभ्यां जुहुयात्। ३। सा तत्र प्रायश्वित्तिः। ४। ॥ १२॥ ॥ १०४॥

अय यत्रेतद्देवतानि नृत्यन्ति च्योतन्ति हसन्ति गायन्ति वान्यानि वा ह्पाणि कुर्वन्ति य स्त्रामुरा मनुष्या मा

<sup>1</sup> So Ku Bü E Ch (sec. man.); KP Bi Ch (prim. man.) 되. — <sup>2</sup> P Bi ऋसुरा; cf. Kāuç. 105. 1, note 12. — <sup>3</sup> Ch मन्या. — <sup>4</sup> So with K P Bi Bü as Vedic nominative plural masculine; Ch E Ku •ঘন:; which is feminine. The entire pāda may perhaps originally have referred to female demons: या आसुरा मनुष्या आत्तधनूः; cf. note 1. Weber, Omina und Portenta, p. 367, reads: य त्रासुरा मनुषा স্মান্ত্র — 5 So emended; MSS. चराणिह. Weber ibid., note 3, suggests that पुरुष be read as a dissyllable for the sake of the <sup>6</sup> E ग्रविशीमहि; Ch (prim. man.) ग्रविशामहि. — 7 i. 19. 1; vi. 13. 1. These pratīkas, along with the pratīka of the mantra employed in this kandikā in सक्लपाउ, constitute the second ग्रभयगण of the gaṇamālā (Ath. Pariç. 34. 29): या ग्रसुरा (!two MSS, in accordance with the variants in notes 1 and 2: two other MSS. सासुरा) मनुष्या मा नो विद्रत्नमो देववधेश्व इत्यभयगणः ॥ २० ॥. For the first अभयगण see Kāuç. 16 8, note. Cf. also Kāuç. 105. 1. — 8 So emended; MSS. • हेवतानि; cf. Kāuç. 6. 34; 93. 13. — KuBüE; KPगायंत्रानां; Ch गायन्ति यान्यानि; Bi गायन्ति चान्याfor. — 10 This word is wanting in Ch Bi. — 11 Cf. the corresponding passages in the उश्चनसाञ्चतानि and the महाज्ञतानि, Ath. Paric. 73. 12 K P Bi **电 羽根**(1; cf. Kāuç. 104. 2, notes 1 12; 74. 4. and 2. —

नो विदन्नमो देववधेभ्य¹ इत्यभयेर्जुहुयात् । १ । सा तच प्रायस्त्रित्तिः । २ ॥ ॥ १३ ॥ ॥ १०५ ॥

अथ यनेतलाङ्गले संमृजतः पुरोडाशं श्रपयिता। १। अराग्यस्यार्धमभिवज्यं। २। प्राचीं सीतां स्थापयिता। ३। सीताया मध्ये प्राज्विमध्ममुपसमाधाय। ४। परिसमुद्य पर्युख्य परिस्तीये विहिः शम्याः परिधीन्कृता। ५। अथ जुहोति। वित्तिरिस पुष्टिरिस श्रीरिसं प्राजापत्यानां तां तां तां सिय पुष्टिकामो जुहोमि स्वाहा। ६।

कुमुडती पुष्किरिणी सीता सर्वाङ्गशोभनी। कृषिः सहस्रप्रकारा प्रत्यष्टा श्रीरियं मिये॥ उर्वी ताहुर्मनुष्याः श्रियं ता मनसो विदुः। श्राशये ऽत्सस्य नो धेद्यनमीवस्य श्रुष्मिणः ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The first pratīka refers to the mantra, which is employed in सक्तपाउ in Kāuc. 104. 2; the others are of i. 19. 1 and vi. 13. 1; the entire group makes up the second अभयगण, Ath. Pariç. 34. 29; cf. Kāuç. 104. 3, note. — 2 E • स्वाधमानिवज्ञ; cf. Kāuç. 126. 3. — <sup>3</sup> So all MSS.; Weber, Omina und Portenta p. 368, omits these two <sup>4</sup> Thus with doubtful emendation; the MSS. divide themselves into two classes one reading what seems intended for प्राजापत्यांसां (so Bü; KP प्राजापत्यासां; Bi प्राजापत्यसं); the other what is intended to be प्राजापत्यानां (so Ch E; Ku प्राजापत्याना). The reading accepted above is a syncretism of the two. Weber ibid. reads प्राजापत्यानां alone. — 5 K Ku Ch (sec. man.) ऋषि:; cf. p. 260, note 11. — 6 So Bü alone; the rest oyal C:; cf. p. 260. note 12. — <sup>7</sup> Bü प्रत्यष्ट:; К प्रत्यष्टा:; Р प्रत्यष्टा; cf. p. 260, note 13. — <sup>8</sup> Ku and Ch on the margin चीरियं; K श्रीरयं; cf. p. 260, note 14. — 9 Ch E Ku महि; cf. p. 260, note 15. — 10 Ch E Bü Bi उर्वी; Ku उर्वी. — 11 So all 12 For this stanza cf. MSS.; Weber, ibid. emends to मनवी. — Āçv. Gr. i. 16. 5; Cānkh. Gr. i. 27. 7. —

पर्जन्यपन्नि' हरिग्रयभिजितास्यभि' नो वद! कालनेने' हिवषो नो जुषस्व तृप्तिं' नो धेहि डिपरे चतुष्पदे॥

याभिर्देवा ऋमुरानकस्पयन्यातून्मनून्गन्धवानरा श्वसां श्वरी ताभिनों ऋद्य सुमना उपा गहि सहस्रापीषं रिस्मेगे रराणां ॥

हिरएयस्रक्पुष्किरिणी श्यामा स्वीङ्गशोभनी।
कृषि हिरएयप्रकारा प्रत्यक्षा श्रीरियं मियं॥
श्रिश्यम्या देवि सह संविदाना देवे सह संविदाना प्रद्या न श्रा गहि॥
पृष्ट्या न श्रा गहि॥।
विशस्ता रासनां प्रदिशो ऽनु सवी श्रहोरा वार्धमासमासा श्री श्री श्रातेवा सृतुभिः सह॥॥

<sup>1</sup> K पर्जपत्नि; Ku पर्श्वत्यपनुः; Ch (prim. man.) पर्श्वन्पत्न्यः; Ch (sec. man.) पर्जन्यात्म. — 2 Ch (prim. man.) • जितस्याभि. — 3 K का-लेनेचे - 4 Ch (sec. man.) स्त्राप्त - 5 Ch omits the word मनून; E reads मनूः Ku ॰ जन्पयन्याचानून् गन्धवीन् etc. — 6 Bü सहस्र . — 7 E पीयः B पोष. — 8 The last two pādas of this verse are identical with vii. 48. 2° d. — 9 K Bü हिर्णसु॰; Ch (sec. man.) •सृ॰. — Bü: Ch K P Bi Ku शामा; cf. Kāuç. 8. 20, note 15; 11. 4, note 3; also AV. i. 24. 4 (शामा for श्लामा). — 11 K Ch (sec. man.) ऋषि॰; cf. p. 259, note 5. — 12 Ch K E Ku • प्रकारा:; cf. p. 259, note 6. — 13 K P प्रत्युष्टा; E प्रत्याष्टा; cf. p. 259, note 7. — 14 Ch चीरियं; cf. p. 259, note 8. — 15 Ch E Ku महि; cf. p. 259, note 9. — 16 So Ku; the rest • वि-हान.— 17 Weber, ibid. p. 369, suggests the insertion of the word सह at this point: the result would be one tristubh and two anustubh padas. -<sup>18</sup> Ch E नागहिः Ku नगहिः — 19 Thus emended; MSS. रासताः — <sup>10</sup> Ch E Ku सर्वाहो॰. — <sup>21</sup> Bü ॰राच ऋर्ध॰. — <sup>22</sup> K ॰मासमास; P ॰मास(with haplographia); E Bi ॰मासा(with haplographia). - 23 This line may be considered as consisting of one hypercatalectic tristubh pāda, ending at सर्वा, and two anuştubh pādas, the first of which is also hypercatalectic. -

भर्नी देवानामुत मर्त्यानां भर्नी प्रजानामुत मानु-हस्तिभिरितरासैः श्लेषसारिष्यभिः सह। [षाणाम्। हिरायेरश्वेरा गोभिः प्रत्यष्टा श्रीरियं मियं॥९। स्त्रव श्रुनासीराख्यनुयोजयेत्। ।। वरमनद्वाहमिति स-. मानम् । ९।॥ १४॥॥ १०६॥

श्रथ यत्रैतत्मृजन्योवी कृन्तन्योवी नाना तन्त् संसृ-जतो मनाय तन्तुं प्रथममित्येतेन सूक्तेन जुहुयात् । १। मनाय तन्तुं प्रथमं पश्येद्त्या श्रतन्वत। तन्तारीः प्र ब्रवीमि वः साध्वीवैः सन्तूर्वरीः ॥ साधुर्वस्तन्तुर्भवतु साधुरेतु रथो वृतः ।। श्रथो होवेरीयूंगं प्रातवीं द्वे धावत ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So all MSS.; Weber, Omina und Portenta. p. 369. emends to °तरार्व:, and translates mit bunt rufenden Feldwagenlenkern im Verein'. Does it mean 'with elephants having variegated seats'? And is the text perhaps to be emended to इतरासनै:, which would fill out the metre? — 2 K Ch E • श्वरां; Bü Bi • श्रीरां. — 3 K P प्रतृष्टा; Bü प्रत्यष्टा; cf. p. 259, note 7, and p. 260, note 13. — 4 E Ku चीर्य; K श्रीर्य; cf. p. 259, note 8, and p. 260, note 14. — <sup>5</sup> Ch E Ku महि; cf. p.259, note 9, and p.260, note 15. — <sup>6</sup> Cf. Kāuç. 20 1 fg. — <sup>7</sup> Cf. Kāuc. 94, 16 fg. — <sup>8</sup> So emendel; Ch E Bü K P Bi कृतंत्वीर्वाः Ku कृतत्वीर्वाः — " So emended: Ch E P Bü तन्तुः K तंत्रन् ; Bi तंतून : Ku तकु Cf. Kaue. 13. 15. — 16 Ch (prim. man.) प्रश्चदत्या. The Pet. Lex. sub मना emends to नश्चर्याः — 11 P Bü Bi साध्वीर्नः; Ku Ch साध्वीर्व — 12 E ॰ वर्ग:. The entire stanza is wanting in K. — 13 K P Bü •रोतु. Is this to be emended to •रोतुं (infinitive from at 'to weave') and to be taken into the text? - 14 Thus emended; Ch E Ku बुता:; K Bü P Bi बुता. — 15 Thus K P Bi Bü; Ch E Ku अथी होर्वरी यूयं: Weber. Omina und Portenta, p. 373. emends to त्रथाहोर्वरीय्यं - 16 Ch (prim. man.) धावतो -

खर्गला इव पत्तरीरपामुयिमवायनम्।
पतन्तुः पत्तरीरिवोर्वरीः साधुना पथाः॥
अवाच्योः ते तोतुद्येते तोरेनाश्वतराविवः।
प्रस्तोममुर्वरीणां शशयानामस्ताविषम्॥
नारीः पत्रमयूखं सूचवत्कृणुते वसुः।

अरिष्टो अस्य वस्ता प्रेन्द्र वास उतो दिर । २। वासः कर्ने दद्यात् । ३। सा तत्र प्रायिश्वित्तः । ४। ॥ १५॥ ॥ १०९॥

अथ यत्रैतद्यिनाग्निः संसृज्यते भवतं नः समनसौ समोकसावित्येतेन सूत्रेन जुहुयात् । १।

¹ So K Bü P Bi; E Ku Ch (sec. man.) ॰र्पाम्यमपायनं; Ch (prim. man.) • रपाम्यामपायने; Weber, Omina und Portenta p. 374, emends to पलरीक्पञ्चमपायने 'beim wegziehen gegen morgenroth', comparing उपयुष्म in Pancav. Br. xxi. 3 (cf. Katy. Çr. xxi. 3. 13). -<sup>3</sup> Ch पेतंतु; Ku ये तु. — <sup>3</sup> Ch (sec. man.) पाथ; Ku यथा. — 4 KPCh (sec. man.) अवाची. — 5 So following the emendation of the Pet. Lex.; Weber, ibid., reads ते अनदाति and translates: 'die beiden einschläg' folgsam sind'. E तैनुदाति; the rest तोनुदाति --<sup>6</sup> K ∙देनाः स्वतराविवः — <sup>7</sup> So E Bü Bi Ku; K Ch P श्वसंयानाम•, which is accepted by Weber, ibid., and translated by 'eilig, pru-8 Thus all MSS.; Weber, ibid. reads नारीयं, which fills out the metre (anustubh). — 9 So Bü only; E P Bi पेचमयूषं; K Ch Ku पंचमंय्षं. — 10 Thus emended; Ku सूचवंत्रणतं; the rest सूचवत्कृषातं - 11 Ch (prim. man.) वस्तु (correct reading?); P Bi वस्. Is the whole passage perhaps to be reconstructed in the dual: नारी पञ्चमयूखं सूचवत्कृशातं वसू (वस्तू)? Cf. the duals सृजन्योः and कुन्तन्त्रो: in sūtra 1. — 12 K वस्त्या. — 13 Ch (prim. man.) प्रेंद्राः K P खेंद्र. — 14 Thus is the unintelligible reading of Ch E; Ku उतोदिरा; P Bi उतौदिर; Bü उतोदि; K उतोदिः — 15 According to Roth, Der Atharva-Veda in Kaschmir, p. 23, this group of mantras occurs in the Kashmirian çākhā of the Atharva-Veda. -<sup>16</sup> Ch E ॰सुजते. —

भवतं नः समनसौ समोकसावरेपसौ।
मा हिंसिष्टं यञ्चपति मा यञ्चं जातवेदसौं
भिवी भवतमद्य नः अधि ॥
ऋगिनागिः संसृज्यते किविवृहस्पतिर्युवा ।
हव्यवाड्ं जुद्धास्यः अधि ॥
तं ह्यये ऋगिना विप्रो विप्रेण सन्सता।
सखा सख्या समिध्यसे ॥
पाहि नो ऋग एकया पाहि न उत्त हितीयया।
पाहि गीभिस्तिमृभिक्जी पते पाहि चतमृभिर्वसी ॥
समीची माहनी पातामायुष्पत्या किञ्चचो मा सित्सा

<sup>1</sup> So Ku; the rest insert the word 🖅 at this point. 🗻 🏓 Thus emended; MSS. जातवेदसः; cf. VS. v. 3. — 3 KP Bi नो without the colon; Ch Ku also omit the colon. — 4 This stanza occurs with several variants at VS. v. 3; xii. 60; TS. i. 3. 7. 1-2; iv. 2. 5. 1; vi. 3. 5. 4; Māitr. S. i. 8. 8; ii. 7. 11; iii. 2. 3; iii. 9. 5; Kāth. S. iii. 4; xvi. 11; xxvi. 7; Kap. S. ii. 11; xxv. 2; xti. 5. - 5 K has a colon here. — 6 So Ch E Ku; K Bi P Bü • बेहपति•, in accordance with the parallel texts cited in note 9. --<sup>7</sup> Ku संच्यांडः — <sup>8</sup> Bü Bi **玩家[模:. —** <sup>9</sup> Cf. RV, i. 12. 6; SV, ii. 194; TS, i. 4. 46. 3; iii. 5. 11. 5; v. 5. 6. 1; Tāit. Br. ii. 7. 12. 3; Māitr. S. iv. 10 2 (3); Kāth. S. xv 12; xx. 14; xxxiv. 19; Kap. S. vii. 6; xLviii. 1. — 10 Bü हापि. — 46. 3; iii. 5. 11. 5; Maitr. S. iv. 10. 2 (3); Kath. S. xv. 12 -13 Thus all MSS.; Weber, Omina und Portenta, p. 376 reads पाहि उत for the sake of the metre, and in accordance with the parallel texts cited in note 15. The metre is satisfied by reading नोत with 14 So all MSS.: Weber, ibid. suggests for the double sandhi. --sake of the metre गीर्भिर्नसिष्, cf. however the parallel passages cited in the next note.— 15 Cf. RV. viii. (0.9; SV. i. 36; ii. 894; VS. xxvii. 43. — 16 Bü •युक्तंत्वा. — 17 So P Bi Ch (sec. man.); K माप सत्सि; E मा शित्त (नपाः); Bü मा स्पत्सि; Ch (prim. man.) मा सित्स; Ku मा कित्स; K Bu P only have the colon here. —

तनूपात्मास्रो¹ वसुविदं लोकमनुसंचराणि²³॥२। रुक्तं कर्चे दद्यात्।३।सा तच प्रायश्चित्तिः।४।॥१६॥॥१०६॥

श्रथ यचैतदयममूर्यमी जनयित तां शान्युदकेनाश्युक्ष्य दोहियता। १। तस्या एव गोर्दुग्धे स्थालीपाकं श्रपिय-ता। २। प्राञ्चिमध्ममुपसमाधाय। ३। परिसमुद्ध पर्युक्ष्य परिस्तीर्य वर्हिरुद्पाचमुपसाद्य। ४। एकैकयेषा सृष्ट्या सं वभूवेत्येतेन सूक्तेनाज्यं जुद्धन । ५। उदपाचे संपाताना-नयित। ६। उत्तमं संपातमोदने प्रत्यानयित। ९। ततो गां च प्राश्यित वत्सी चोदपाचादेनानाचामयित । च संप्रोक्षित च। ६। तां तस्यैव दद्यात्। ९। सा तच प्राय-श्रिक्तः। १०।॥ १०॥॥ १००॥

अय चेहडवा वा<sup>11</sup> गर्दभी<sup>13</sup> वा स्यादेवमेव प्राञ्वमिध्म-मुपसमाधाय । १ । एवं परिस्तीर्य । २ । एवमुपसाद्य । ३ । एतेनैव सूक्तेनाज्यं<sup>13</sup> जुद्धन्<sup>14</sup> । ४ । उदपावे<sup>15</sup> संपातानान-

<sup>1</sup> Thus KPBi; Ch E Ku तनूपा:साझो; Bü तनूपा: त्साझो; cf. the parallel passage from the TS. cited in note 3. Weber, Omina und Portenta p. 376 reads तन्पा:.—

2 Bü जाजमनुचराणि (!).—

3 Cf. TS. iii. 2. 7. 1; Çāŭkh. Cr. vi. 8. 6; Vāit. Sū. 17. 4; Āev. Cr. v. 2. 14.—

4 K Ch E Ku ॰सूयमी.—

5 E गोदुउधे:.—

6 K संसूख्या.—

7 iii. 28. 1.—

8 So (जुइसुद्पाचे for जुइदु॰?) all MSS.; the same form is repeated in Kāuc. 71. 7; 110. 4; 111. 5; 126. 9.—

9 Ch prim. man.) वोद्पा॰.—

10 B ॰देना ग्राचा॰.—

11 So K Bü; the rest omit the word वा (by haplographia).—

2 E दर्भगडभी (!).—

13 iii. 28. 1.—

14 So (जुइसुद्पाचे for जुइदु॰?) all MSS.; the same form is repeated in Kāuç. 71. 7; 109. 5; 111. 5; 126. 9.—

15 K here inserts संपाचे.—

यित । प । उदपाचादेनानाचामयित च संप्रोक्षित च । ६ । तां तस्यैव दद्यात् । ७ । सा तच प्रायिष्वित्तः । ৮ । ॥ १५ ॥ ॥ १५० ॥

अथ चेन्मानुषी स्यादेवमेव प्राच्चिमध्ममुपसमाधाय
। १। एवं परिस्तीर्थ। २। एवमुपसाद्य। ३। उपस्थे जातकावाधाय। ४। एतेनैव सूक्तेनाज्यं जुद्धन् । ५। अमीषां मूिर्धि स मातुः पुत्रयोगित्यनुपूर्वं संपातानानयति। ६। उदपात्रं उत्तरान्संपातान्। ९। उदपात्रादेनानाचामयित च संप्रोक्षिति च। ६। तां तस्यैव दद्यात्। १। सा तत्र प्रायश्चित्तिः। १०। तस्या निष्क्रयो यथाहं
यथासंपद्यां । १९॥॥ १९॥॥ १९॥

अथ यवैतडेनवो लोहितं दुहते यः पौरुषेयेण क्रितिषा समङ्क्ष दियोताभिश्वतमृभिर्जुहुयात् । १। वरां धेनुं कर्चे दद्यात् । १। सा तव प्रायिश्वित्तः । ३।॥ २०॥॥ १०२॥

¹ E °देना आच॰. — ² K reads संप्रोद्धात and omits the च following; cf. Kâuc. 111. 8, note. — ³ ii. 28. 1 — ¹ So (जुइ- जमीषां) all MSS.; the same grammatical peculiarity is repeated at Kâuc. 71. 7; 109. 5; 110. 4; 126. 9. — ¹ Weber, Omina und Portenta, p. 378. fittingly regards the words मातु: पुत्रधीरित्यनुपूर्व a- a gloss, incorporated into the text. — ˚ E ॰पाचन. — ˚ K संप्रोद्धात; cf. Kâuc. 110. 6. note. — ³ Ch तं. — ˚ Bi निः अधो. — ¹⁰ With the contents of this and the preceding two chapters cf. Ait. Br. vii. 9; Çānkh. Çr. iii. 4. 14; 10. 4; Kāty. Çr. xxv. 4. 35; Açv. Çr. iii. 13. — ¹¹ K Bü समङ्त. — ¹² viii. 3. 15-18. —

अथ यवैतदनद्वान्धेनुं धयित तच जुहुयात । १। अनद्वान्धेनुमधयिदन्द्रों गो रूपमाविशत । स मे भूतिं च पुष्टिं च दीर्घमायुश्च धेहि नः ॥ उन्द्राय स्वाहेति हुत्वा। २। मा नो विदन्नमो देववधेभ्यं इत्येताभ्यां सूक्ताभ्यां जुहुयात । ३। सा तच प्रायश्चितिः । ४।॥ २१॥॥ १९३॥

श्चय यचैतह्वेनुर्धेनुं धयित तच जुहुयात् । १। योगस्रेमं धेनुं वाजपत्नीमिन्द्रायिभ्यां प्रेषिते जज्ज-भाने ।

तसान्माममे परि पाहि घोरास्र नो विवासनां विवास क्षा विवास क्षेत्र क्

इन्द्राग्निभ्यां स्वाहेति हुत्वा । २ । दिब्यो गन्धर्वे इति मातृनामभिर्जुहुयात् । ३ । सा तत्र प्रायिष्वित्तिः । ४ । ॥ २२ ॥॥ ११४ ॥

¹ Thus emended; MSS. ॰नडां. — ² Bü धेनुर्ध॰. — ³ Ch E Bü K P Bi अनुर्डा. — ⁴ E ॰ध्यदि॰; Ku ॰ध्यदि॰. — ⁵ Thus emended; Ku Ch (prim. man.) वोक्षमा; the rest वोक्ष्पमा. Weber, Omina und Portenta, p. 379, adopts the reading वोक्ष्पमा and translates: 'den breit trinkenden' i. e. 'ihn der gierig schlürft'. — 6 Bü E Bi Ch (prim. man.) विश्वन. — 7 P Bü इन्ह्राभिम्या; cf. Kāuç. 114. 2. — 8 i. 19. 1; vi. 13. 1; cf. Kāuç. 104. 3, note. — 9 Bi राज॰; Bü ॰पत्नोरि॰. — 10 K पूषित; Ku प्रषित; Ch प्रिषित; P प्रेषत. — 11 Ku जंतमान; Weber, Omina und Portenta p. 379 emends to जज्ञमात; cf. the corresponding emendation in the mantra at Kāuç. 96. 3. — 12 Kघोरान्प्र; Ku Ch (prim. man.) ॰ताहो. — 13 Thus emended: MSS. जयता; cf. Kāuç. 128. 2. — 14 K क्या. This line occurs also in the mantra at Kāuç. 128. 2. — 15 ii. 2. 1. For the मातृनामान (सूक्तानि) and the मातृगण of the gaṇamālā, Ath. Pariç. 34. 4, see Kāuç 8. 24, and note. —

अथ यनैततीर्वाश्वी वाश्वतरी वा पुरुषी वाकाशफे-नमवगन्धयित तच जुहुयात् । १।

पयो देवेषु पय श्रोषधीषु पय श्राशासु पयो उन्तरिक्षें। तन्मे धाता च सविता च धत्तां विश्वे तहेवा श्रमि-संगृणन्तु॥

पयो यद्पु पय उस्तियामु पय उत्सेषूत पर्वतेषु । तन्मे धाता च सविता च धत्तां विश्वे तद्देवा अभिसं-गृणन्तु ॥

यनमृगेषु पय आविष्टमस्ति यदेजति पतति यत्पत-तिच्छू ।

तन्मे धाता च सविता च धत्तां विश्वे तहेवा ऋभि-संगृणन्तृ ॥

यानि पर्याप्ति दिव्यािपैतानि यान्यनारिशे बहुधा बहुनि।

¹ K (स्रो) सतरो. — ² This doubful reading is based upon the authority of Ku, and is in part supported by E, which reads वाकाग्रमचफेनमवगन्धवित; KBü ChP Bi read वाकाग्रमचफेनगन्धवित, which is emended by Weber, Omina und Portenta p. 380, to वाकाग्रमचफेन
गन्धवित. Weber translates 'Wenn ein Rind etc. Schaum in der Luft schnopert' (? 'die Luft als eine Schaum herabsendende riecht'). Cf. Kāuç. 93. 22. — ³ K ग्रनिचि. Cf. VS. xviii. 36; TS. iv. 7. 12. 2; Māitr. S. ii. 12. 1; Kāth. S. xviii. 13. — ⁴ K उस्थाम; Ku उत्सिच्यामु. — ⁵ Thus emended upon the supposition that the reading उक्क 'is Prākritic for उत्सि॰; Bi उत्यापत; P Ch (sec. man.) उत्यापत; K उत्यापत; E Ch (prim. man.) उक्षप्त; Ku उत्यापत; K उत्यापत; E Ch (prim. man.) उक्षप्त; Ku उत्यापत; Weber, ibid., reads उक्षप् न. — ⁶ So P Bi Bü; Ku Ch पूर्वधेषु (Weber's reading); E पूर्धेषु; K पूर्वधेषु. — ¹ This line is omitted in K. — ⁶ E तत्प॰. — ९ K E Ch पत्तुष. — ¹ The two lines ending here are omitted in Bü. — ¹¹ Bi दिवान्यापितानि. — ¹² K याद्यंत्रिचे. —

तेषामीशानं विश्नीं नो अद्य प्रदत्तां द्यावापृथिवी अहणीयमानां

इत्येतेन सूक्तेन जुहुयात् । २। सा तत्र प्रायश्वितिः । ३। ॥ २३॥ ॥ ११५॥

अथ यवैतित्पपीलिका अनाचारह्या हुग्यने तव जुहुयात्। १। भुवाय स्वाहा भुवनाय स्वाहा भुवनपतये स्वाहा भुवां पतये स्वाहावोषाय स्वाहा विनतायस्वाहा श्री शताह्याय स्वाहा। १।

यः प्राच्यां दिशि श्वेतिपपीलिकानां राजा तसी स्वाहा।

यो दिश्वणायां दिशि कृष्णिपपीलिकानां राजा तसी स्वाहा।

<sup>&#</sup>x27; E ॰शानोः — <sup>2</sup> K वसिनीः — <sup>3</sup> P प्रमत्ताः Ku प्रदताः — 4 Thus Ko Ch; K ॰माना:; Bu ॰मान; E ऋईणीयमाना; Bi त्राह्रय-माना; P त्राह्रयमान. — <sup>5</sup> I have taken into the text the best supported readings of the MSS., without however meaning to imply that the text does not stand in need of emendation. Weber, ibid. restores as follows: तैषामोशाते विश्वनी नो अब बावापृथिवी ऋह-खोयमाने, which involves the omission of प्रदत्ता, in accordance with the demands of the metre. He then translates: 'Ueber die all herrschen heut als Gebieter bereitwillig Himmel und Erde für uns'. In a note, ibid., he also suggests the following reading and translation: तेषामीभानं (or °भानान्) विभानी नो ऋख प्रदत्तां बावापु-घिवी ऋहणीयमाने, 'als deren Herr mögen uns heut gebietend, bereitwillig Himmel und Erde setzen'. According to Roth, Der Atharva-Veda in Kaschmir, p. 23, the entire hymn occurs in the Kashmirian çakha of the Atharvan. — 6 K ऋनाचार(दृश्चने). — 7 K omits the passage beginning with भुवनाय and ending here. — <sup>8</sup> K भवारुणायः — 10 K द्विणस्तां. —

यः प्रतीच्यां दिशि रजनिपपीलिकानां राजा तसी स्वाहा।

य उदीच्यां दिशि रोहितपिपीलिकानां राजा तसी स्वाहा।

यो ध्रुवायां दिशि बभ्रुपिपीलिकानां राजा तसी स्वाहा।

यो व्यथ्वायां दिशि हरितपिपीलिकानां राजा तसी स्वाहा।

य अर्धायां दिश्यहणपिपीलिकानां राजा तसी स्वाहा । ३ ।

ताश्चेदेतावता न शाम्येयुस्तत उत्तरमियमुपसमाधाय । ४। शरमयं बहिरूभयतः परिछिन्नं प्रसन्यं परिस्तीर्य । ५। विषावध्वस्तमिङ्गिडमाज्यं शाकपलाशेनोत्पूतं बाध्यकेन सुवेश जुहोति । ६।

उत्तिष्ठत निर्देचत' न व इहास्तित्यचनम् । इन्द्रो वः सवीसां साकं गभीनागुडानि भेत्स्यति ।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> K तात्येदेवता; Ch ताश्चेदेव तावता; Ku ताश्चेदेव तातान. —

<sup>2</sup> Bü श्रम्यं. — <sup>3</sup> K E विषावध्यतः P विषावद्यतः Bi विषांवध्यतः. — <sup>5</sup> Bi न वद्यावध्यतः — <sup>4</sup> So Ku: the rest उत्तिष्ठतं निद्रेवतं. — <sup>5</sup> Bi न वद्यास्तित्यंचनं; Ku नेव इहास्त्वत्यंधनं. Probably the pāda is to be restored as follows: न व इहास्त् न्यञ्चनं. — <sup>6</sup> So Bü alone; Bi P Ch E Ku गर्भानाङ्गानि; K गर्भानांजानि; Weber, Omina und Portenta, p 351, reads
गर्भानङ्गानि, on the basis of the reading of the Chambers MS. (गर्भानाङ्गानि). — <sup>7</sup> Thus Ku; K Ch (sec. man.) मेर्कृति; Ch (prim. man.) मिर्कृति; P Bi मेर्स्वित; E मेर्कृति; Bü मिर्स्वित. —

फड़ुताः पिपीलिका इति ॥ ७ । इन्द्रो वो यमो वो वरुणो वो ऽग्निर्वो वायुर्वः सूर्यो व-श्वन्द्रो वः प्रजापतिर्व ईशानो व इति । ৮ । ॥ २४ ॥ ॥ ११६ ॥

अय यत्रैतसीलमक्षा अनाचारहृपा दृश्यन्ते<sup>7</sup> तत्र जुहु-यात् । १ ।

या मत्यैः श्रे सरषं यान्ति घोरा मृत्योर्ट्त्यः क्विशः क्विशः सं बभूवुः कि। सं वसूवुः चिषः प्रिवं चक्षुरुत घोषः प्रिवं चक्षुरुत घोषः विषयो श्रे स्वाप्ते श्रे चतुष्पदे ॥

<sup>1</sup> P Bi Ku Ch Bü फद्दता: (i. e. two &, one being written under the other); KE फदताः. — 2 MSS इतीन्द्रोः — 3 Thus Ku Bü; the rest वो ऋषिवोः — 4 KPE व: श्रन्द्रोः — 5 K इश्लानोः — <sup>6</sup> The usual ending, सा तच प्रायश्चित्तः, is wanting in all MSS.: so also in kaṇdikās 119. 122, and 127. — <sup>7</sup> K दृश्ली. — <sup>8</sup> P सन्य:; E मित्यै:; the rest मत्यै:. Is the word to be emended to मत्यैं:? — <sup>9</sup> E सरथ. — <sup>10</sup> So K; the rest याति. — <sup>11</sup> Thus emended; E चोरन(!); the rest घोरान. — 12 Thus emended; E मृत्यु बहु त्युः; the rest मृत्युईत्थः. — 13 So KBüPBi; E कविशः; Ch Ku कविशः Is the word to be emended to 新和和:? — 14 Wanting in Ch Ku. — 15 K वसुव:. — 16 I have taken into the text the best supported readings of the MSS., emending only where the correction seemed obvious: the word क्रविश: and perhaps also मत्थे: are thus left open to correction. Weber, Omina und Portenta, p. 383, restores upon the basis of Ch alone (या मत्यैः सर्थ याति घोरान्यृत्युर्दूत्यः कविश्वभूवः) as follows: या मरुज्ञिः सर्थं यान्ति घोरा मृत्योर्दू त्यः कविभिः ग्रंब्सूनुः, Die mit dem Wind ein Zug hinziehn, die grausen Tod's Botinnen zähmten sich durch die Weisen'. In the note, ibid., the observes that मर्त्ये: and संवभूव: would be simpler emendations, which however yield no good sense. — 17 K घोष. —

शान्तं चक्षुरुत वायसीनां या चासां घोरा मनसो विसृष्टिः। मनसस्पते तन्वा मा पाहि घोरान्मा वि रिक्षि तन्वा मा प्रजया

मां पणुभिर्वायवे स्वाहेति हुला। २। वात आ वातु भेषजिमत्येतेन मूक्तेन जुहुयात्। ३। वात आ वातु भेषजं शंभु मयोभु नो हरें। प्र ण आयूंषि ताषितं॥ जत वात पितासि न जत भातोत नः सखा। स नो जीवातवे कृषि॥ यददो वात ते गृहे निहितं भेषजं गृहा। तस्य नो धेहि जीवस इत्येतेन सूक्तेन जुहुयात्। ४। सा तच प्रायश्वितिः। ५।॥ २५॥॥ १९९॥

Weber, Omina und Portenta, p. 383, plausibly supplies for the sake of the metre the word \( \mathbf{q} \) after this word (haplographia); the <sup>2</sup> P Ku वासां — <sup>3</sup> K घोरां — MSS. do not exhibit it. — <sup>4</sup> Ku तवा; the rest as above. Weber, ibid. emends to तन्वां. — <sup>5</sup> Thus emended, as first person singular middle of the s-aorist of the root रिष्; Ch Ku रोचि; K राच; E रिष्ट; P Bi Bu रोच्य. Weber, ibid.. emends to र्वि, as first person singular middle of the s-aorist of root रञ्ज, also translating: 'Nicht möge Schaden leiden ich'. --6 K Ku omit this word. — 7 The words मा पश्चीमर may perhaps be regarded as a later addition ,as the preceding line makes fairly good metre without them (the first pāda hypercatalectic). — S Ch 9 So all MSS. The reading of RV. x. 186. 1; SV. i. 184; ii. 1190; TB. ii. 4. 1.9; etc. is तार्षित. which suits the metre more directly. — 10 Cf. RV. x. 186. 1-3; SV. ii. 1190-2; TB. ii. 4 1. 8-9; TA. iv. 42. 2; Nirukta x. 35; Vāit. sū. 38. 1. —

अथ यनैतन्मधुमिक्षिका अनाचारह्या दृश्यनो मधु वात ऋतायत दृत्येतेन सूक्तेन जुहुयात । १ । सा तच प्रायिखित्तिः। २ । ॥ २६ ॥ ॥ ११ ॥

अथ यवैतदनाज्ञातमङ्गतं हश्यते तत्र जुहुयात् । १।
यदज्ञातमनास्नातमर्थस्य कर्मणी मिथः।
अये तं नस्तसात्पाहि स हि वेत्थ यथायथम् ॥
अयये स्वाहा। २। वायो सूर्य चन्द्रेति च। ३।
पुरुषसंमितो ऽर्थः कर्मार्थः पुरुषसंमितः ।
वायुमा तस्मात्पातु स हि वेत्थ यथायथम् ॥
वायवे स्वाहा। ४। अयिमा सूर्यो मा चन्द्रो मेति च²।
। ५। ॥ २९॥ ॥ १९९॥

अय यवैतद्गामे वावसाने वाग्निशरणे वा समज्यायां व

¹ Ku ॰मचा:; Bü ॰मचा. — ² The hymn, whose pratīka is cited here, is not written out in full in the text, as it has been previously given in सकलपाठ at Kāuç. 90. 24; 91. 1. Cf. also RV. i. 90. 6-8; Māitr. S. ii. 7. 16 (Vol. 2. p. 99); Kāṭh. S. xxxix. 3; TS. iv. 2. 9. 3; v. 2. 8. 6; VS. xiii. 17; Çat. Br. xiv. 9. 3. 11-13. It occurs also in the Kashmir-çākhā according to Roth, Der Atharva-Veda in Kaschmir, p. 23. — ³ KBū हुछंते. — ⁴ Thus emended with Weber. Omina und Portenta, p. 385; Ch यहांचात॰; Ku यहावात॰; the rest यहांचात॰. — ⁵ Bū किमिणो. — ⁶ KP वायोः. — ⁶ KB सम्होत. — ⁶ Bū चर्चातः किम् हिण किमिणो. — ⁶ KP वायोः. — ⁶ Kकामार्थः; Bū inserts here the word कम; Bi inserts कर्म. — ¹¹ E Bi Bū ॰संमित; cf. the word कर्म, inserted by Bū Bi after कर्मार्थः: see the preceding note. — ¹¹ K यथातथं. — ¹² The ending usual in this adhyāya. सा तच प्रायचित्तः, is wanting in all MSS.; so also in kaṇḍikās 116, 122, and 127. — ¹³ K P Bi समयार्थं. — ¹³ K P Bi

वावदीर्यंत¹ चतस्रो धेनव उपकृष्ता² भवित श्वेता कृष्णा रोहिणी सुरूपा³ चतुर्थी। १। तासामेतद्दादशराचं संदुग्धं नवनीतं निद्धाति⁴। २। डादश्याः प्रातर्यचैवादो ऽवदीर्णे भवित तत उत्तरमियमुपसमाधाय। ३। परिसमुद्ध पर्युक्ष परिस्तीर्य बिहः श्वेताया आज्येन संनीय । ४। अप्रिमूम्यामिति तिमृभिरिभमन्त्यालभ्य। ५। अथ जुहुयात्। ६। तथा दक्षिणार्धे¹। १। तथा पश्चार्धे । ६। उत्तरार्धे संस्थाप वास्तोष्पत्येर्जुहुयात् १९। । अवदीर्णे संपातानानीय संस्थाप होमान्। १०। अव-दीर्णे¹ शान्युदकेन संप्रोक्ष्य। १९। ता एव ब्राह्मणो दद्यात् । १२। सीरं वैश्यो ऽश्वं प्रादेशिको यामवरं राजा। १३। सा तच प्रायश्वित्तः। १४। ॥ २६॥ ॥ १२०॥

अथ यवैतदमुदक उदकोन्मीलो भवति हिरएयवर्णा<sup>11</sup> इत्यपां मूक्तेर्जुहुयात्<sup>12</sup>। १। सा तत्र प्रायिश्वित्तः। २। ॥ २९॥ ॥ १२९॥

<sup>1</sup> Bü ॰ दीर्थेते; Bi ॰ दीर्शेत. — 2 E उपिल्ला. — 3 So all MSS.; Weber, Omina und Portenta, p. 386, emends to सङ्गा; cf. also Kānç. 126. 5. — 4 K P Bi भवति. — 5 Ch बहि; Ku वहि. — 6 xii. 1. 19-21. — 7 K ॰ णार्थ; Ch ॰ णार्थ. — 8 K has a colon here. — 9 For the वास्तप्यतीयानि sc. सूज्ञानि, and the वास्तुगण् see Kānç. 8. 23. and note. Cf. also Kāuç. 43. 4, where the term is also वास्ती-प्यतीय: instead of वास्तीप्यत्थे:, as at Kāuç. 8. 23. — 10 K Ch E Ku ॰ दीर्शे. — 11 i. 33. 1. — 12 For the अपां सूज्ञानि see Kāuç. 7. 14, and Dārila ibid. In the list there given the two pratīkas i. 4. 1; 5. 1 precede i. 33. 1. —

श्रथ यवैतित्तलाः समतैला भवित्त तत्र जुहुयात्।१। श्रम्नूनायं स्वाहा । श्रिष्ठाताय स्वाहा । श्रपिरिमिताय स्वाहा । परिपूर्णाय स्वाहा । २ । स यं विष्यात्तस्याशायां लोहितं ते प्र सिन्दामीति दक्षिणामुखः प्रसिन्देत् । ३ । ॥ ३० ॥ ॥ १२२ ॥

अथ यनैतह्यां वा हवीं िष वा वयां िस हिपदचतुष्पदं वाि समृश्यावगछे युर्ये अग्रयो नमी देववधे भ्य हिस्येताभ्यां सूक्ताभ्यां जुहुयात्। १। सा तच प्रायिष्ठितिः। २।॥ ३१॥॥ १२३॥

अथ यनैतन्तुमारस्य कुमाया वा हावावतीं मूर्धन्यी भवतः सव्यावृदेको देशावर्तस्तव जुहुयात् । १।

त्वष्टा रूपाणि बहुधा विकुर्वज्ञनयन्प्रजा बहुधा वि-श्वरूपाः।

स मे करोत्वविपरीतमसाननुपूर्वे कल्पयतामिहैव ॥ वष्ट्रे स्वाहा । २ ।

¹ Thus K only; E अनुयाय; the rest अनुनाय. — ² Thus emended; Ch E Bü Bi K P खायं; Ku यं. — ³ E द्विणाभिमुखः — ⁴ The ending usual in this adhyāya, सा तच प्रायश्चित्तः. is wanting in all MSS.: so also at the end of kaṇḍikās 116. 119, and 127. — ⁵ Ch वपांसि; Ku वयाति. — ⁶ E द्विपद्यतुष्पदं; Bi द्विपदं चतुष्पदं — ७ E चाभि॰. — ѕ iii. 21. 1; vi. 13. 1; cf. the second अभयगण at Kāuc. 104. 3. — ७ Thus, with double sandhi for देश आवर्त॰, all MSS.; cf. Kāuç. 6. 17 (p. 19, note 5); 6. 34 (p. 21, note 6) etc. See also the introduction, and Weber, Omina und Portenta, p. 390, note 3. Weber. ibid. p. 391, note 4, characterizes the words सववृद्को देश आवर्तः as originally a marginal gloss. — ¹ Ch ॰परितम॰ —

परःष् ।

ऋन्तर्गर्भेषु बहुधा सं तनोति जनयन्त्रजा बहुधा वि-श्वरूपाः।

स मे करोत्वविपरीतमसाननुपूर्वं कल्पयतामिहेव॥
त्वष्टे स्वाहा। ३।

यद्यन्मृष्टं यदि वाभिमृष्टं तिरश्वीनर्थं उत मर्मृजन्ते । शिवं तद्देवः सविता कृणोतु प्रजापितः प्रजाभिः सं-तष्ट्रे स्वाहा । ४ । [विदानः ॥ सव्यावृत्तान्युत या विश्वरूपां प्रत्यय्वृत्तान्युत या ते

तान्यस्य देव बहुधा बहूनि स्योनानि शग्मानि शि-वानि सन्तु॥

नष्टे स्वाहेति हुना।।। नष्टा मे दैव्यं वच<sup>10</sup> इत्येतेन मूर्केन जुहुयात्। ६। सा तच प्रायिश्वित्तिः।।।॥ ३२॥॥ १२४॥

¹ E व्यसनोति; Bi Ku सनोति; P संनोति. — ² Ch ॰ मुष्ठं; E Ku ॰ मुष्ठं. — ³ So Ku alone; K P Bi Bü अमुष्ठं; Ch E अमिष्ठं. — ⁴ The reading of this pāda as taken into the text represents merely the best supported MS. authority without emendation (barring the last word), of which it evidently stands much in need; Bü Bi read तिर्थोनर्थं उत मन्युजंते; K तिर्थीनर्थं उत मन्युजंते; P तिर्थीनर्थं उत मन्युजंते; K तिर्थीनर्थं उत मन्युजंते; P तिर्थीनर्थं उत्त सन्युजंते; Ku तिर्थीनर्थं उत मन्युजंते; E Ch (sec. man.) तिर्थीनथं उत्तमंगुजंते; Ch (prim. man.) तिर्थीनर्थं उत्तमंगुजंते. Weber. ibid., emends to तिर्थीनं यदुत मर्गुजंते, translating: 'was seitwärtsgeh'nd dir und was oft zu streichen'. — ⁵ Bü प्रजया. — ⁶ Bü Ch (prim. man.) ॰ रूपा. — ˚ So Ku; K P Bi प्रज्य; E Ch पर्धः; Bü प्रज्य; Ch (prim. man.) प्रज्य; Ch (sec. man.) पञ्चः Weber, ibid. p. 391. emends to पञ्चि. — ⁶ Ch Ku ॰ स्था. — ॰ Thus emended; MSS. देवो. — ¹0 vi. 4. 1. —

अथ यवैतद्यूपो विरोहित तत्र जुहुयात् । १।
यूपो विरोहञ्छतशाखो अध्यः समावृतो मोहियथन्यजमानस्य लोकान्।

वेदाभिगुन्नो ब्रह्मणा परिवृतो ऽथर्वभिः शान्तः सुकृ-तामेत्र लोकम् ॥

यूपो ह्यरुष्ट्रिषतां वधाय न मे यज्ञो यजमानश्च रि-ष्यात<sup>6</sup>।

सप्तर्षीणां सुकृतां यच लोकस्तचेमं यद्धं यजमानं च धेहिं॥

वनस्पतये स्वाहेति हुला।२। वनस्पतिः सह देवैर्न स्थागन्निति जुहुयात् ।३।सा तच प्रायश्चित्तः।४। ॥३३॥॥१२५॥

श्रथ यनैतिह्वोल्का पति तदयोगश्चेमाशङ्कं भवत्य-वृष्ट्याशङ्कं वा। १। तत्र राजा भूमिपतिर्विद्वांसं ब्रह्माणं वृणीयात्। २। स वृतो ऽरण्यस्यार्धमभिव्रज्य तत्र द्वाद-शरात्रमनुष्रुषेत्<sup>12</sup>। ३। स खलु पूर्वं नवरात्रमारण्यशा-

¹ Ch Ku E • रोहं श्. — ² K P Bi Bü समावता. Possibly this or the preceding word represents a later gloss: good metre is obtained by the removal of either. — ³ Ch (sec. man.) मोहयिष. — ⁴ K E ब्रह्मण:. — ⁵ K •मेतृं. — ⁶ Bū रिष्णान. — ˚ K सप्तचः- धीणां. — ˚ The same ardharca occurs in Kāty. Çr. ii. 2. 8. — ⁶ xii. 3. 15. — ¹⁰ The customary word जुज्ञयात is supplied by emendation: it is wanting in all MSS.; cf. Kāuc. 130.3; 131.3, and the next note. — ¹¹ The words सा तच are wanting in K Bü, as in Kāuç. 130. 3; 131. 3: cf. the preceding note. — ¹² P • शिथात. —

कमूलफलभक्षश्वाशोत्तरं निरावं नान्यदुदकात्। ४। श्वो भूते सप्त धेनव उपकृष्तां भविना श्वेता कृष्णा रोहिणी नीली पाटला मुह्पां बहुद्ध्या सप्तमी। ५। तासामेत-हृादशरावं संदुग्धं नवनीतं निदधातिं। ६। हादश्याः प्रातर्यवैवासी पतितां भवित तत उत्तरमिम्पुपसमाधाय। ९। परिसमुद्ध पर्युष्ट्य परिस्तीर्य बहिः। ६। श्रथामुं नवनीतं सौवर्णे पावे विलाणं सौवर्णेन सुवेण रक्षोधेश्वं सूर्त्तेयामाहुस्तारकेषा विकेशीत्येतेनं सूर्त्तेनाज्यं जुद्धन् । ९। श्रवपतितं शान्युदकेन संप्रोष्ट्य। १९। ता एव ब्राह्मणो दद्यात्। १२। सीरं वैश्यो ऽश्वं प्रादेशिको पामवरं राजा। १३। सा तव प्रायश्वितः। १४। ॥ ३४॥ ॥ १२६॥

 $<sup>^1</sup>$  K ॰मार्खः ग्राकम्लफलभचस्या॰;  ${
m P}$  ॰भचस्या॰. -  $^2$   ${
m Ch}$ ॰क्किप्ताः -3 Weber, Omina und Portenta, p. 394. emends this to सह्या: MSS. as above. Cf. Kauç. 120. 1, where Weber emends in the same way. -<sup>6</sup> K •शामन्नवनीतंः <sup>5</sup> K P पतितं — <sup>4</sup> К Р нап. — Bü 'थामुंत्रवनीतं; the rest as above: अमं with a neuter noun, for आदो. Or is the passage to be emended to अधासां or अधामधां (sc. धेनूनां) नवनीतं? — <sup>7</sup> Thus Ku alone; K P Ch (sec. man.) विलाज्यमानं; Ch (sec. man.) विलाज्यं; E विलाज्ये; Bii विलाखं; Bi विलाख. Perhaps विलाखमानं is to be taken into the text upon the basis of KPCh (sec. man.). — 3 No gana of hymns corresponding to this is to be found in the ganamala (Ath. Paric. 34), or the AV. Anukramaņī. — 9 v. 17. 4. — 10 So (जुद्धनवप॰) all MSS.; the same grammatical peculiarity is repeated at Kauc. 71. 7; 109. 5; 110. 4; 111. 5. — 11 K P Bi ॰पतितं — 12 E होमांन॰ —

अष यत्रैतहूमकेतुः सप्तर्धीनुपधूपयित तदयोगस्रोमाशङ्कमित्युक्तम् । १। पत्र पश्रवस्तायन्ते वार्त्यः कृष्णो गीर्वाजो वाविर्वा हिर्वायव्यो बहुरूपो दिश्यो मास्ती मेष्याग्रेयः प्राजापत्यश्च स्तिरोदनो ऽपां नप्तृ उद्रः । २। उतेयं भूमिरिति विर्वरूणमभिष्ट्या । ३। अप्पु
ते राजिन्ति वत्सृभिर्वारूणस्य जुहुयात् । ४।
वायवा रिष्टुमा वृधि वातो हि रश्रनाकृत स्ति नो नेदिष्टमा वृधि वातो हि रश्रनाकृत हि स्त्रमस्य । ५। आश्रानामिति दिश्यस्य । ६।
प्रित त्यं चारूमध्यं गोपीयाय प्र हूयसे।
मर्ह्मस्य आ गहीति मार्क्तस्य ग्रेमिरियाग्रेयस्थ । ६। प्रजापितः

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> K Bü Bi P ॰ श्रांका॰. — <sup>2</sup> Bü ॰ यते. — <sup>3</sup> K पश्चस्ताक्णः ॥ — <sup>4</sup> K P कृष्णा. — <sup>5</sup> K वादिवा. — <sup>6</sup> Thus the not altogether trustworthy reading of E Ku; the remaining MSS. read हविवायवी. Weber, Omina und Portenta, p. 396, simply drops the word हविर from the text, as reported by the Chambers codex, and it does indeed seem possible that it represents another alternative added by a later scribe. — <sup>7</sup> KP प्राजापत्यस्य; E प्रजापत्यसः — <sup>8</sup> K P ॰ नी; Ku ॰ नी — <sup>9</sup> Thus emended; Ch P Bi नप्तुक्ट्र (उतेयं); K नप्तक्ट्र; Ku नप्तट्र; E नचर्द्र; Bü ननस्ट्र. — 10 iv. 16. 5. — 11 So Bi Bü; K भिष्ट-तायापुः Ch Ku भिष्रयापुः E भिष्टयापुः P भिष्टुतापुः The reading of P seems to represent भिष्ठुत्वाप्यु. and Weber, ibid., also emends the reading of the Chambers MS. to भिष्ठत्याप्. -83. 1-4. — 13 Ku वायवी. — 14 MSS. र्हांध. — emended; MSS. मृगयुद्धाः. — 16 K Ku Bü नेदिष्टमाः — 15 Thus कृतमिति. — अश्वासानामिति; i. 31. 1. — 19 Ch E दिशसः KP दिशसः — 20 Cf. RV. i. 19. 1. — 21 Bü मा-**बत्यस** — 22 iv. 15. 10. —

सिललादिति प्राजापत्यस्य । ९ । अपां सूक्ते हिराएय-शकलेन सहोद्रमप्तु प्रवेशयेत्। १० । प्रहेव वर्षति। १९ । सर्वस्वं तच दक्षिणा। १२ । तस्य निष्क्रयो यथाई यथा-संपद्या। १३ । ॥ ३५ ॥ ॥ १२९ ॥

अथ यवैतन्नक्ष्वाणि पतापतानीव भवन्ति तच जुहु-यात्। १।

यन्नक्षत्रं पति जातवेदः सोमेन राज्ञेषिरं पुरस्तात्। तस्मान्नामग्ने परि पाहि घोरात्र खो जायन्तां मि-युनानि रूपशः॥

इन्द्राग्निभ्यां स्वाहेति हुत्वा। २। सोमो राजा सविता च राजेत्येतेन सूक्तेन जुहुयात्। ३।

सोमो राजा सविता च राजा भुवो राजा भुवनं च

शर्वो राजा शर्म च राजा त उ नः शर्म यछन्तु देवाः ॥ आदित्यैनों बृहस्पतिर्भगः सोमेन नः सह।

¹ iv. 15. 11. — ² For the अपां सूतानि see Kauç. 7. 14, and Dârila ibid. Cf. also note 11 at Kāuç. 121. 1. — ³ Ch E P सहोद्रेमप्पु; Bi सहोप्रम॰. — ⁴ Ch E Ku निःक्रयो. — ⁵ Thus emended; K E P Bi Ch (sec. man.) राजा दिषरं, in accordance with the demands of the metre; Bū Ch (prim man.) राज दिषरं, Ku राजा दिषरं. Weber, Omina und Portenta, p. 299. upon the basis of Ch (sec. man.) has taken राजा दिषरं into the text, without noting the absence of the sandhi. — ⁶ So K Bū Bi P E (prim. man.); Ch Ku E (sec. man.) and Weber, ibid., परसात. — ҡ तसाम॰; Ku तसान्वाम॰. — ⁶ So emended; Ku जयंता; the rest जयतां. — ९ The metre of these two lines is in the style of the ekapadā virāj: the syllable after the caesura is wanting in each pāda, considered from the point of view of a tristubh. —

विश्वे देवा उर्वनारिक्षं त उ नः शर्म यद्धन्तु देवाः ॥ उताविद्यानिष्कृत्याचीस्र स्त्री यथायथम् ॥ मा नो विश्वे देवा महतो हेतिमिद्धतं ॥ ४। हक्मं कर्ने दद्यात् । ५। सा तच प्रायश्वित्तिः। ६। ॥ ३६॥॥ १२६॥

अथ यवैतन्मांसमुखो निपतित तच जुहुयात्। १।
घोरो वजी देवसृष्टो न आगन्यद्वा गृहान्घोरमुता
जगामं।
तिवर्जगामं हिविषा घृतेन शं नो अस्तु दिपदे शं
चतुष्पदे॥
स्ट्राय स्वाहेति हुला। २। भवाशवौं मृडतं माभि यातमित्येतेन सूकेन जुहुयात्। ३। सा तच प्रायिश्वित्तः। ४।
॥ ३९॥॥ १२९॥

¹ P Bi त उत नः. — ² The metre of this ardharca is in the style of ekapadā virāj; cf. note 9 on the preceding page. — ³ I am unable to restore this very corrupt line: the text above represents merely the best supported readings of the MSS. taken collectively. K reads: उताविद्वानिकृत्याथोसची यथायथं; Bü उताविद्वानिकृत्याथोसची etc.; Bi उताविद्वानिकृत्याथोसची etc.; E उताविद्वानिकृत्याथोसची etc.; F उताविद्वानिकृत्याथोसची etc.; Ku नृताविद्वानिकृत्याथोसची etc.; Ku नृताविद्वानिकृत्याथोसची etc.; Ch (prim. man.) उताविद्वानिष्ट्रयाथोसची etc. — ⁴ So K P Bi Bü; the rest मनो. — ⁵ So (हितिम) K Bü E P Bi Ch (prim. man.); Ku Ch (sec. man.) हिति॰. — ゜ Ch Ku E ॰ मईतः. —   ႛ Ku स्वतं. —   ႛ Ku end. —   ႛ Thus emended; MSS. ॰ रमृत चाजगाम. This pāda and the following ardharca recur at Kāuç. 135. 9. — ႛ Bü तं विर्यंजामो; K तं निर्वगाम; Ku तं निर्वगातो. —   ႛ xi. 2. 1. —

श्रथ यचैतद्नग्राववभासों भवति तच जुहुयात्। १। या ते ऽवदीन्निरवरूपां जातवेदो ऽपेतो रक्षसां भाग एषः।

रक्षांसि तया दह<sup>5</sup> जातवेदो या नः प्रजां मनुष्यां सं मृजन्ते॥

अपये स्वाहेति हुत्वा।२। अपी रक्षांसि सेधतीति प्रा-यश्चित्तिः ।३।॥३৮॥॥ १३०॥

श्रथ यत्रैतदिगः श्रमतीव तत्र जुहुयात्। १। श्वेता कृष्णा रोहिणी जातवेदो यास्ते तनूस्तिरश्वी-ना निर्देहन्तीः श्वसन्तीः । रक्षांसि ताभिर्देह जातवेदो या नः प्रजां मनुष्यो सं सुजन्ते ॥

अग्नये स्वाहेति हुत्वा। २। अग्नी रक्षांसि सेधनीति ग्रा-यिश्वित्तिः । ३।॥ ३९॥॥ १३१॥

¹ Thus emended, assuming haplographia; E यनैतद्भावभासी; the remaining MSS. ॰ नपावभासी. Cf. Kāuç. 93. 37. — ² Chā च दीप्ति॰. — ³ K ॰ रूपो; E दीप्तिखरूपा. — ⁴ E यतो. — ⁵ K ह. — ⁶ So K Bü; the rest प्रजान्मनुष्यान्सं; cf. Kāuç. 131. 2. — ² viii 3. 26. — в This unusual ending of the kaṇḍikā is exhibited by all MSS.; cf. Kāuç. 131. 3, as also the reading of K Bü in Kāuç. 125. 4. — ° Ch E ॰ पा. — ¹⁰ K here inserts the word भवति. — ¹¹ Bū श्वता:. — ¹² Ch Ku हिरिगी. — ¹³ Ch Ku तनू; E तरू Is तनूस to be emended to तन्तस्ः— ¹⁴ K ॰ श्वीनां. — ¹⁵ Ch Ku E P K ॰ हन्ती. — ¹⁶ So K Bü Ch E P B; K ॰ ती (र्चासि). Weber, Omina und Portenta. p. 402, reads निर्देहनी श्वसनी. — ¹² Thus emended; K प्रजां मनुष्यांन्सं; Bü प्रजां मनुष्यांत्सं; the rest प्रजान्मनुष्यान्सं; cf. Kāuç. 130. 2. — ¹² viii. 3. 26. — ¹² This

अय यत्रैतत्सिर्पवीं तेलं वा मधु वा विष्यन्दति' यद्यामं चकुर्निखनन्नं इत्येतेन सूक्तेन जुहुयात् । १ । सां तत्र प्रायिश्वित्तिः । २ । ॥ ४० ॥ ॥ १३२ ॥

श्रथ यत्रैतद्राम्यो ऽग्निः शालां दहत्यपमित्यमप्रतीत्त-मित्येतैस्त्रिभिः मूक्तैमैंश्रधान्यस्य पूर्णाञ्जलिं हुत्वा । १ । ममोभा मित्रावरुणा मह्यमापो मधुमदेखनामित्येता-भ्यां मूक्ताभ्यां जुहुयात । २ ।

ममोभा मित्रावरुणा ममोभेन्द्राबृहस्पतीं।

मम त्रष्टा च पूषा च ममेव सिवता वशे॥

मम विष्णुश्वं सोमश्च ममेव मरुतो भवन्।।

सर्स्वांश्वं भगश्चं विश्वे देवा वशे मम॥

ममोभां द्यावापृथिवी अन्तरिष्ठं स्वर्मम।

ममेमाः सर्वा खोषधीरापः सर्वा वशे ममं॥

मम गावो ममाश्वा ममाजाश्वावयश्चं ममेव पुरुषा

भवनं।

unusual ending of the kaṇḍikā is sustained by all MSS.; cf. Kāuç. 130. 3, as also the reading of K Bü in Kāuç. 125. 4. —

¹ K सिपं वा. — ² So Bü; K E विष्यंदित; K विष्यंद्यते; Bi विष्यंद्ते; Ch (prim. man.) विष्यंद्ति; P Ch (sec. man.) विष्यंद्यते — ³ vi. 116. 1. — ⁴ K °प्रतोत्तिमित्येतः. — ⁵ vi. 117-119. — ⁶ vi. 61. 1. — ¹ So Ku; the rest ममोमेंद्रो॰. — ˚ K विष्णु. — ⁵ E महत्; Weber, Omina und Portenta, p. 403. 16 emends to भवान; cf. also note 16. — ¹⁰ Bū Bi सर्खत्यांच. — ¹¹ E बृह्य. — ¹² Ch E Ku insert हि at this point. — ¹³ The stanza ending here is wanting in Bü, and is also omitted by Weber, ibid. — ¹⁴ K ममोजा॰. — ¹⁵ K has a colon here. — ¹⁶ Ku पुरुषो भवत; Weber, ibid., emends to भवान; cf. also note 9. —

ममेदं सर्वमात्मन्वदेजत्राग्रहशे ममेति । ३ । ऋरगी प्रताप्य स्थगिडलं परिमृज्य । ४ । ऋषाग्रिं जनयेत् । ५ ।

इत¹ एव प्रथमं² जज्ञें अग्निराभ्यो योनिभ्यो अधि जातवेदाः⁴।

स गायचा चिष्ठुभा जगत्यानुष्ठुभा देवो देवेभ्यो हव्यं वहतु प्रजानिस्ति जनियत्वा। ६। भवतं नः समनसी समोकसावित्येतेन सूक्तेन जुहुयात्। ७। सा तच प्राय-श्चित्तिः। ६।॥ ४९॥॥ १३३॥

अय चेदागन्तुर्देहत्येवमेव कुर्यात् । १ । सा तत्र प्राय-श्चित्तिः । २ । ॥ ४२ ॥ ॥ १३४ ॥

अथ यनैतहंश स्मोटित कपाले ऽङ्गारा भवन्युदपानं विहेराज्यं तदादाय। १। शालायाः पृष्ठमुपसपिति । २। तनाङ्गारान्वा कपालं वोपिनद्धात्या संतपनात्। ३। प्राञ्चिस्यमुपसमाधाय। ४। परिसमुद्ध पर्युष्ट्य परिस्तीर्यं बहिरूदपानमुपसाद्य। । परिचरणेनाज्यं परिचर्य

¹ So K Bü P Bi; Ku इत:, Ch जनसेदिति। ता; E जनसेदिति ता. — ² K प्रथम. — ³ K Bü यज्ञे. — ⁴ K ॰वेदः. — ⁵ E भवतद्रः — ॰ The group of mantras given previously in सक्तलपाठ at Kāuç. 108. 2. — ³ Bü ॰प्रः. — ॰ Ku स्फोटयित. — ॰ P ॰मुपसंपीत; K ॰मुपसंपीतं. — ¹ Thus with doubtful emendation; K (संपतं) चैंगं वा कपालानि; P Bi Bü तचेंगं वा कपालानि; Ku तचेंगंलं वा कपालं: Ch तचेंगं। वां कपालं; E तचेंगं वा कपालं; Weber, Omina und Portenta, p. 405, emends to तचाङ्गारान्कपालं. —

। ६। नित्यान्पुरस्ताङ्घोमान्हुत्वाज्यभागौ च। ७। ऋष जु-होति। ৮।

श्रमी वै नाम ते मातासी वै नाम ते पिता।
श्रमी वै नाम ते टूतः स्ववंशमधि तिष्ठति ॥
उत्तमराची णाम मृत्यो ते माता तस्य ते श्रन्तकः
समंद्धानस्ते टूतः स्ववंशमधि तिष्ठति ॥ [पिता।
बहवो ऽस्य पाशा वितताः पृषिव्यामसंख्येया श्रमर्यन्ता श्रमन्ताः ।

याभिर्वेशानभिनिद्धाति प्राणिनां यान्कांश्वेमान्प्राण-भृतां जिद्यांसन् ।

स इमं दूतं नुदतु वंशपृष्ठात्स में गछतु डिषतो नि-वेशं मृत्यवे खाहा ॥

नृहस्पतिराङ्गिरसो ब्रह्मणः पुचो विश्वे देवाः प्रदर्-विश्वमेजत्।

स इमं दृतं नुदतु वंशपृष्ठात्स<sup>16</sup> मे गछतु डिषतो निवेशं बृहस्पतय आङ्गिरसाय स्वाहा ॥

¹ Weber, ibid., emends to स्वं वंश्वमधितिष्ठतु; cf. the end of the next stanza. — ² So K Bü P Bi Ku; E उत्तर्राची; Ch उत्तमसवी, upon the basis of which Weber, ibid., emends to उत्तमस्ती. — ³ K दूत. — ¹ Weber, ibid. emends to स्वं वंश्वमधितिष्ठतु; cf. the preceding stanza. — ⁵ K ॰सख्या. — ⁶ Ch अर्पयंता. — ⅙ So E Ku; Bü वंश्वपृष्टात्स; K P Bi वंश्वपृष्टात्स; Ch वंश्वपृष्टात्स; Ch वंश्वपृष्टात्स; Ch वंश्वपृष्टात्स; — ⅙ So E Ku; Bü वंश्वपृष्टात्स; K P Bi वंश्वपृष्टात्स; Ch वंश्वपृष्टात्स; —

यस्य ते उन्नं न धीयते भूय एवीपजायते। यसै भूतं च भव्यं च सर्वमेतत्प्रतिष्ठितम् । स इमं दूतं नुदतु वंशपृष्ठात्में मे गछतु डिषतो निवेश-मिन्द्राय स्वाहा॥ मुखं देवानामिह यो बभूव यो जानाति वयुनानां समीपे । यसै हुतं देवता भक्षयित वायुनेचः सुप्रणीतिः सु-नीतिः। स इमं टूतं नुदतु वंशपृष्टात्सं मे गछतु डिषतो निवे-शमयये स्वाहा॥ यः पृथियां च्यावयनेति वृक्षान्प्रभञ्जनेन रथेन सह संविदानः। रसान्गन्धान्भावयन्नेति देवो मातरिश्वा भूतभव्यस्य कर्ता। स इमं दूतं नुदतु वंशपृष्ठात्स में गछतु डिषतो नि-वेशं वायवे स्वाहा॥

¹ Thus emended, by assuming haplographia; K Ch (prim. man.) यस तेझं; Bü Ch (sec. man.) तेझ; Ku तेन; P ते अझं; Bi तोझ; E ते उत; cf. Pār. Gr. iii. 15. 22 in support of the emendation. — ² So Ku; E Bü वंश्रपृष्टात्स; Bi K P वंश्रसृष्टात्स; Ch वंश्रसृष्टात्स. — ³ So Bü; the rest वयूनानां. — ⁴ K समोके; Ku समीपो. — ⁵ So E Ku; K P Bi वंश्रसृष्टात्स; Bü वंश्रपृष्टात्स; Ch वंश्रसृष्टात्स. — ⁶ E सं. — ² Ku Bi पृथिव्या. — ॰ K E Bü स्थावयञ्जति. — ² Bü भूजनेन. — ¹ K ॰ वयंज्ञित. — ¹ Ku भूतस्य भवस्य. — ¹² So E Ku; K P Bi वंश्रसृष्टात्स; Bü वंश्रपृष्टाः सा; Ch वंश्रसृष्टात्स. —

ब्रह्मचारी चरित ब्रह्मचर्यमृचं गाथां ब्रह्म परं जि-गांसन<sup>2</sup>।

तं विद्या अनुपरियन्ति मर्वे ये अनारिक्षे ये च दिवि श्रितासः ।

तं विशो अनुपर्यन्ति सर्वाः कर्माणि लोके परिमो-हयन्ति ।

स इमं दूतं नुदतु वंशपृष्ठात्मं मे गछतु डिषती निवे-शमादित्याय स्वाहा॥

यो नक्षनैः सर्थं याति देवः संसिद्धेन रथेन सह रूपंरूपं कृष्वानिश्वनभानुः सुभानुः। [संविदानः। स इमं दूतं नुदतु वंशपृष्ठात्म मे गछतु हिषतो नि-वेशं चन्द्राय स्वाहा॥

श्रोषधयः सोमराज्ञीर्यशस्विनीः। ता इमं<sup>15</sup> दूतं नुदन्तु¹6 वंशपृष्ठात्स¹7 मे गछतु

<sup>1</sup> Ku ब्रह्मचारीर्यमुचं; E ब्रह्मचर्यमृतं. — <sup>2</sup> Thus emended; Ch जिघांस; the rest जिघांसन्; cf. in support of the emendation Çat. Br. i. 4. 1. 21, in which Weber, ibid., p. 406, note 4, also proposes to emend जिघांसन्ति to जिगांसन्ति. - 3 So P Bi Bü: the rest ॰पर्यति; cf. the next ardharca. — 4 So Bi P; Bü श्रतास:; Ch E Ku श्रतास: The passage is wanting in K. — 5 P Bi at; E a. — Bi Bü: the rest ॰पर्यति: cf. the preceding ardharca. — यंती. — 8 K omits the two ardharcas ending here. — 9 So E Ku; K P Bi बंग्सृषुष्ठात्सः Ch वंशसृष्टात्सः Bü वंशपृष्टात्सः सर्धे — 11 Ch K देवान . - 12 E • सिडिना . - 13 K नुद . -14 So E Ku; K P Bi वंशसृष्ठात्स; Ch वंशसृष्टात्स; Bu वंशपृष्टात्स — 15 K °स्त्रिनी: ॥ ता र्मं; Ch (prim. man.) °स्त्रिनीस्त्रिमं for which compare Kanç. 74. 19, note; 20, note: the rest •िस्नीस्ता. — 16 So Bü; the rest नुद्तु; cf. p. 287. note 2. — 17 So EKu; Bü वंश्पृष्टात्स; K P Bi वंशस्पृष्ठात्सः, Ch वंशस्पृष्टात्सः

डिषतो निवेशमोषधीभ्यः सोमराज्ञीभ्यः स्वाहा॥
श्रोषधयो वरुणराज्ञीर्यशस्विनीः।
ता इमं दूतं नुदन्तुं वंशपृष्ठात्मं मे गछतु
डिषतो निवेशमोषधीभ्यो वरुणराज्ञीभ्यः स्वाहा॥
श्रष्टस्यूणो दशपक्षो यहछजो वनस्पते।
पुत्रांश्चेव पर्शूंश्वाभि रक्ष वनस्पते॥
यो वनस्पतीनामुपतापो बभूव यद्या गृहान्धोरमुता
जगाम जगाम हिवषा घृतेन शं नो श्रस्तु डिपदे शं चतुष्पदे॥
यो वनस्पतीनामपतापो न श्राग्यद्या यसं नो ऽहनमा

यो वनस्पतीनामुपतापो न आगद्यहा यहां नो ऽह्नुतमा जगाम।

सर्वे तदग्ने हुतमस्तु भागशः शिवान्वयमुत्तरेमाभि वाजान्<sup>10</sup>॥

लष्टे साहेति हुता। १। तष्टा मे दैवां वच" इत्यवीदपावं

¹ K • खिनी: ॥ ता; the rest • खिनीस्ता. — ² So Ku; the rest गुद्तु; cf. p. 286, note 16. — ³ So E Ku; Bü वंश्पृष्टात्स; K P Bi वंश्पृष्टात्स; Ch वंश्पृष्टात्स. — ⁴ E • पच्छी. — ⁵ Thus emended; Ch यदृक्रजो; K यदिक्रजो; P Bi यदिक्रजो; Bü यद्कृजो; Ku सदक्रजो; E गादिक्रजो. Weber, Omina und Portenta, p. 409, note 6, suggests the emendation यदृक्रज (vocative). — ⁶ Bü पुत्रांश्चह. — ㆍ So K Bi Bü; P गृहां; Ch E Ku गृहं. — ॰ So E; K P Bi Bü • त त्राज्याम; Ch • तमाजगाम; K • तं जगाम. This pāda and the following ardharca recur at Kāuç. 129. 2. — ॰ K P Bi तिर्वर्जगामो; Ku तं निर्जगामे: Ch तं निर्जगामो; Bü तं निर्यजामो; cf. Kāuç. 129. 2. — ¹ For this line K substitutes the second line of the preceding stanza.— ¹¹ vi. 4. 1. —

निनयति। १०। कपाले प्रियं चादायोपसर्पति। १९। सा तत्र प्रायश्चित्रिः। १२।॥ ४३।॥ १३५॥

श्रय यत्रैतत्कुम्भोदधानः सक्तुधानी वोखा वानि हि-ता विकसति तत्र जुहुयात् । १।

भूमिभूमिमवागान्माता मातरमयगात्।

कृथ्यास पुनैः पशुभियों नो हेष्टि स भिद्यतामिति।श सदिस सन्मे भूयादिति सक्त्नावपेत । ३। अथ चेदोदन-स्यानमस्यनं मे देह्यनं मा मा हिंसीरिति निः प्राश्य । ४। अथ यथानामं प्राश्मीयात । ५। अथ चेदुद्धानः स्यात्समुद्रं वः प्र हिणोमीत्येताभ्यामभिमन्त्र्य । ६। अन्यं कृता धु-वाभ्यां हंहयित्वा। ९। तच हिरण्यवणी इत्युदकमासेचयेत । । ५। स खल्वेतेषु कर्मसु सर्वच शान्युदकं कृत्वा सर्वच चात्नान्यनुयोजयेन्मातृनामानि । च। १। सर्वच वरां धेनुं कर्वे दृद्धात् । १०। सर्वच कंसवसनं गौर्दे दिश्णा

<sup>1</sup> K कपार्ले. — 2 Thus with double sandhi (for कुस उद्धानः) all MSS.; cf. Kāuç. 93. 43, and the introduction. — 3Ku वोखां; Ch K E Bi वोषा. — 4 Thus emended in accordance with the corresponding passage in Kāty. Çr. xxv. 5. 29; MSS. মूमर्भू मिमगावाता. — 5 K Bü च्छाधास्तु॰. — 6 Thus emended; Ch भूयांनितः Ku भूयाति; the rest भूयानितः — 7 K Bi Bü घेद्यनं. — 8 E प्रास्थ. — 9 ॰घान. — 10 x. 5. 23. 24. — 11 K चन्नयं. — 12 The भूवे (sc. च्छ्यों) according to Ath. Paddh. to Kāuç. 43. 11 are iii. 12. 1, 2. — 13 i. 33. 1. — 14 K P ॰ संचयेत. — 15 K चातननांयनु॰; E चातानान्यनु॰. — 16 For the चातनगण see Kāuç. 8. 25 and note; for the मातृगण 8. 24. and note. — 17 Bi ॰वसनां. — 18 Ku Bi गोर्द॰. —

। ११ । ब्राह्मणान्भक्तेनोपेप्सन्ति । १२ । यथोदिष्टं चा-दिष्टास्विति यायश्चित्तिः प्रायश्चित्तिः । १३ । ॥ ४४ ॥ ॥ १३६ ॥

॥ इत्यथर्ववेदे कौशिकसूचे चयोदशो ऽध्यायः समाप्तः॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> K ॰पेचितः — <sup>2</sup> So E Ku; Ch ॰स्वित्तः; K ॰चित्तः; Bi ॰चित्तिः P ॰चितिः Bü चारिष्टाचितिः — <sup>3</sup> Bü has this word but once (प्रायश्चित्तः). —

यथावितानं यज्ञवास्त्रध्यवसेत्। १। वेदियेज्ञस्यायेरुत्तरवेदिः । २। उमे प्रागायते वितिन्प्रधीयस्यो पश्चादुद्यततरे। ३। अपृथुसंमितां वेदि विद्ध्यात् । ४। षट्शमीं
प्रागायतां चतुःशमीं श्रोण्याम्। ५। चीन्मध्ये अधेचतुथानयतः। ६। चयाणां पुरस्तादुत्तरवेदि विद्ध्यात्। ९।
विःशमीं प्रागायतामृज्ञीमध्यर्धशमी श्रोण्याम् । ६।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Dārila to Kāuç. 2. 18. — <sup>2</sup> So emended; MSS. **गा**-ङायते — 3 Ch पृथोयस्थी; E पृथि॰. — 4 E पृथु॰; Bh Ch (prim. man.) ऋपृतु॰; Ch (sec. man.) ऋषातु॰ (?); Bü ऋष्पृतु॰; K ऋमृतु॰. — <sup>5</sup> The Dac. Kar. treats the subject of this kandika essentially in the same manner as the Kauçika, but with a different introduction: त्रयाज्यतंत्रमारभ्यते। तत्र पदार्थानुक्रमो यथा। पूर्वे खिखवाचनं। त्यमू षु वाजिनं etc. (vii. 85. 1)। वातारमिन्द्रम् etc. (vii. 86. 1)। श्रा मंद्रै-रिन्द्र etc. (vii. 117. 1) मर्माणि ते वर्मणा etc. (vii. 118. 1)। ग्रव्यचसय (Cod. त्रव्यसञ्च) व्यचसञ्च etc. (xix. 68. 1)। इति स्वस्तिवाचनं। (cf. Kāuç. 25. 36, and the खस्त्ययनगण. ibid.)। प्र यक् पर्शे etc. सार्धपादेन (xii.  $^{3.\,\,31^{\circ})}$  दावं गृह्णाति। त्रोषधीर्दानु etc. (xii.  $^3.\,31^{\circ}$ ) । त्रधस्ताक्हेदयति। गोप्मसे etc. (xii. 1. 36)। वेदिखाने त्रीहियवग्रमीमित्रोदकेन उपस्थानं करोति । वि मिमीष्व etc. (xiii. 1. 27) । मिमानः समिध अनुमन्तरणं (cf. Kanc. 1. 24 fg., and sūtras 9 and 10 of this kandikā) | तती वेदि करोति; cf. Antyesti. fol. 14, l. 7. — 6 So emended; MSS. of the text and Ath. Paddh. प्राज्यातां - 7 So emended; cf. the preceding note. — 8 Cf. p. 291, note 9. —

योषास्ते भूम¹ इत्युपस्थाय²। १। वि मिमीष्व पयस्वती-मिति³ मिमानमनुमन्त्रयते⁴। १०।

बृहस्पते परि गृहाण वेदिं मुगा वो देवाः सदनानि सन्तु।

अस्यां बिहैः प्रथतां साध्वन्तरिहंसां णः पृथिवीं देव्यस्तितं

परिगृह्णाति<sup>8.9</sup>। ११। यत्ते भूम इति<sup>10</sup> विखनति<sup>11</sup>। १२। यत्त जनमिति<sup>12</sup> संवपति<sup>13</sup>। १३। त्वमस्यावपनी जना-नामिति ततः पांसूनन्यतोदाहार्ये<sup>14.15.16</sup>। १४। बृहस्पते

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> xii. 1. 36. — <sup>2</sup> K Ch (prim. man.) **इत्युपस्थापय**; cf. p. 290, note 5, end (उपस्थानं करोति). — <sup>3</sup> xiii. 1. 27. — <sup>4</sup> Cf. p. 290, note 5, end (समिध त्रनुमंत्रणं). — 5 K साध्वनहींसा; Bh Antyesti. and Daç. Kar. ॰ना हिंसा; Mahādeva to Kāty. Çr. ii. 2. 12 also reports हिंसा as a variant of ऋहिंसा. - 6 K Bh Bü and Daç. Kar., as also Kāty. Çr. ii. 2. 12, here insert the word देवी. — 7 The mantra occurs with some variants in Kāty. Çr. ii. 2. 12; its pratīka in Vāit. Sū. 2. 5. — <sup>8</sup> K P Ch Ku प्रतिगृह्णाति; cf. su. 15. --<sup>9</sup> Daç. Kar. continues after sū. 6: ईशानकोणादारभ्य रेखां (Cod. रेषां) कुर्यात् । सर्वच तू-ष्णीं। बृहस्पते परि गृहाण etc.। बन्यस्थचा (? Cod. कल्पचक्) परिमार्षि। च्छजो (Cod. रज्वी) अध्यर्वश्मी श्रोखां (cf. su. 8)। वयाणां पुरसा-दुत्तरवेदि विद्ध्यात् (cf. sū. 7)। दिश्मी (!) प्राक् एवं चतुरस्रं (cf. su. 8) पुनः बृहस्पति परि गृहाण इति पुनः संमाष्टिः; Ath. Paddh. and Antyesti. र्रशानको णादारस्य तूप्णी वालुकया रेखां (Cod. रेषा) कुर्यात्सर्वत्र । बृहस्पते etc. कल्पजातमंत्रेण चीन्तरान विदिरेखां परितो उनुमंत्रणं. xii. 1. 35. — 11 Antyesti. वेदिमध्ये विखननं करोतिः — 12 xii. 13 Antyesti. ऋईचेंन खनितं समं करोति; Dac. Kar. and Ath. Paddh. ऋईचेंन पूरयति. — 14 MSS. पांशून॰. — 15 So (॰न्यती-दाहार्य, with double sandhi: cf. the introduction) Ch P; K Bü Bh ॰न्यतोदाहर्य; Ku ॰न्यतोवहार्य्य; E Bi ॰न्यतोवाहार्यः — 16 Daç. Kar. लमस्यावपनी etc. ऋर्वचेन समं करोति (cf. Antyesti. to the preceding sūtra); Ath. Paddh. पांशून्पूर्यति -

परि गृहाणं वेदिमित्युत्तरवेदिमोष्यमानां परिगृह्णाति । १५। असंबाधं बध्यतो मानवानामिति प्रथयति । १६। यस्याश्वतसः प्रदिषः पृषिच्या इति चतुरसां करोति । १९। देवस्य ला सिवतः प्रसवे ऽश्विनोबाहुभ्यां पूष्णो हस्ता-भ्यामा दद इति लेखनमादाय यचाियं निधास्य भवित तच लक्षणं करोति । १६। इन्द्रः सीतां नि गृह्णालिति विद्याला आरभ्योत्तरत आलिखति । १९। प्राचीमावृत्य दिश्चणतः प्राचीम्। २०। अपरास्तिस्रो मध्ये। २१। तस्यां विद्यवावोष्य। २२। वर्षणं भूमिः पृष्यिवी वृतावृतेत्यि इः संप्रो । २३। यस्यामसं वीहियवाविति भूमिं नम-स्कृत्य । २४। अष्यापि प्रणयेत्।

त्वामग्रे भृगवो नयन्तामङ्गिरसः सदनं श्रेय एहि। विश्वकमा पुर एतु प्रजानन्धिष्ययं पन्थामनु ते दिशा-मेति १२५।

¹ Cf. sū. 11. — ² K ° खुत्तरं. — ³ Bū ॰ माधमानां. — ⁴ Antyeşṭi. परितः परिगृह्णाति; Ath. Páddh. adds: वानुकां उत्तरवेदिमध्ये निद्धाति. — ⁵ xii. 1. 2. — ⁶ Daç. Kar. पूर्व झवं(?) प्रयचितः; Ath. Paddh. वानुकां प्रधयति. — ² xii. 1. 4. — ⁶ Ath. Paddh. য়ांतिकपृष्टिके चतुरसं परिग्रिष्टे कुण्डलचणे उत्तं (cf. Ath. Pariç. 24. 1); see also Ath. Pariç. 22. 3 (sambhāralakṣaṇam). — ⁰ Cf. xix. 51. 2; TS. i. 1. 4. 2; VS. i. 10 etc.; Māitr. S. i. 1. 9, etc. — ¹⁰ iii. 17. 4. — ¹¹ Büपाचामावृत्य; Ch Daç. Kar. and Antyeṣṭi. have a colon here. — ¹² Antyeṣṭi. तासु रेखासु. — ¹³ xii. 1. 52°. — ¹⁴ xii. 1. 42. — ¹⁵ Daç. Kar. and Antyeṣṭi. त्रीहियवग्रमीिमश्रोदकेन उपख्यानं नम-क्तार्थ(!) करोति. — ¹⁶ Thus emended; MSS. ॰माङ्किरसः. — ¹⁶ K and Daç. Kar. सद्नां. — ¹⁶ Daç. Kar. श्रिय. — ¹⁰ Ch दिग्रामे इति. The mantra is not found in any known Samhitā; cf. however Māitr. S. ii. 13. 7. —

भद्रश्रेयःस्वस्त्या <sup>1234</sup> वा। २६। अग्रे प्रेहीति वा। २९। विश्वंभरा वसुधानी प्रतिष्ठेति लक्षणे प्रतिष्ठाण <sup>7</sup>। २६। अश्वंध्ममुपसमाद्धाति । २९। अग्रिभूम्यामोषधीष्विप्ति दिव आ तपत्यिग्वासाः पृथिव्यसितजूरेतिमध्मं समाहितं जुषाणो ऽस्मे स्वचाणि धारयन्तमय इति पञ्चिभ स्तरणम् <sup>10</sup>। ३०। अत ऊर्ध्व विहेषः । ३९। तं भूमिमत्येष्योजसेति दर्भान्संप्रोक्ष्य । ३२। अष्ठिणां प्रस्तरो ऽसीति <sup>12</sup> दक्षिणतो ऽयेर्वस्थासनं निद्धाति <sup>13</sup>। ३३। पुरस्ताद्येरुद्क्तं क्मंस्तृणाति । ३४। तथा प्रत्यक् । ३५। प्रदक्षिणं विहेषां

r P Bü Bh and Áth. Paddh. भद्र:. — 2 Ch Ku श्रेय. — 3 Ku खरूपा. — 4 Dac. Kar. treats the passage contained in the two sutras ending here as follows: It coincides with the Kāuçika as regards the first three padás of the mantra, then continues: धिष्णं पन्यामन ते दिशामः । भद्रं पन्यामन् ते दिशामः । श्रेयं (!) पंथामन् ते दिशामः । खस्तां पन्यामनु ते दिशामः। भद्री भव श्रेयो भव खस्त्रो भव ब्रीहिय-वावपी प्रचिष्यः Ath. Paddh. त्वामपे भगवी नयंतामिति अपिप्रणयनं । भद्रः श्रेयः खस्त्वा वा। चकारो (!for वा॰) निश्चयार्थः। भद्रो भवेति विभि:। सर्वत्र - 5 iv. 14. 5; Ath. Paddh. ग्रंपे प्रेहीति वा विक-ल्पादाज्यतंत्रे। न पाकतंत्र इति पद्यतिकारः — 6 xii. 1. 6. — 7 Dac. Kar. श्रीयं स्थापयतिः Atb. Paddh. श्रीयप्रतिष्ठापनं -20, 21; x. 6. 35; vii. 78. 2. — <sup>9</sup> Bü E P Bi **पंचिमः**. — Kar. त्रमुक्कम्प्रारंभनिमित्तं पंचेध्नं सक्क्नुहोतिः, Ath. Paddh. त्रुग्निर्भु-म्यामिति तिस्भिरूपसमादधाति ऋसी चुँचाखेतमिध्ममिति वा। वार्श-ब्दात् । त्राज्यतंत्रे । एतमिध्ममसी चत्राणि धारयंतमिति भवति । पंच-भिरिध्मं जहोति. — 11 The mantra of which the pratika is here given occurs in सकलपाठ in Kāuç. 2. 1. It occurs also at xix. 33. 3, but the सक्तवाढ and the scholiast's designation (Kāuç. 2. 1) as कल्पजा show that it is regarded as not belonging to the AV. -2. 6. — <sup>13</sup> The same passage occurs at Kāuç. 2. 18. —

मूलानि छादयनोत्तरस्यां वेदिश्रोणः पूर्वोत्तरतः संस्थाप । ३६ । अहे देधिषव्योदतस्तिष्ठान्यस्य सदने सीद
यो ऽस्मत्माकतरं इति ब्रह्मासनमन्वीक्षते । ३९ । निरस्तः
पराग्वसुः सह पाप्मना निरस्तः सो ऽस्तु यो ऽस्मान्डेष्टि
यं च वयं डिष्मं इति दक्षिणा तृणं निरस्यति । ३६ ।
तदन्वालभ्य जपतोदमहमवीग्वसोः सदने सीदाम्यृतस्य
सदने सीदामि सत्यस्य सदने सीदामीष्टस्य सदने सीदामि
पूर्तस्य सदने सीदामि मामृषदेव बहिः स्वासस्यं लाध्यासदेयमूर्णमदमनभिशोकम् । ३९ । विमृग्वरीमित्युपविश्यासनीयं वहस्यते बहस्यति बृहस्यतिर्वस्याः वस्तसदन आसिष्यते बृहस्यते यञ्जं गोपाय यदुद्वतः उन्नि-

¹ So with double sandhi (? for क्राद्यन उत्तरखा) E only; KPBh कादयनोत्तरखः; Ch कादयंनो॰; P कादयत्तो॰; Ku कादयतीतरखाः Bü illegible. — <sup>2</sup> So Ku E Ch (sec. man.); K P Ch (prim man.) वेदिश्रोखीः; Bü वेदिः श्रोणीः; Bi वेदिः श्रोखीः — 2. 4. 4; Kāty. Çr. ii. 1. 22; Vāit. Sū. 1. 20; Kāuç. 3. 5. — 4 Ch • सन-मीचते. as in Kāty. Çr. The passage beginning with this sūtra and ending with sū. 40 is identical with Kāuç 3.5-8; see the notes there. -<sup>5</sup> Cf. Kāty. Çr. ii. 1. 21; Çat. Br. i. 5. 1. 23; Çānkh. Çr. i. 6. 6; Lāty. Çr. ii. 4. 5; iv. 9. 16; Gobb. Gr. i. 6. 14; Kāuç. 3. 6 (Çat. Br., Lāty., and Gobh. with the variant परावस:). --<sup>6</sup> K **ब**ਿई. and Daç. Kar. ॰मूर्णमृद्म॰; Bh Ku ॰मूर्णमृद्म॰. — 8 Cf. Āçv. Çr. i. 4. 7; Çānkh. Çr. i. 6. 9; Lāty. Çr. ii. 4. 5; Kāuç. 3. 7. — 3 xii. 10 So (॰सनीयं) E Bü, and Ath. Paddh.; Ku ॰सने; the 11 The word ब्रह्मा is wanting in K. -emended; MSS. here, as in Kauç. 3. 8, श्राशिपाते. emended, assuming haplographia in the reading यद्दत (Ch Ku); E reads यदुवत; Daç. Kar. य जदन्वत; the rest य उदुवत; cf. also Kāuç. 3. 8, note 9. —

वतः शक्यम् शि । ४०। पातं मा द्यावापृथिवी अघाव दितं द्यावापृथिव्यो समी छते । ४०। सविता प्रसवाना-मिति कर्मणिक मेण्यभितो अथातानेराज्यं जुहुयात १। ४२। व्याख्यातं सर्वपाक यज्ञियं तन्त्रम् । ४३।॥ १॥॥ १३९॥

अष्ठकायामष्टकाहोमाञ्जुहुयात । १ । तस्या हवीं िष धानाः करमः शब्कुल्यः पुराडाश उदौदनः क्षीरोदन-स्तिलौदनो यथोपपादिपण्यः । २ । सर्वेषां हविषां समु-हृत्य । ३ । दर्था जुहुयात्र्रथमा ह व्युवास सेति पञ्चभिः । । ४ । आयमागन्संवत्सर इति चतसृभिविज्ञायते । ५ । ऋतुभ्यस्त्वेति वियाहमष्टो । ६ । उन्द्रपुत्र उत्यष्टादशीम् । ९ । अहोरात्राभ्यामित्यूनविंशीम । १ । पशावुपपद्यमाने

¹ Thus emended; Ch Ku K P E उन्नमतः; Bū Bi and Daç. Kar. उन्निमतः; cf. for the treatment of this passage the note on p. 9 (Kāuç. 3. 8). — ² The word इति is wanting in all MSS., perhaps because the text continues with a mantra? — ³ Cf. TS. iii. 2. 4. 4; Kāuç. 3. 8 — ⁴ So emended; Bū अधाद्र (?); P Bh द्यां न; Ch द्यांन्नः K Ku द्यान्न; Bi द्य न; E वान्नः; Daç. Kar. भ्यां न. Or is द्यां न to be taken into the text as a separate pratīka? — ⁵ v. 24. 1. — ⁶ Daç. Kar. अधातानानि जुहोति । सिवता प्रसवानां etc. । इत्यभ्यातानिमिति समाप्तः (!): Ath. Paddh. सिवता प्रसवानामिति । अध्यातानिमिति समाप्तः (!): Ath. Paddh. सिवता प्रसवानामिति । अध्यातानितं प्राक्तं नं । इत्य उत्तरं नम्यति etc., see Kāuç. 5. 5, note. — ˚ K Bū Bh सव॰; cf. for this varia lectio Kāuç. 59. 24; 60. 1. — ˚ P Bi Bh भ्राःकुत्यः; K E भ्राःकुत्यः — ˚ E Ch (sec. man.) द्यो-पपादे पपुः. — ¹¹ iii. 10. 1-5. — ¹² iii. 10. 8-11. — ¹³ iii. 10. 10. K reads अध्वत्मस्वितः — ¹⁴ iii. 10. 13. — ¹⁵ vi. 128. 3. —

दिक्षणं बाहुं निर्लोमं सचमें सखुरं प्रक्षाल्यं। १। इडा-यास्पदिमिति हाभ्यां विंशोम् । १०। अनुपपद्यमानं आज्यं जुहुयात्। ११। हिवषां दिवं पूरियत्वा पूर्णा दवं इति सदवि मेकविंशीम् । १२। एकविंशितसंस्था यज्ञो विज्ञायते। १३। सवा एव यज्ञतनूरवरुन्हें सर्वा एवास्य यज्ञतनूः पितरमुपजीवित्त य एवमष्टकामुपैति। १४। न दिवेहोमे न हस्तहोमे न पूर्णहोमे तन्त्रं क्रियेतेत्येके । १५। अष्टकायां क्रियेतेतीषुफालिमाठरौ। १६।॥ २॥॥ १३६॥

श्वभिजिति शिष्यानुपनीय श्वो भूते संभारान्संभरित । १। दिधसक्तृन्पालाशं दर्गडमहते वसने शृह्णमाज्यं शान्ता श्रोषधीर्नवमुदकुम्भम् ।२। बाह्यतः शान्तवृक्षस्यध्मं प्राञ्चमुपसमाधाय । ३। परिसमुद्य पर्युक्ष्य परिस्तीर्यं व- हिरूदपाचमुपसाद्य परिचरणेनाज्यं परिचर्य । ४। निन्यान्पुरस्ताह्योमान्हुलाज्यभागी चं । ५। पश्चादमेद्धिस-क् स्त्रुहोत्ययये ब्रह्मप्रजापतिभ्यां भृग्विङ्गरोभ्य उश्चनसे काव्याय । ६। ततो ऽभयरपराजितेर्गणकर्मभिविश्वकर्म-

¹ E सचर्म; P Bi सचर्मो; Ku सवेंमं. ² All MSS. neglect the sandhi between this and the next word, writing प्रजास इडा॰. — ³ iii. 10. 6-7. — ⁴ P Ku E Ch (sec. man.) प्रणावनुपपदामान; cf. sū. 9. — ⁵ iii. 10. 7°. — ⁶ MSS. ॰ इंधे. — ² So all MSS.; is the word to be emended to ॰तन्व:? — ጾ For the passage beginning with sū. 3 and ending here cf. Kāuç. 135. 4-7. —

भिरायुष्यैः स्वस्त्ययनैराज्यं जुहुयात । ७ । मा नो देवा अहिर्वधीदरसस्य शर्नोटस्येन्द्रस्य प्रथमो रथो यस्ते सर्पो वृश्विकसृष्टदंश्मा नमस्ते असु विद्युत आरे ऽसावस-दस्तु यस्ते पृथु स्तनियत्नुरिति संस्थाय होमान । ६। प्रतिष्ठाण सुवं दिधसकून्प्राश्याचम्योदकमुपसमारभन्ते' । ए। अव्यचसश्चेति <sup>५</sup> जिपता साविनीं <sup>६</sup> ब्रह्म जज्ञानमित्ये-कां<sup>1</sup> विषप्तीयं च पच्छी वाचयेत्। १०। शेषमनुवाकस्य<sup>8</sup> जपन्ति। ११। योयो भोगः कर्तव्यो भवति तंतं कुर्वते । १२। स खस्वेतं<sup>11</sup> पश्चमपश्चीयमार्गः पश्चमनधीयान उप-श्राम्येता दर्शात् । १३। दृष्टे चन्द्रमसि फल्गुनीषु इया-नुसानुपसादयति । १४ । विश्वे देवा ऋहं रुद्रेभिः सिंहे व्याघ्रे यशो हविर्यशसं मेन्द्रो गिरावरागराटेषु यथा सीमः प्रातःसवने यच्च वर्ची ऋषेषु येन महानध्या जघनं स्वा-हेत्यग्री हुत्वा । १५ । रसेषु संपातानानीय संस्थाय हो-

<sup>1</sup> E P Bi Bh **्युष्टि.**— 2 For the gaṇas of hymns mentioned here cf. the following places: the first अभयगण at Kāṇç. 16. 8, and note; the second अभयगण at 104. 3, and note; the अपराजितगण at 14. 7, and note; the गणकर्मगण at 26. 33, and note; the विश्वकर्मगण at 7. 8, and note; the आयुष्टगण at 54. 11, and note; the स्वत्यगण at 25. 36, and note. — 3 vi. 56. 1; vii. 56. 5; x. 4. 1; xii. 1. 46; i. 13. 1; 26. 1; vii. 11. 1. — 4 Bi **.** प्रभते. — 5 xix. 68. 1 (all MSS. in agreement with the MSS. of the AV. अवस्थिति). — 6 RV. iii. 62. 10; also VS. TS. SV. etc. — 7 iv. 1. 1. — 6 Ch E P Bi Bh चित्री, i. 1; cf. Kāṇç. 7. 8. — 9 iv. 1. 2 — iv. 5. 7. — 10 E has an avagraba here. — 11 Bū चित्री. — 12 Thus emended; Ch Ku E Bi Bū उपशास्त्राद्शादृष्ट; K P Bh **.** दृष्टे. — 13 i. 30. 1; iv. 30. 1; vi. 38. 1; 39. 1; 58. 1; 69. 1; ix. 1. 11; xiv. 1. 35. 36; cf. the two वर्षस्थाण, Kāṇç. 12. 10, note, and 13. 1, note. —

मान् । १६ । तत एतान्प्राशयित रसान्मधुघृताञ्चित्यान् । १९ । योयो भोगः कर्तव्यो भवित तंतं कुर्वते । १८ । नान्यत आगताञ्चिष्यान्परिगृह्णीयात्परमंदीक्षित्तात् । १९ । चिराचोनां अतुरो मासाञ्चिष्येभ्यः प्रबूत्यादर्धपञ्चमान्वा । २० । पादं पूर्वराचे ऽधीयानः पादमपराचे मध्यराचे स्वपन् ।२९ । अभुक्षा पूर्वराचे ऽधीयानं इत्येके । २२ । यथाशक्त्यपरराचे दुष्परिमाणो ह पादः । २३ । पौष्यस्यापरपद्ये चिराचं नाधीयीत । २४ । तृतीयस्याः प्रातः समासं संदिश्य यस्मान्कोशादित्यनः । २५ ।

यसात्कोशादुदभराम वेदं तिस्मिन्नन्तरव दध्म एनम् रे अधीतिमष्टं ब्रह्मणो वीर्येण तेन मा देवास्तपसाव-तेहेति। २६।

योयो भोगः कर्तव्यो भवति तंतं कुर्वते । २७ । ये परि-मोक्षं कामयन्ते ते परिमुच्यन्ते । २৮ । ॥ ३ ॥ ॥ १३९ ॥

ऋष राज्ञामिन्द्रमहस्योपाचारकल्पं<sup>10,11</sup> व्याख्यास्यामः

¹ E P B एना॰. — ² K ॰तान्छिष्यान्; the rest ॰तां छि॰. — ³ K ॰गतान्छिष्या॰; the rest ॰गतां छि॰. — ⁴ K मासान्छि॰; the rest मासां छि॰. — ॰ Thus E; P ॰धोयंत; Bi ॰धोयात:; Ku ॰धो-योत; the rest धोयत. — ⁶ Ch दुष्परिणामो. — ² Cf. xix. 72. 1. — ⁵ So all MSS.; the vulgate version, xix. 72. 1°, reads कृतमिष्टं. — ९ E ब्राह्मणो. — ¹ Ath. Pariç. 19. which also treats the दृन्द्रमहोत्सन् largely coincides with this kanḍikā; 19. 1 reads राज्ञामिन्द्रमहोत्सन् स्थोपचार्कल्यं. — ¹¹ E P Bi and Ath. Pariç. 19. 1, ॰पचार॰; cf. Kāuç. 67. 5. —

। १। प्रोष्ठपदे पुक्कपक्षे ऽश्वयुजे वाष्टम्यां प्रवेशः। २। श्रवणेनोत्थापनम् । ३। संभृतेषु संभारेषु ब्रह्मा राजा चोभी स्नातावहतवसनी सुरिभणी व्रतवन्ती कर्मण्यावु-पवसतः । ४। श्वी भूते शं नो देखाः पादेरधंचीभ्यामृचा षद्भृतोदकमाचामतः । ५। श्रवीञ्चिमन्द्रं चातारिमन्द्रः सुचामेत्याज्यं हुता। ६। श्रथेन्द्रमृत्थापयितः। ९। श्रा ताहार्षे ध्रवा द्यीविशस्ता सर्वा वाञ्छिन्ति । सर्वती ऽप्रमत्ता धारयेरन्। ६। श्रद्भुतं हि विमानोत्थितमुपितः छन्ते । १। श्रिभूर्यज्ञ इत्येतेस्त्रिभः सूक्तेरन्वारक्षे राजनि पूर्णहोमं जुहुयात्। १०। श्रथ पष्ट्रनामुपाचारम् । १०। इन्द्रदेवताः स्युः। १२। ये राज्ञो भृत्याः स्युः सर्वे

¹ Ch and Ath. Pariç. प्रोप्ट॰; P Bh प्रीप्ट॰. — ² Bi here inserts <sup>3</sup> So Bü Ku; Ch E P Bi and Ath. Paric. 19. 1, ॰पवसथ:; K Bh ॰पवसथ (श्वो). Cf. Kāuç. 67. 17. — 4 i. 6. 1. — <sup>5</sup> Thus (षद्भली॰) with double sandhi (षद्भलस् उ॰) all MSS. of the text, and Ath. Paric. 19. 1; रहे. the introduction. — 6 Bi ॰चामंती (र्वाञ्च); Ath. Pariç. 19. 1 . . . षद्धत्वीं इक्रें परि वाचमाचांती (one MS. परिवामाचांतो) बर्हिक्पकलायिला राजानमन्वालभ्य बुज्जयातः — 1 ए. 3. 11; vii. 86. 1; vii. 91. 1; Ath. Pariç. 19 1. श्रवींचमिद्रं चातार्मिद्रः सुवामेम्मिंद्र वर्धय चिवयं में इंताय वृषेद्र खेंद्रो जयातीति च। राष्ट्रसं-सर्गेश्वायेद्र मुत्यापर्यात. The pratikas in addition to those of the Kauçika are: iv. 22. 1; (१ हताय?); vi. 86. 1; 98. 1. — <sup>8</sup> vi. 87. 1; 87. 1°; 9 Bü E Ch (prim. man.) विनामो : Ath. Paric. 19. 1, अङ्गतं हि सवनानयेत्समुत्यितं (!for सवान॰?) भवति यदि प्राच्याम-पिभयं। यदि द्विणस्यां यमभयं। यदि प्रतीचां वर्षणभयं। यद्यदीचा यञ्जयं (?one MS. चुज्जयं?)। यदंतदें शिस्त्री भयतो विवादिपिमी पालिपि ते वसुमंतमृकंलिति (MSS. ॰िमकंलिति; xix. 17 1; 18. 1) ... — 10 vi. 97-99. — 11 Ch E पाञ्. — 12 Thus K Bü Bh Ch (prim. man.) and Ath. Pariç. 19, 3; the rest ॰पचारम्. — 13 Bü भृता. —

दीक्षिता ब्रह्मचारिणः ' स्युः । १३ । इन्द्रं चोपसद्य यजेरं-स्विराचं पचराचं ' वा । १४ । चिरयनमहामुपतिष्ठनों हिवषा च यजनो । १५ । ञ्चावृतं इन्द्रमहमिति । १६ । इन्द्र स्वमिति हिवषो हुत्वा ब्राह्मणान्परिचरेयुः । १७ । न संस्थितहोमाञ्जहुयादित्याहुराचार्याः । १८ । इन्द्र-स्यावभृषादिन्द्रमवभृषाय वजनि । १० । ञ्चपां सूक्तेरा- स्वावभृषादिन्द्रमवभृषाय वजनि । १० । ञ्चपां सूक्तेरा- स्वावभिष्यामावृत्याप उपस्पृष्यानवेश्वमाणाः प्रस्वु- दावजनि । २० । ब्राह्मणान्भक्तेनोपेप्सनि । २१ । श्वः- श्वो ऽस्य राष्ट्रं ज्यायो भवत्येको ऽस्यां पृष्यव्यां राजा भव- ति न पुरा जरसः प्रमीयते य एवं वेद यश्चेवं विहानि न्द्रमहेण चरित । २२ । ॥ ४॥ ॥ १४० ॥

अय वेदस्याध्ययनविधि वस्यामः । १ । श्रावरायां प्रोष्ठपद्यां वोषाकृत्यार्धपन्नमान्मासानधीयीरन् । २ । एवं छन्दांसि । ३ । लोस्नां चानिवर्तनम् 15 । ४ । ¹ K Bü Ch ॰चारिण. — ² Ath. Pariç. 19. 3, सप्तरांचं. — ³ So with very doubtful emendation; all MSS. of the text and Ath. Pariç. 19. 3, चिर्यनमह्म॰. — ⁴ Ch (prim. man.) हविषां. — ⁵ MSS. of Ath. Pariç. 19. 3 यजंते ॥ आवृत (इंट्र॰). — ⁵ iii. 15. 1. — ² vii. 84. 2. — ³ Ath. Pariç. 19. 3, ब्राह्मणाग्वस्तिवाच्च (!). — ९ Ath. Pariç. 19. 3 has for this sūtra simply the words इंद्रमवभृषाय त्रजंति. — ¹⁰ For the आपो सूक्तानि see Kāuç. 7. 14, and Dārila, ibid. — ¹¹ Thus emended; Ch Ku ॰पेच्यमाणाः; the rest ॰वेच्यमाणाः; MSS. of Ath. Pariç. 19. 3, ॰पेचमाणाः; cf. Kāuç. 7. 14, note. — ¹² Ath. Pariç. 19. 3. ब्राह्मणान् भत्त्या यदीप्सितं वरप्रदानैः परितोषयेत. — ¹³ Bü प्रोष्ठ॰. — ¹⁴ Ku लोचा. — ¹⁵ So Ku; Ch चानिवर्तवतं॰; the rest स्थानिवर्तनं (as though स्थानिवर्तनं?). —

ऋर्धमासं चीपाकृत्य क्षपेरंस्त्यहमुत्मृज्य।

आरमः श्रावर्यामुक्तः पौषामुक्तर्ग उच्यते ॥ ५। अश्रमः श्रावर्यामः । ६। ब्रह्मज्येषु निवर्तते । १ श्राज्या । ६। मृतकोत्यामञ्जर्दनेषु विषु चरणम् । १। श्राच्यां स्तिनते वा येषां च मानुषी योनिः । १०। यथाश्राज्ञं तथ्य तेषु । ११। सर्वं च श्राज्ञिकं द्रव्यमद्माहव्यपेतं प्रतिगृह्यानध्यायः । १२। प्राणि चाप्राणि च। १३। दन्तधावने । १४। श्रुरसंस्पर्शे । १५। प्रादुष्कृतेष्विष्ण विरते श्राप्रातराशम् । १५। वृष्टे । १९। निर्धाते । १०। भूमिचलने । २१। ज्योतिषोपसर्जन । १३। प्रात्रावन्याक्तालम् । १२। भूमिचलने । १२। ज्योतिषोपसर्जन । १३। प्रात्रावन्याकालम् । १२। वृष्टे । १३।

अथ प्रमाणं वस्यामः समानं विद्युदुल्कयोः"।

¹ K Ku Bü Ch E have a colon here. — ² Ku E Bi Bh **東記**現. — 3 Bü निवर्ततो. The passage beginning with त्र्यथ and ending here seems to be an ardharca; KuCh have a colon here. — 4 KPBh °त्यानः ; Bü, the same with a colon after the word; Ku °त्याने ; E स्तकीत्वाने (!). — 5 Is the passage, beginning with श्रा है. and ending here, an ardharca? — <sup>6</sup> Thus with double sandhi (for त्राचार्य त्रसमित) all MSS.; cf. the introduction. — 7 The passage beginning with ग्राचार्य and ending here seems to be an ardharca. — <sup>8</sup> So all MSS. except Ku, which reads द्रव्यमदत्साहव्येपेलं. Is the passage to be emended to द्रव्यमदशाहवापतं or द्रवां मदोत्साहवापतं — <sup>9</sup> E विरेत; P Bh विरता — <sup>10</sup> Ku वृष्टौ — <sup>11</sup> Ku निर्धात — 12 So ज्योतिषोप॰ for ज्योतिष उप॰ (or ज्योतिषामुप॰?). with double sandhi, all MSS.; cf. the introduction. — 13 EBh ॰सर्जने (ऋता॰); Ku ॰सर्जने. — 1: Ch Bi कृता॰; Ku जाता॰. — 15 Ku Ch (prim. man.) °वष्पाकालं — 16 K प्रवृत्तिः ॥ ऋषः; the rest प्रवृत्तिर्थः — 17 The colon is written only in K Bü; the rest read ॰ ब्लायोमीर्ग॰. -

मार्गशिषपोषमाघापरपशेषु तिस्रो ऽष्टकाः ॥ २४। अमावास्यायां च। २५। चीणि चानध्यानि ॥ २६। जनने मरणे चैव दशराची विधीयते । अञ्चार्ये दशराचे स्यात्मर्वेषु च खयोनिषु ॥ २९। सूतके लेको नाधीयीत चिराचमुपाध्यायं वर्जयेत ॥ २५। आचार्यपुचभार्याश्व ॥ २९। अश्व शिष्यं सहाध्यायिनमप्रधानगुरु चोपसन्महोराचं वर्जयेत ॥ ३०। तथा सबस्चारिणे राजानं च। ३९। अपर्तु देवमाकालम् । ३२। अविशेषतुकालेन सर्वे निर्धातादयः स्मृताः ॥ ३३। अविशेषतुकालेन सर्वे निर्धात्व इवेत् ॥ ३३। च्यात्य स्वाद्यायण्डा न्दसः काल्प आपर्तुकः स्मृतः । च्यात्व स्वाद्यायण्डा न्दसः काल्प आपर्तुकः स्मृतः । च्यात्व स्वाद्यायण्डा न्दसः काल्प किष्य स्वयायः । संध्यां प्राप्नोति पश्चिमाम् ॥ ३४।

¹ The colon is written only in KCh; the rest read Ban 羽和? -<sup>2</sup> E वा॰; Bü च॰. — <sup>3</sup> Thus (॰नध्यानि) all MSS. Is the word to be emended to चानध्ययनानि (supposing that haplographia has taken place)? — 4 Ku •राची. — 5 The colon is written in K Ku Bü 6 Thus all MSS.; cf.दश्राची in the preceding line. — <sup>7</sup> The colon is written in KKuBüChE. — <sup>8</sup> KPB have a colon here; the rest वर्जयेदाचार्य. Is the passage to be regarded as metrical? --9 Thus emended: Ku E ॰ भायां च; the rest भायां च. Cf. the Vasisthadharmaçāstra xiii.40. — 10 E •বা(ছ). — 11 K Bh Bi have a colon here; the rest वर्जयत्तथा. — 12 Ch Ku च ब्रह्मचारिएं. — 13 So emended; Ch Ku अविशेषार्तु॰; E अविशेषार्त॰; Bi अविशेषांतु; Bh अविशेषांतु; P अवि-शेषात्त; Bü अविषयात्त. — 14 All MSS. have a colon here. — 15 K Ch Ku E have a colon here. — 16 Thus K P Bh; Ku E Bi Ch (prim. man.) काल्प; Ch (sec. man.) कल्प; Bü काल्पा. — 17 Thus emended; Ku च्छता ऊर्ध्वः Bü च्रतावार्द्धे, Ch (prim. man.) च्रतावार्ध्वः Bi चेतावीर्धः the rest ऋतावोधी. — 18 Bü E have a colon here. —

सर्वेण प्रदोषो लुप्यते । ३५। निश्चि निगदायां च वि-द्युति शिष्टं नाधीयीत । ३६।

ऋस्तिमिते विसत्तायां विसत्तायां च पाटवः । ऋषं तावत्तालं भुक्ता पदोषं उमे संध्ये ॥ ३९ । ऋषु भमशाने शय्यायामभिशस्ते खिलेषु च¹० । ऋतः शवे¹¹ रथ्यायां² यामे चारहालसंयुते¹³.¹⁴ ॥ ३६ । दुर्गन्थे शूद्रसंश्रावे पेङ्गे¹⁵ शब्दे भये हते¹६ ¹७ । वैधृत्ये¹³ नगरेषु च¹९ ॥ ३९ । ऋतिक्तेन च वाससा²० चिरतं येन मैथुनम²¹ । शयानः²² प्रौढपादो²³ चायतोपस्थान्तिके²⁴ गुरोः²⁵॥४०। विरम्य माहते शीघे प्रत्यारम्भो विभाषितः²६ ।

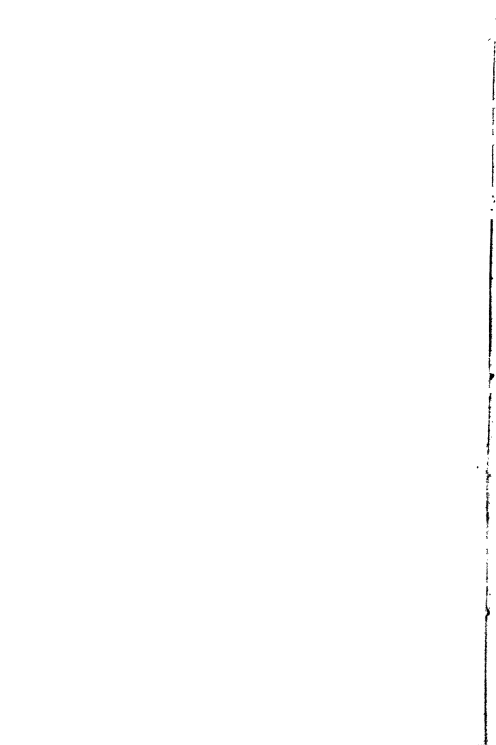
<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> So all MSS. Does the word represent the locative fem. sing. of an adjective निगद 'sounding in', or is it to be emended to the loc. sing. fem. of the participle perfect निगतायां having gone into (the earth)? Or नि:ग्रब्हायां? - 3 So (नाधीयीता)-सामिते Ka; Bü Bi नाधोयोत सानित; the rest नाधीयीत सामिते -<sup>4</sup> Ku द्विसतायां. — <sup>5</sup> Bü तृ॰; Ku ॰सतायां. — <sup>6</sup> Bü पाठवो(ष्य); the rest पाटवो(श). None of the MSS. exhibit a colon. — 7 Wanting in K; Bü reads (पाठवो) यः — 8 Bü प्रदोषोः — 9 Bü संधेष्व(प्सु); Bi संधेः The colon is written in Bi only. — 10 K Bi have a colon here; the rest च(ाना:). — 11 K P E • भावे ; Bi • भाव्ये. — 12 Ch E have a colon here. — 13 K Bü च्याल. — 14 K Ku P Bü have a colon here. — 15 Ch Ku K E पैंडि; Bü पैंग्ले. — 16 Ku ऋते; Ch कते. — 17 K Ku Bü Ch have a colon here. — 18 KB वैधते. — <sup>19</sup> E च। ऋनितेन; the rest चानितेन. — <sup>20</sup> Ku seems to have a colon here. — 21 The colon is written only in E. — 22 Bi has a colon here. — 23 Thus emended (cf. Manu iv. 112). Bu unc-पादौ; the rest प्रौडपादौ — 24 Thus with double sandhi (for अयत उप॰) all MSS.; cf. the introduction. — 25 The colon is written in Bü. — 26 The colon is written in KKu Ch E. —

सर्वेणापरराचेण विरम्य प्रत्यारम्भो न विद्यते ॥४१। पौषी प्रमाणमभेष्वापर्तृ चेद्धीयानाम् । ४२। वर्षं विद्युत्स्तनियन्तुर्वा विपद्यते । ४३। चिराचं स्थानासनं ब्रह्मचर्यमरसार्थं चोपेयुः । ४४। सा तच प्रायश्वित्तिः सा तच प्रायश्वित्तिः । ४५।॥५॥॥ १४९॥

॥ इत्यथर्ववेदे कौिशिकमूचे चतुर्दशो ऽध्यायः समाप्तः ॥ ॥ इति कौशिकसूचं समाप्तम् ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The colon is written in KKuChEBü. — <sup>2</sup> Bü पोषी. — <sup>3</sup> Ku वेंद्. Is this passage an ardha-cloka, and is the last word to be emended to चेंद्धीयानानां (with haplographia)? — <sup>4</sup> Bü वर्ष. — <sup>5</sup> Bü विपयंते; E has a colon here. — <sup>6</sup> KBhBü •र्साः-ग्रं; Ku •रसासं. — <sup>7</sup> E has a colon here. —

# APPENDIX.



## Extracts from the Paddhati of Keçava.

Keçava has the following introduction with which that of the Atharva-paddhati is identical: ऋष्वंवेदस्य संहिताविधेविंवरणं क्रियते। तव ऋष्वंवेदस्य नव भेदा भवन्ति। तव चतमृषु शाखासु शौनकादिषु कौशिको ऽयं संहिताविधिः स च गोपथब्राह्मणादर्थवादादि परित्यच्य विधिमाचं कन्पयित्वा विधेः कृतसूचयथोपयोगं(!) टोका क्रियते। संहिताविधः. Cf. the author in the Journal of the American Oriental Society, vol. xi, pp. 375-7.

## Kaņģikā 1.

इप्रे. १. अध्यक्ष्व् आनन्तर्थार्थः (Cod. आनंतरार्थः) संहिताध्यनानन्तरं विधेर्धिकारः संहिताविधं वच्यामः। शान्तिकपौष्टिकाभिचारिकाञ्चता-दीनि कर्माणि संहिताविधाँ उक्तानि। विविधानि कर्माणि विधिकमीणि अविधिकमीणि उक्रयक्मीणि विःप्रमाणको विधिः प्रत्यचं अनुमानं शब्दं चेति. — इप्रे. 2-8. Keçava's comment is essentially the same as that of the Ath. Paddh. The following passage occurs in both texts in connection with इप्रे. 8: उपवर्षाचार्येणोक्तं। मीमांसायां स्तृतिपादे कल्पसूत्राधिकर्णे नचत्रकल्पो वितानकल्पसृतीयः संहिताकल्पश्रुत्थों श्रीगरसां (Ath. Paddh. आंगरस॰) कल्पः शान्तिकल्पसु पश्चमः। एते कल्पा वेदतुल्या हि इति भगवानुपवर्षाचार्येणः (!) प्रतिपादितं। अन्ये कल्पाः स्तृतिनुल्याः Cf. J. A. O. S. vol. xi. p. 377. — इप्रे. 9-14. Keçava's comment is again essentially the same as that of the Ath. Paddh. — इप्रे. 15-16. प्रागुद्या कर्मसमाप्तिदैवकर्मसु दिच्या प्रत्यना समाप्तिः एतृकर्मसु केचित्रागुद्यन्तराखे समाप्तिः — इप्रे. 16. Keç. is

identical with Ath. Paddh. — sū. 17. Keç. illustrates: यथा परि लाग्ने पुरं वयमिति चिः पर्यमि करोतिः See Kāuç. 2. 10. — sū. 26. अप्रिं पृष्ठतो नावसेतः — sū. 29-30. शांखायनोये (Cod. सांख्यायनीये: cf. Lindner, Das Kauṣītaki Brāhmaṇa. p. ix) ब्राह्मणे उक्तं द्वे पौर्ण-मास्थौ दे अमावास्थे इति पौर्णमास्थाः प्रतिपदिति अमावास्थायाः प्रतिपदिति पूर्वा उपोष्था उत्तरा याज्या ... Cf. Kāuṣ. Br. 3. 1. — sū. 31. तिथिभेदे मुख्यपौर्णमासीभेदे या पूर्वा सा उपोष्था। उपवासं करोतिः —

#### Kandikā 2.

Introductory: सायंप्रातहों मर्वेश्वदेविषण्डिपतृयज्ञादि (!) उद्घृते ऽमी कार्याणि. — sū. 17 (note 10). Keç. also reads ऊर्ण म्रदं. — sū. 18 (note 15). भूपत इति ब्रह्मवर्णं। तथा च गोभिलब्राह्मणः (!) प्रत्यचं वा दर्भमयं वा त्रासनं वा उदकमण्डलुं वा ब्रह्मस्थापने वा कुर्यात्. —

## Kaņdikā 3.

sū. 1 (note 9). Keç. like Dārila places the matter of this sūtra at the end of the preceding kaṇḍikā: युनिज्ञा त्वेत्येभि: पंचभिरि-ध्ममुपसमाद्धाति। द्वितीया किएडका. — sū. 2 (note 11) ... जागमा-यनमुद्पाचं कांस्थपाचमुपसाद्यः — sū. 4 (note 9). जीवा स्थिति सूत्रोन चिराचामित सत्यं बृहदिति नवभि: श्रंतिवेत्यृचा उदायुषेति द्वाभ्यां उत्तिष्ठति (cf. Kāuç. 24. 31). —

#### Kaņdikā 4.

sū. 9 (note 9). उदेनमुत्तरं नयेति चिभिर्च्छामः (!) प्रजापते न लदिति (vii. 80. 8) च चतस्र सर्वा इतोर्जुहोति (cf. Kāuç. 5. 9)। लामप्र द्वृचा (xix. 59. 1) चतस्र त्राज्या इतोर्जुहोति. —

#### Kaņģikā 5.

st. 13. खाहेष्टेश इत्येवमादिभिरेकादश्रभिः सर्वप्रायश्चित्तीयाञ्च-होति यसे खन्नं पुनर्मेखिंद्रियमिति च द्वाश्वामृग्श्यां. Cf. also the beginning of the next kandikā. —

## Kaņdikā 6.

sū. 10 (note 1). Keç. reads **्निसित:.** — sū. 16 (note 13). अगन्य खरिति पर्यायद्वयेन; cf. Ath. Paddh. ibid. — sū. 17 (note 5). Keç. as the text, पत्यांजली - su. 22. तस्माज्ञादिवणं हविःशब्दे-नाज्यतन्त्रं पाकतन्त्रं चोच्यते कर्ममात्रमभिमंत्रणाददिवणं न कुर्यात पा-कतन्त्रे पूर्णपात्रं माणकं सेतिकाप्रस्पद्रोणाढकादि । पूर्णपात्रं यजमान-भूत्रयपेचं भ्रत्या वा दिचणां दयाद्वातिभित्तिर्विधीयते द्वातं नवमे। ग्राज्यतन्त्रे धेनु:. — sū. 26 fg. Keç. introduces the passage with तथा च ब्राह्मणः — su. 30. आज्यतन्त्रे पाकतन्त्रे दर्भपूर्णमासधर्मा भवन्ति पूर्वतन्त्र च उत्तरतन्त्रं च सर्वेष पाकतन्त्रेषु सर्वमार्थ्यं कर्म पाकयज्ञश्रद्भेगो-चते. — sū. 34 (note 2). ऋथापि गोपथबाह्मणपठितौ स्रोकौ भवतः sū. 34 (note 6). Keç. also reads देवतेति. — sū. 37. त्वमंग्रे त्रतपा असि तुर्च सुत्तं कामसदय इति पंचर्च सुत्तं एते चारणवैद्यानां पदानी तिस्मिनेव तन्त्रे त्राज्यं जुहीति शान्तसिमधो वा त्रादधाति सूत्रयोविंकस्यः। द्र्भपूर्णमासव्यतिक्रमे प्रायश्चित्तं। सर्वेच क्रमव्यतिक्रमे ... सर्वप्रायश्चित्ती-यान्हीमाञ्जहोति तिस्राद्भेव तन्त्रे अत्यस्मिनन्त्रे (!) वा तन्त्रमध्ये सर्वे होमा इति भद्रमत्म. - The sixth kandikā winds up with the following additional statement: ऋथ सर्वार्थाः परिभाषा विधिकर्मार्था ऋविधि-कमीर्था उच्चयकमीर्था उचनी। मेधाजननादि पिण्डपित्यज्ञानं याव-द्विधिकमीणि। मधुपर्कादि इन्द्रमहान्तं यावद्विधिकमीणि। पाकयज्ञवि-धिकर्म मूक्तेन विनियोगं कुला पश्चादृचां विनियोगसान्युक्रयकर्माणि। विविधानि कर्माणि । उपद्धातीत्वनादेशे आच्यं समित् पुरोडाशः पयः उदौदनः पायसः पशुः त्रीहिः यवः तिकः धानाः करसः भ्रष्कुत्यः एतानि चयोदश हवीं पि जानीयात्। सर्वच इयं पैठीनसिपरिभाषा सर्वच हिवषां विकल्पः। यत्र गणस्तत्र सर्वत्र सक्तानां विकल्पः यत्रीषिधगणस-चीषधीनां विकल्पः । हविषां ला जुष्ट<sup>े</sup> प्रोचामीति सर्वद्रव्येषु प्रोचणं। सर्वत्र उत्पवनं हविषामिति युवा कौशिक आचायों मन्यते। अविशिष्टानां परिभाषाः पुनक्चन्ते सर्वकर्मार्थाः। त्राच्यतन्त्राद्विद्वेषु कर्मसु सर्वत्र वृडियाद्यम् (cf. J. A. O. S. vol. xi. p. 376, line 11) विक उद्केन प्रयोजनं तव सर्वव शान्युद्वं बुर्यात् चतुर्भिर्गणिरेकेन वा गणिन। सूका-दियहणे सूत्रं जानीयात्। सर्वत्र सुवहोमें नित्यं तन्त्रं हसाहोमे विकल्पेन तन्त्रं। त्राज्यतन्त्रे सर्वच धेनुर्दिवणा हिवरुच्छिष्टं च त्राधिकरणं च — Then follows an index to the ajvatantram, as follows: आज्यतन्त्र-मुखते ग्रव्यचसञ्च (Cod. ग्रव्यसञ्च; xix. 68.1) बर्हिर्जवन वेदिः उत्तरवेदिः अपिप्रणयनं अपिप्रतिष्ठापनं व्रतग्रहणं पविवकरणं पविवेणेध्मप्रोचणं इध्मोपसमाधानं बर्हिःप्रोत्तणं ब्रह्मासनं ब्रह्मस्थापनं स्तरणं स्तीर्णप्रोत्तणं त्रातासनं उद्पावस्थापनं त्राज्यसंस्कारः सुवग्रहणं ग्रहग्रहणं पुरस्ताद्वीमाः

त्राज्यभागी त्रभ्यातानान्तं पूर्वतन्तं। त्रय उत्तरतन्त्रमुख्यते त्रभ्यातानादि-पार्वणहोमः समृजिहोमाः खिष्ठकृत्वोमः सर्वप्रायश्चित्तीयहोमाः खन्नहोमः पुनर्मेलिन्द्रियहोमः खन्नास्मृतिहोमां संस्थितहोमाः चतुर्गृहोतहोमः बर्हि-होमः संस्नावहोमः विष्णुक्रमाः व्रतविसर्जनं दिष्णादानं ब्रह्मोत्यापनं यस्नात्कोशादित्येतद् (xix. 72. 1) उत्तरतन्तं। उत्तरतन्तं समाप्तं —

#### Kaņdikā 7.

Introductory: परिभाषात्र्याखानं क्रियते. — sū. 9. यथा पिञ्जूनोभिराञ्चावयति। घटं वा कांख्याचं वाः — sū. 11. दूराई-शादुचसंभारा आहर्तवाः - su. 13. नित्यनैमित्तिककाम्यानां कर्मणां प्रयोगः। ऋरखं शान्तिकले उत्तं। यच गामशब्दो न श्रूयते तचारखां(!) sū. 14 (note 1). Keç. also reads ॰ पेचमाणा. — sū. 14. . . सर्वही-मकर्म समायते ततो उवभृषं कुर्यात् । सर्वच पुंसवनादिषु संस्कारेषु गृष्टे प्रयोगः नावभृष इति रुद्रभाष्यमतं — sā. 15. त्राम्लादिषु सर्वेच संपा-ताभिमंत्रणं भवतिः — su. 16. . सर्वे पदार्था त्रभिमंत्र्य कर्तव्याः sū. 18. तं पुरुषं ऋगे कृत्वा गृहे प्रवेश्य ततो मन्धीदनी प्रयक्त (Kāuc. 7.7)। यथा उतामृतासुः भिवास इत्यभ्याख्याताय प्रयक्ति(Kāuç. 46.1) मंत्रेण -sū. 19. यत्र वासितं बधाति तत्र सर्वत्र त्रयोद्धादि भवति। यथा युग्म-कृष्णलं वासितं बभ्राति (Kāuç. 11. 19; 52. 20). — sū. 20. मणि वड्डा तद्धिमधु त्राण्यति — su. 21. त्रान्वार्ट्ये यजमाने च कर्तवाः। त्रभिमंत्रणं। यजमान उत्तरतो भूला दर्भेरन्वारभते. — sū. 24. समर्थ-वृषभचर्म. — sū. 26. यत्र आस्रवनं अवसेचनं च तत्र आचमनं च भवति - sū. 28 समित्युरोडाण्च इत्रीहियवति लादी न्यभाधेयादी नि (!) यजमानं धूमं भवयतिः — su. 29. वर्मसमाप्ती श्विना वर्मप्रयोगः नित्यनिमित्तिककाम्यानि कर्माणि स्नानं कृत्वा प्रयुच्चीतः —

#### Kaņdikā 8.

डाँ. 1. सर्वकर्मार्था परिभाषा । त्राय निशाकर्मपरिभाषा उच्यने । ... येषु निशाकर्मसु तंत्रं तेषु त्रयं धर्मः । केचित्ह्वातो ऽहतवसनः प्रयुंति इति सर्वार्था परिभाषा मन्यन्ते. — sū. 2. त्राय खस्त्ययनपरिभाषा उच्यने । खस्त्ययनेषु चेज्यानां दिश्चान्वलीन्हरति प्रतिदिश्मप्रतिष्ठते । ये ऽस्यां स्थेति सूत्रेन (iii. 26) प्रतिदिशं प्रत्यृचं विलहरणं करोति । प्राची दिशित (iii. 27) प्रतिदिश्मप्रतिष्ठते । यथा उत्तमेन साद्ध्यवत्सस्य बद्राय

विर्होति (Kāuç. 50. 14) तत्र हिवस्किष्टेन बलिहर्एं कुर्यात्। समाप्ता स्वस्त्ययनपरिभाषाः — sū. 5. पुनः सर्वार्था परिभाषा उच्चन्ते। सर्वत्राधि-करणं कर्तर्देचिणा। हिवक्किष्टं त्राज्यधानी उदपात्रं चर्म मण्डपदर्भसिन-धः शान्युद्वभाजनं सुक्सुवादीनि देथानि। ... नित्येषु नाधिकरणमस्ति परद्रवेषु नाधिकरणमस्ति यथा नापितस्य चुरं (cf. Kāuç. 54. 1fg.). sū. 6. प्रोच्याचमनपर्युच्यादि विः कर्तव्यं — sū. 8. सर्वव शान्ति-केषु शान्तं संभारं दर्भसमिदादि। त्रभिचारे रौद्रं त्राङ्गिरसं संभारंः cf. Kāng. 47. 2. — sū. 9. सुक्स्वसमिधः काष्टादि मण्डियकाष्टाः कर्त-थानि(!)। प्रतीकं च द्वयं च। यथा कथं मह इति मादानकण्तं चीरौद-नमञ्जाति । . . . चमसे सरूपवत्साया दुग्धे (Kāue, 12, 1 and 2) चमसो sिप मादानक एव। क्यं मह इति उत्तरमिप अनेन स्क्रेन कर्म कुर्यात्. sū. 10. विषये (!) यथानारं । मंत्रद्रव्यसंश्ये संनिधानं गृहीतव्यं (!) यथा लोमानि हस्तिरोमाणि यथा विद्या श्रस्थेति प्रमेहणं विद्याति (Kāuç. 25. 10).-sü. 12. उनूखनमुसनकाष्ठं। ग्रन्थार्थं दंधनार्थं काष्ठतचणं करोति su. 15. त्रथ शान्तवृत्ता उचानी।...सामालवने प्रसिद्धः वंघः नन्यनुन्ते प्रसिद्धः शिरीषी भीजपुरे वाटिकायां प्रसिद्धः स्रतयस्तिलकः प्रसिद्धः ... वर्णो वर्णक इति ज्ञानन्दपुरे प्रसिद्धः ... जङ्गिडो वाराणस्थां प्रसिद्धः कुडक (!) मालवके . . . गह्यों हिमवति . . . गलावलस्तवैव प्रसिद्धः . . . स्थन्दन (!) हिमवति नर्भदायां प्रसिद्धः ऋरणिका नर्भदातटे प्रसिद्धः त्रप्रमयोक्त त्रप्रमन्तको भृगुकच्छे प्रसिद्धः तुन्युक्तैन्दुकी (Cod. तुन्नु तै॰) पत्दार्देवदार्वें वके प्रसिद्धः। समाप्ताः शान्तवृत्ताः ... — ् त्रथ भान्यीषधय(!) उच्चन्ते । चित्तिः (!) प्रसिद्धा प्रायश्वित्तिः पर्वणिपर्वणि तस्याः त्रीणि पत्राणि भवन्ति ... ग्रमका नंदपुरे विश्वामित्री (!for वै?) वाष्याः समोपे ऽस्ति (Cod. चाष्याः समीपो स्ति) सवंशा घमोलिका सा-म्यवाका (!) काकजंघासदृशा तलाशा वितसी . . . वात्सक (!) त्राटड्षकः (cf. Kāuç. 39.6, note) सीसपाच (!for श्रिंशपा?) प्रसिद्धा श्रात्यिकः प्रसिद्धः सिपुनांकरी (!for सिपुन अङ्करी ?) . . . आकृतिलोष्टः चेत्रमृत्तिका वल्मी-कमृत्तिका ... एताः सर्वाः शान्ता श्रोषध्यः शान्त्युदकादी प्रयोक्तयाः एतासां समुचयः। एतासामलाभे यवप्रतिनिधः कार्यः इति पैठीनसिः। शान्यौषधिकल्पः (!) समाप्तः — sū. 17. प्रमंदोशीरश्लन्युप-धानं (!) भ्रवधूमा चर्त: (cf. text, note 9) ... उपधानं विद्यागन्धुवं(!) शक्षमः त्राह्मणः। एता जरनः जीर्णा याह्याः sū. 18. **ଅ국** सोसानि तत्र एतानि सर्वाणि प्रत्येतव्यानि। . . . नदीसीसं नदीफेनं . . . sū. 19. रसकर्माण एते रसाः प्रत्येतव्याः समुचयेन — sā. 20. Keç.

also reads ॰पवाकस्ति॰, and glosses it by इन्द्रयवः।... प्रियङ्गः कांगुणिका (cf. Pet. Lex. sub कङ्ग and कङ्गुनी)... — sū. 21. यहणं प्रतीकयहणं यहणमनुग्रहणं तावदनुवर्तते यावत्प्रतीकग्रहणं द्वितोयं — sū. 22.
ग्रनुषङ्गः (Cod. ॰संगं) यथार्थं सर्वच कर्तव्यः। यथा विद्या भ्ररस्य पितरं
पर्जन्यं भ्रतवृष्ट्यमिति (i. 3. 1; cf. Kāuç. 25. 10) वैदिकं। लौकिकमिति
भवति कृतयामं कंकतमवमृजामीति (! Kāuç. 76. 5, 6)। ग्रनुषंगः पुनक्क्रामित्यर्थः — sū. 24 fg. Keç. introduces with ग्रथ चतुर्गणीमहाभान्या गणाः पद्यन्ते . . . — sū. 25. . . . ग्ररायचयणमिति तिसः
(ii. 18. 3-5) . . . —

#### Kandikā 9.

sū. 1. . . . ये अपय इति सप्त ब्रह्म जज्ञानमित्येका (!) अपेर्मन्व (iv. 23.1) इति सप्त मृगार्स्तानि ग्रहीतवानिः; cf. text p. 28, note 3. sū. 2. Keç. presents the matter of this sūtra as follows: प्रथमे दे उत्तमं वर्जियला शंच नो मयश्च न इत्येका पुनर्मेलिन्द्रियमित्येका भिवा न इत्येका भंनी वातो वातु इत्येका भ्रीषाणि सुक्तानि। अनेन भा-न्तिगर्णेन शान्युद्वं कुर्यात्. — su. 3. यच शान्युद्वं क्रियते तच पृथिवै श्रीचार्येति विभिर्ऋगिभः शान्युद्वं शान्युद्वसध्ये प्रचिपेत्। श्रनेनैव कार-यिता प्रोचणाचमनादीनि प्रत्यूचं करोति. — sū. 4. एष शंतातीयो गणः। यत्र शंतातीयेन प्रयोजनं तत्रायं सर्वत्र प्रयोक्तव्य इति। यथा श्रंतातीयेन तिलाझहोतिः — sū. 6. शान्तियुक्तानि । इह शान्युद्वे सर्वेषां सूतानां समुचयः अन्यच सर्वच यथोत्तेन न्यायेन विकलाः न मूक्तविकल्यः - su. 7. उभयतः शान्तिगणस्य प्रार्के समाप्तौ च... sū. 8 fg. Keç. introduces with ऋष शान्त्युदकविधानमुर्खते. sū. 9 (note 6). ग्रवकरं विसर्जयतिः — sū. 9 (note 3, page 30) अनुज्ञातः शान्युदकं करोति शं नो देवीत्यृचा साविची च ऋक्यो यन्ति गर्णेन च भान्युद्वं करोति लघुगर्णेन वृष्टद्वर्णेन वा चतुर्गर्णेर्वा (cf. p. 28, note 7) सावित्री ग्रं नो देवी। ततः पृष्यियै श्रोत्रायिति विः प्रत्यासिंचिति शान्युद्के शान्युद्कं प्रचिपतिः — su. 10. एते चतुर्गणिन बृहद्वर्णिनकेन वा शान्यदकं कुर्वन्ति - Kec. finishes the adhyāya as follows: शान्युद्वकर्मपरिभाषा समाप्ता। नवमी कण्डिका। तत्र भद्रश्लोकः।

प्रमाणं पार्वणे चैव प्रकृतित्वात्परीचिते।
. परिभाषा च सर्वार्था प्रथमे उध्याये संहिताविधी॥
हित प्रथमो उध्यायः. —

## Adhyāya ii.

#### Kaņḍikā 10.

4 4 10

डाँ. 2 (note 2). . . . सारिकाजिद्धां बधाति . . . सारिका कंटारिका प्रसिद्धाः — डाँ. 2 (note 3). कृशो भारद्धाजः — डाँ. 4. . . कर्कन्धू (!) कृहद्वद्री . . . — डाँ. 6. ये विषप्ता (i. 1. 1) इति सूक्तेन चीरौदनं संपात्याभिमंच्य भचयति . . . पुरोडाशं भचयति . . . रसान्भचयति । रसप्राश्चं सर्वच ले क्रतुमित्युचा (v.2.3) कर्तव्यं. Cf. Kāuç. 21.21. — डाँ. 7. ये विषप्ता इति (i. 1. 1) सूक्तेन उपनयनानन्तरं द्वादशराचम . . . बङ्गभेच्यमेकच कृत्वाभिमंच्य उपाध्यायाय द्वाति — डाँ. 8. सुप्तस्योपाध्यायस्य कर्णमनुमन्त्रयते ब्रह्मचारीः — डाँ. 9. यदायदा उपाध्यायगृहं याति तदातदा जपति ब्रह्मचारीः — डाँ. 15. . . उपाध्यायायः — डाँ. 16. गुक्रपुप्पहरितपुष्पे इति श्वंखपुष्पिका ऋत्यपुष्पिका प्रसिद्धे — डाँ. 17. सस्यक् वर्चस्कामो मेधाकामच प्रथमप्रवदस्य . . . — डाँ. 19. ऋहं कट्टे-भिरिति गुक्कपुष्पेत्यादि पञ्च कर्माणि आयुष्कामो ऽपि करोति वार्षशतिकं कर्मेति वचनात् . — डाँ. 23. . . . आदित्यमुपितष्ठते मेधाकामः — डाँ. 24. . . . निद्रां त्यत्का . . . मुखप्रचालनं वर्चस्कामो ऽपि करोति। . . . मेधाकर्माणि समाप्तानि. —

## Kandikā 11.

डाँ. 1. पौर्णमास्यां निर्म्हातुकर्म (Kāuç. 18.1 fg.) कृत्वा सकृच्छ्रो भूते सांपदं कुरुते. — डाँ. 3. ब्रह्मचारिगृहात ... तृणान्यादधाति. — डाँ. 4 (note 2). त्रारखपिपीलिकाव्हिंडे. — डाँ. 5. संगृह्य स्थान्यां कृत्वा यामे त्रागत्य ... स्थान्याः सकृज्जुहोति. — डाँ. 6 (end). ... समा-प्रानि ब्रह्मचारिसांपदानि ... शिष्यसंपत्तिर्भवति ... डाँ. 7. पूर्वेदुर्निर्म्हातिकर्म कृत्वा (Kāuç. 18.1 fg.) यामसांपदानामधिकारः — डाँ. 7. पूर्वेदुर्निर्म्हातिकर्म कृत्वा (Kāuç. 18.1 fg.) यामसांपदानामधिकारः — डाँ. 10 (end). समाप्तानि यामसांपदानि ... यामकामो यदा भवति तदा यामसांपदं कुरुते. — डाँड. 15. 16. ये विषप्ता इति सूर्त्तेन पृश्चिमन्थो जिह्या उत्साद्यमन्त्रो (!) परिसरणमस्त्रहं (!) हृद्यं दूरिश् (!) उपनह्य etc. — डाँ. 18. पृश्चिमन्थं मेश्रधान्यं च दिधमधुमिश्रं कृत्वा ... त्रश्चाति ।... समाप्तः पृश्चिमन्थः — डाँ. 19. युग्नकृष्णलं सुवर्णमण्डि — डाँ. 20. साद्य-पवर्ते त्रोदने (Cod. तुंदने) पृक्षाकृतिमालिख्य ... —

#### Kandikā 12.

sū. 1 (note 9). मादानककाष्ठणूतमः — sū. 4. Keç. gives the मन्यानानि (sc. कर्माणि) in full, repeating the proceedings described in Kāuç 10.4-6; 11.12-18. — sū. 5. ..सामनस्याधिकार त्रा वर्चसेभ्यः कर्मभ्यो यावत...जातपुवस्य सामनस्य क्रियते। यावळीवं संजातानां सगो-वाणां सामनस्यं भवति — sū 6. उद्कुक्षं संपातवन्तं कृत्वा यामपार्थे भामियत्वा... — sū. 8. Kec. also reads शुत्त्वानि several times, and glosses: त्रास्त्रेन रसेन सिक्तानि मांसानि — sū. 9. सहृद्यमिति etc. (see sū. 5) भक्तं संपात्याभिमंत्र्याभ्यति ... सुरां प्रयक्ति पुरुषेभ्यः वैवर्णिकेश्यः ... प्रपोदकं प्रयक्ति ...। सामनस्यानि समाप्तानि — sū. 10. त्रथ वर्चस्वविधं वस्त्यामः। ये विषप्ता इति सूक्तेन औदुम्बरसमिध त्राद्धाति। सर्वत्र वर्चस्कामो उनुवर्तते त्रा राजकर्भभ्यो यावत् (Kāuç. 14. 1). — sū. 12. त्रथ कुमारीवर्चस्यमुद्यते ...। कुमारी रूपवती वर्चस्विनो भर्तृगृहे प्रधाना भवति — sū. 16 (note 16). वैश्वश्रपूद्रानु-लोमजाः —

#### Kandikā 13.

sūs. 1. 2. हिस्तवर्षसमिति हिस्तद्र दृष्टा उपतिष्ठते। ... हिस्दिन्तमिं। वश्चातिः — sū. 3. हिस्तिनोमानि नाचाहिरखेन वष्टियत्वा... वश्चातिः — sū. 4 (note 6). The emendation of the word कृष्ण in the text to वृष्णि, as suggested in the note. is rendered certain by Keçava's gloss: ... सूताम्यां मेषनाभिरोममिणं ... नाचाहिरखेन वष्टित्वा वश्चातिः — sū. 6. ... स्नातनादिसप्तममीणि स्थानीपानेन दत्ता ... — sū. 7. ... इदं कर्म चित्रयादीनां न ब्राह्मणस्य ... — sū. 11. चन्दनादिगन्धानासाद्य तिस्मन्धे आकाशोदकं प्रचिष्य चतुरङ्गनेन दर्भतृषेनानोद्धः — sū. 12. ... यस्ते गन्ध इति चिभः...राज्ञां समान्भते. —

## Kaņdikā 14.

Keç. has the following introduction: श्रथ राजकर्माखुच्यने । सां-यामिकाणां कर्मणां तन्त्रं वच्चामः । श्रश्वत्यस्य वधकस्य वा श्ररस्थोरपीं (!) मन्यति रुद्धो मन्यत्वित्युचा (viii. S. 1) मध्यमानमनुमन्त्रयते । पूतिरज्जू-रित्यर्धचेनापिपतनस्थाने (viii. S. 2ª) र्ज्जं निद्धाति। धूमं परादृश्चेत्यर्धचेन (viii. S. 2° in a modified form) धूममनुमंचयते । श्रपिं परादृश्चेत्यर्धचेन

(viii. 8. 2° in a modified form) जातमयिमनुमंत्रयते । एष सेनाप्ति:। त्रवचसञ्च (Cod. त्रवसञ्च; xix. 68. 1) बहिर्नवनादि समानं सेनापिप्र-ण्यनं यहणं पंचगृहीतमाज्यं। ऋभ्यातानानं कृत्वा लोहितायत्यस्य शाखां रोपयति उत्तरतः। ततः प्रधानकर्म कुर्यात्। तत उत्तरतंत्रे विशेषः। संनतिहोमांतं कुला इमे जयंतु खाहैभ्य (cf. Kaue. 16. 18) इत्येतेन मंचे-णाज्यं जुहोति। ततो वधककाष्ठप्रज्वालिते अपी वामेन हस्तेन रङ्गिडं जुहोति (cf. Kāuç. 47. 3) पराभिजयन्तां (!) दुराहामीम्य: (cf. Kāuç. 16. 19) ऋीं खाहिति। ततः शाखायां दिचणतः प्रचिपति नीननोहितेनामनिति मंत्रेण खिष्टकृदाबुत्तरतन्त्रं। एतत्सांग्रामिकं तन्त्रं। सांग्रामिकेषु सर्वेत्र उच्चैर्म-न्ताणां प्रयोगः तन्त्रमध्ये ये प्रधानमन्त्रास्ते उद्यैर्भवन्ति - su. 1. श्रवी-हीसाचासनानां कर्मणां विधिं वच्चामः — sū. 2. तं हस्ति(नं) संप्रति प्रतिमुखं र्थमावर्तयतिः — su. 6. ये विषप्ता इति सूर्तेन वेलुकाम-भिमंत्र्य यत्र हिलनस्त्रताभिमुखो याति। समाप्तानि हिस्त्रतासनानिः sū. 7. ... जयकर्माखनुवर्तनी त्रा राष्ट्रप्रवेशकर्मभ्यो यावत्. — sū. 8. इध्मसमाधानस्थाने धनुरिधा(!) त्रादधाति ... धनुःसमिध त्रादधाति -su. 9. श्रेध्मोपसमाधानं . . . श्र्रसमिधः प्रादेशमाचीरादधातिः su. 11. . . . विजयकर्माणि सांग्रामिकाणि समाप्तानि . . . संग्रामे अयध्य-माने जयो भवति । एभिः कर्मभिः दृष्टमाचतः श्ववः पलायने -sŭ. 12. इषुनिवारणानि कर्माण्यचने . . . अनेन कर्मणा पुरुषभरीरे र्षवो न पतन्ति पार्श्वतो गक्निः — su. 14. सर्वश्रस्त्रनिवार्णानां कर्मणां विधि वच्चामः — sū. 15. ... जुहोति सेनामी — sū. 16. त्रारे ऽसाविति स्तेन ग्रचुं दृष्टा जपतिः — su. 17. त्रथ मोहनकर्मणां विधि वच्यामः ... परसेनामोहनानिः — sū. 18. श्रोट्नेन फलीकरएं पिण्डोकृत्य ... - sū. 19. त्रोट्नेन सह किएकां पिण्डीकृत्य ... sū. 20. ... भूर्कराः सूर्ये कुला निप्पुनाति — sū. 21. ऋष्वादेवताच-रतंत्र (Cod. श्रदा॰, here, and everywhere else throughout this passage) त्राज्यभागान्तं कृत्वाचिनीः श्रवूनिचनी दूत इति मूत्ताभ्यां (cf. f sf u.  $f 17_{\it f}$  चह् जुज्ञयात । निर्वाप प्रोचणे बहिंहोंमे विशेषः। अप्वाये (ला) जुष्टं निर्वपा-मि। त्रप्वायै ला जुष्टं प्रोचामि त्रप्वां गक्त हिनः — उद्देगकर्कमं उच्चते . . . त्रजां सितपदां (!) श्वुसेनां प्रति विसर्जयति । श्वितेन पादेन अजा वा अविवी एणी वा . . . । इत्युद्देगकरं समाप्तं . . . समाप्तानि पर्सारोद्वेगकर्णानि मोहनस्तमनित्वर्थः — sū. 24 पुन-र्वयक्रमोंच्यते. — sū. 25. ख्रसेनारचणार्थं कर्मोच्यते . . . ख्रसेनां प्रति-दिश्रमुपतिष्ठते. — su. 26. ऋष खंसेनाया उत्साहकर्णं वच्चामः. —

sū. 27. सेनयोर्मध्ये स्थितो जपित निरीत्तमाणः. — sū. 28. पर्सेनायां प्रतिपति . . . उच्छूसन् . . . क्रुडः — sū. 30. ऋष जयपराजयित्ज्ञाः नमुच्यते । . . . शर्तृणानि . . . ऋाङ्गरसेनादीपयित . . . ऋाङ्गरसे ऽपिः चाण्डालापिः सूतिकापिः. — sū. 31. सेनयोर्मध्ये कृत्वा यान् धूमो ऽततनोति ते जयन्ति यत्र धूमो गक्ति तत्र न जयः. —

#### Kandikā 15.

sū. 1. त्राथ सांग्रामिकं विधि वच्चामः जयकर्माणुच्यन्ते। . . मूक्ता-भामायत्थां पाच्यां विवृति गोमयपरिचये ऽियं प्रज्वाच्य हिलपृष्ठे श्रवुम-भिमुखो गक्त्वाच्यं जुहोति...पुरुषश्चिरसि...तत्याचं प्रचिपति भूम्यां su. 4. युद्धे मृतस्य पुरुषस्थेध्ममुपसमाधाय उपरि चक्रं धार्यिला दो-र्घट एडेन सुवेण ... — sū. 5. .. युद्ध योजयेत्. — sū. 7. वैश्वाय संग्रामविधि वच्चामः — su. 8. ... सेनापतिजयकर्म ... द्रण्डनाय-काजयकर्मः — sū. 9. खसेनाजयपराजयपुरुषवधग्रङ्कायां . . . विज्ञा-नमुच्यते। ... उद्पाचमभिमच्य ततो दौदौ योडारौ अवेचयेद्राजा sū. 10. यं न पश्चेत्तं न युध्येत योधयेत् — sū. 11. त्र्र्य नवर्षे घटिते संस्कार उच्चते... - su. 12. त्रथारोग्यविधानमुच्चते ब्रह्म जज्ञा-नमनाप्तिति (v. 6) ... — sū. 15. त्रथ सांग्रामिकविधानमुखते ... एका त्रात्मसेना रज्जुर्द्वितीया मध्ये मृत्युः तृतीया रज्जुः परसेना। एवं संकल्यः। तत अङ्गारेषु निधाय इष्यते यस्य उपरि मृत्युर्गक्ति तस्य सेनाया जयो भवति — sū. 18. ... त्रारोग्यविज्ञानकर्म जयविजयपराजयविज्ञा-नकर्म। एकरज्जुमुख्यमध्यमाधरविज्ञानकर्म। एतानि चीणि कर्माणि भवनि । . . . इषोका प्ररमया वा वीरिणमया वा कर्तवा --

#### Kaņdikā 16.

sū. 1. त्रथ वासनं परसेनाविदेषणमुख्यते... — sū. 3. सोमाङ्करमणिं... वधाति. — sū. 4. राजा विः कटकं श्रामयित. — sū. 6.
... जयकाम दृदं कर्म कुर्यात् । जयकर्माणि अनुवर्तन्ते अस्मिन्वस्तिति राष्ट्रावगमनं यावत् (sū. 27). — sū. 7 fg. श्रभयकर्म उच्यते... — sū. 8. त्रभयं वावापृथिवो दृति सूक्तेन (vi. 40) सप्तऋषीन्यजते प्रतिदिशं सेनायाः ... प्रतिदिशं सेनाया उपतिष्ठते वा। श्लेनो ऽसि गायवेति सूक्तेन (vi. 48) सप्तऋषीन्यजते उपतिष्ठते वा सेनायाः प्रतिदिशं... — sū. 9 fg. उक्तमिप्रमन्थनमादौ दन्द्रो मन्यत्वित्यादि... श्रप्तं मन्यति. — sū. 14. त्रथ सपत्नचयणोकर्म उच्यते। अर्खे. . न ग्राममध्ये कुर्यात्।...

(बधकः) कृमिमालकः ... (त्राह्रः) तिर्णिसमिधः — sü. 16 (note 15). ... भांगानि ज्वालानि (!) ... सेनाक्रमेषु वपतिः — sū. 17. ... सेना-क्रमेषु वपतिः — sū. 18 (note 2) स्वाहैभ्य इत्यमिनेभ्यः ... — sū. 21. त्रावत्सानि (!) जयकर्मा खुच्चन्ते । ये बाहव इत्यनुवाकं शुद्धकाले जपति कर्ताः — su. 23. ... सर्वत्र पाग्रेषु त्राश्वर्येषु कूटेषु भाङ्गेषु जालेषु बा-धकदण्डिषु वज्ररूपेषु पानेषु चेङ्गिडालङ्करणे अडीनुमंनणं कुर्यात्... su. 24. विषम्धीन लोहमयानि ... वज्ररूपाणि लोहमयानि ऋर्वृदिक-पाणि पृषदाचीन संपात्याभिमंत्र्य निवपतिः sū. 25. ये बाहव (ix.9.1) इत्यनुवाकेन ज्ञितिपदीं आज्यं पृषदाज्येन संपात्याभिमंत्र्य राज्ञी (Cod. राज्ञा or राजा?) दण्डे बधाति — su. 26. द्वितीयां शिति-पदीं ... श्वुसेनां प्रचिपति ...। शितिपदोईयोररखे कर्म — su. 27. त्रयावशं राष्ट्रप्रवेश्वकर्मविधि वच्यामः । खराष्ट्रे (!) यो निष्कानः भ्रवुणा पुनः प्रवेशमिक्ति तस्येदं वर्मः — 🛮 🕬 28 . . . अनुगुप्का (!) ल्ना त्रीहयः पुनक्तियताः किन्नानि कायानि (!for सस्यानि?) पुनक्तिय-तानि...सर्वस्थामर्दितायां भूमी पादानिष्कान्तो (!) राजा तदा इदं करो-ति — sū. 30. ... सेनाकारें (!) पुरोडाभ्रं ... — sū. 31. तती लोष्टेन पूरचेत् . . . चीरीदनं स्थालीपाकं राजानमाश्रयति —

## Kaņdikā 17.

st. 1. त्रथ लघु त्रभिषेत्रकमोंच्यते (cf. the term महाभिषेत below, in connection with sūtras 11 fg.) ... माण्डलिकस्य सामन्तस्य युवराजस्य सेनापतर्न्यस्य कस्य चिद्भिषेत्रः...। ग्रान्युद्वं करोति महान्या उद्वेन च पुष्कराणामुद्वं देववृष्णुद्वं द्विमुद्वं च । उद्वानां विकल्पः समुच्यो वा — sū. 2 (note 5). ... दिचणतो विद्याः ... — sū. 3 (note 7). खट्टायां त्रार्धभं चर्म त्रास्तीर्य तच राजानमारोहयति. — sū. 4. उद्पाचमुभावष्णासंचित (!). — sū. 6 (note 11). ... राजा वृते. — sū. 7 (note 13). ब्रह्मा ब्रूयात ... — sū. 10. Keç. adds the following statement: त्राभिषेत्राद्वन्तरं घृतावेत्रणमाराचितं (cf. Ath. Pariç. 6 and 7) राजकमीणि पष्टराच्यादोनि कर्माणि (cf. Ath. Pariç. 5) प्रत्यहं कर्तव्यानि ... — sū. 11. महाभिषेत्रविधं वच्यामः स सार्वभौमस्य भवति — sū. 16. राजकीयो महाण्ट्रः प्रवालनं द्दाति. — sū. 17. राजा बूतकीडां करोति. — sū. 18. ...वैग्नः राजानमुपतिष्ठते उत्सृजायुष्मित्रति संवेणः — sū. 19. ततो

राजा ब्रूते ... — sū. 21. राजानमाश्चयित — sū. 25. ...राजानमाश्चयित — sū. 26. स्त्रीणां गृहे याति — sū. 27. तच मधुपर्को देयः । महाभिषेकः समाप्तः । त्रतो भूप्रभृतिराजकमाधिकारः । घृतावेचर्ण (Ath. Pariç. 6) पुरोहितकमं (Ath. Pariç. 3) त्राराचिकं (Ath. Pariç. 7) नचचपूजा यहपूजादिकं कर्तयः — sū. 30. ... पूद्रेण त्राहता समिध त्रादधाति — sū. 34. त्रथ वाचयेदिति विकल्पं मन्यने त्राचार्याः — Keç. adds here: समाप्तानि राजकमाणि । तच स्रोकः । मधासांपदकमाणि सांमनस्यं च वर्चसांपदं क्रमाच राजकमाणि हितीये प्रधाये महर्षिणाः —

## Adhyāya iii.

#### Kandikā 18.

sū. l. ऋष निर्ऋतिकर्मणां विधि वच्यामः। ऋा पृष्टिकर्मभ्यो यावत् (sū. 19)... — sū. 11. प्रदिच्यां भूला निर्ऋतिदिश्मिमुखो भूला ये चिषप्ता इति सूक्तेनाच्यं सकुज्जुहोति -- su. 12. त्रुगी क्चोपानही जुहोति. — sū. 14. ... धानाः भ्रवरामित्रान्सवृज्जुहोति (!). — sū. 15. सह पिटकेन तृतीयामाइति जुहोति — sū. 16. काकजङ्घायां लो-हकंटकं बद्धा कंटके पुरी डोग्रं बभ्राति तथा निर्ऋत्यभिमुखी भूला प्र पतेत इत्यूचा काकं विसर्जयितः — su. 17. नीलं वस्त्रमधः परिधत्ते रक्तवर्णमुपरि त्राच्छादा शुक्षवस्त्रीष्णीषं कृत्वा या मा बच्छीरित्यृचा बोहखण्डेन (Cod. ॰षंडेन) सह उष्णीषमुद्के प्रचिपतिः — एकशतं नद्म (!) इत्यूचा रक्तवस्त्रं नोहवर्ण्डेन सहाप्सु चिपति। एता एना रत्युचा नीलं वासी लोहखण्डेन सहाप्सु चिपति... गृहे त्रागच्छति। ततः कर्माणि कुर्यात्पौष्टिकानि सांपदानि च। समाप्तानि निर्ऋतिकर्माणि su. 19. पूर्वस्य चित्राकमादीनि पौष्टिकानि तान्युच्यन्त ग्रा भैषज्येश्यः कर्मस्रो यावत् (Kāuç. 25. 1 fg.)। ... एतत्कर्म चैच्यां पौर्णमास्थां कर्यात्। अथवा चित्रानचत्रे कुर्यात्। नित्यं चैत्रीकर्मः — sū. 22. ... पर्भुवनु खेनाञ्चाति न हसीन. — sū. 26. Keç. describes the मन्यान्तानि कर्माणि by the rites detailed at 11. 11 fg. - sū. 27. अध्वानं गच्छता पृष्टिकर्म। खुर्चनी sūs. 28. 29. यदा गच्छति तदा एतत्कर्म। यदा ग्रामं गच्छति तदा एतत्कर्म कुर्यात् । समाप्तं प्रस्थानकर्मः — sūs. 30. 31. यथार्थं याचेत तदा द्रव्यकाम एतत्कर्म बुदीत् । अथवा निष्कामी अप करोति. — sus. 32-34. अथ समुद्रकर्म सर्वफलकर्म व्याख्यास्थामः । ऋभ्यातानानं कृत्वा ततस्रत्वारः पूलकाः पलाशसमिन्धनं चलारो दर्भपुलका व्यतिषङ्गेन जुहोति । एकं

सिम्झारकं दितीयं तस्रोपरि दर्भभारकं। पुनरिप तथैव च ऋष्टी उपर्यु-परि कृत्वा ततो ब्रह्मजज्ञानेन सहस्रधारेणाच्यं जुहोति — sūs. 37. 38. सान्तिकस्थापेः प्रणयनं। ऋथवा सन्तस्थाने (Cod. श्रु॰) एतत्कर्म करोति धनधान्यपुत्रकन्त्रीयशोमेधाधर्मकामः। ऋयुर्वेकप्रजासंपद्रामकृपादि ... संपर्वते समुद्र इत्याचचते कर्मेति वचनात्. —

#### Kaņdikā 19.

sus. 1. 2. त्रथ गवां रोगेषु गवां पृष्टिमजननेषु श्रान्तिक्चते।... बज्ञदुग्धा गावी भवन्ति ज्वरगण्डमालादिरोगे एतल्कर्म गर्भग्रहणार्थमे-तत्कर्म भवतिः — sū. 3. तडागमवर्ष्य ततो गाः पाययित । समा-प्तानि गवां पृष्टिकमीणिः — sū. 4. सर्वाधीनि पृष्टिकमीण्युचनी। दाभ्यां महानदीभ्यामदकमाहृत्य सर्वत उपसिचाः — su. 7. अय लच्छीकर्म वाखासामः। ... यस गृहे नद्मी नास्ति तस्त गृहात् ... — श्रीमतो गृहाङ्गोमयमाहार्य ... — su. 9. अथ समुद्रे इदं कर्म क्रियते पुष्टिकर्म। अलच्छीविनाशकर्माखुच्यने । शापेटमालिषाप् निविध्य तवापिं प्रणीय। शेरभकेति सूत्रेन भन्नं संपात्वाभिमंत्र्याञ्चाति ...पृष्टार्थी -su. 10 (note 14). कंडितयवानां ... — su. 14. गोष्ठकर्मणां विधि वच्चामः. — sū. 18. गोवाटे पांसुकूटं कृत्वा ऋर्ध दिचिणेन निचिपति. sū. 20. चतुर्थे उत्वाय . . . अश्राति. — sūs. 22. 23. अथ सर्वकामम-णिशानिक्चते (Cod. सर्वकामा॰) ... पानाश्मणि निवासितं कुला संपालाभिमंत्र्य बधाति चयोदश्चादयितसी दिधमधुनि वासयिला बभाति परिभाषावचनात् (Kāuç. 7. 19)। पलाशादिचतुर्षे मणिषु संद-धते पृष्टिकामः। ... तिचकमणिं ... वर्णमणिं ... खदिरपनाश्चमणिं ... बभ्राति — sū. 26. ... तलाश्रमणिं बभ्राति — sŭ. 27. ...समाप्ता मण्डिन्धनशान्तिः -- sū. 28. त्रथ त्रष्टकाकर्म... पृष्टिकामी वा नित्धं वा ... कुर्यात् । माघाष्टकायां पूर्वाह्ने यज्ञोपवीती ग्रालानिवेशन समू-हयति। उपवत्यद्भक्तमिश्रला स्नातो अहतवसनः प्रयुद्धे राची वशातन्त्रं पाकयञ्चविधानं धानादीनां श्रपणं कृत्वा। तत श्राज्यभागानं कृत्वा ततः पुरस्ताद्येः प्रतीचीं गां धार्यन्ति। पश्चाद्येः प्राङ्माल उपविश्व अन्वा-रब्धाय शान्युदकं करोति । पथमा इ व्युवास सेति सर्वेण सूक्तेन घृतं जुहोति। चिः सूत्रावृत्तिः। ततो मांसहोमे प्रथमा ह खुवास सेति सर्वेश तिस्रः पश्चादाङ्गतीर्जुहोतिः — 💮 🕫 . वतः प्रथमा ह खुवास सेति सूतिन सर्वेण स्थासीपाकं जुहीति. Then follows a passage corresponding to Kauç. 138. 1 fg. -

#### Kaņdikā 20.

sū. 1. कृषिनिष्यत्तिकर्भ वच्यामः। चेचे गला ... — sū. 4. हालिको ऋन्यां अतुरो वृषभान्युनिक षड्द्रवं हलमिति वचनात्. — sū. 5. ... लो-हफालमंभिमंत्र्य हुले प्रतिकर्षतिः — 🛮 🕫 . . . . त्रपुपानभिमंत्र्य हुले फालमुखे ददाति। ततः ... कर्ता हलेन कृषतिः — sū. 8 (note 9). हालिकाय. — sū. 9. तिस्रः सोताः प्राचोहीलिकः कृषति — sūs. 14. 15. ... उद्रपाचे निद्धाति। तेनोदकेन हुलं सर्वमनिक - sūs. 16-19. यत्र सीता संपातिता तस्नात्स्थालात् मृत्तिकां पत्नी गृद्धाति हस्तेन। त्रती ज्यो मनुष्यः पुच्छति किमाहार्षीः । ततः पत्नो ब्रुते वित्तिः भृतिमितिः sŭ. 20. मृत्तिका निद्धाति पत्नीः — sŭ. 21. ततो सीहफालं घृते-नाभाज्य तर्वव वेचे निद्धातिः — sū. 22. सीताशिरःसूचेषु ... sū. 23. एकैकस्वाः सीताया दिच्छो चमसे रसान्प्रचिष्य मध्यमेषु विरूढं निद्धाति पुरोडाश्रमुत्तरेषु निद्धातिः — ,sü. 24. चमसोपरि द्र्भाः ग्रानिद्धाति ततसमसान्पासुना प्रच्छादयति मृत्तिकां ददाति तच। ततः प्रभाते अवश्यं तिस्त्रन् चेत्रे द्वितीये उहान कर्षितव्यं। एतत्सर्व एकं नर्म। कृषिभः निप्पत्तिकर्म समाप्तं - et. 24 ग्रथ वृषभनाभकर्म उच्चते... su. 25. शानडुहसांपदं कर्म समाप्तं —

## Kaņdikā 21.

डाँ. 1. अथ स्कातिकरणकर्म उच्चते. — डाँड. 5. 6. यदायदा भक्तं राध्यते तदातदा अभिमंत्रयते। यदा दीर्चते कंडेन ... निप्पवने रंधने परीक्षणे (? Cod. ॰षणे) दाने च सर्वत्राभिमंत्रणं. — डाँ. 7. स्थिरधान्यमक्यं भवित। समाप्तानि स्कातिकरणानि पृष्टिकमार्ण्येव वर्तन्ते. — डाँ. 8. संध्याकाले. — डाँ. 9. यदा प्रथमं होमिमच्हित तदा इदं कर्म करोति. — डाँ. 11. सूर्यस्य रक्ष्मीनिन्वित तिसृभिद्वीद्शनाम्न्यां (!) बम्राति। इह वत्सां नि बम्नीम इति पादेन वत्सां बम्राति। अयं घास इति पादेन घासं ददाति गोस्थो वा वत्सेस्थञ्च (!) ...। समाप्ता गोम्शान्तः — डाँ. 12. वस्त्रसांपदानि (Cod. वत्स॰) कर्मास्पुच्चन्ते. — डाँ. 13. ... सूत्रेण परिवेष्य घृतेनाक्ता आद्धातिः — डाँ. 14. ... इषीकाः तिस्रो मधुना चिकसेन (!) प्राक्तिश आद्धातिः — डाँ. 15. 16. चिष्ठेन पुनेण सह भागविधि वच्यामः। उत पुत्र इत्युचा गृहकाष्ठकावा अभिमंत्र्य ततो गृहं कार्येत्पृष्टिकामः पुत्रो वा सांपदं करोति पिता वा करोतिः — डाँड. 17. ... आर्द्रेपाणि (!) भूला शान्तशाख्या च्छवं जिपला पुत्रं पिता पुत्रभागं प्रयच्छतिः — डाँड. 18. 19. प्राग्भागमपाकृत्य पुत्रस्य गृहं गोधनं

वधाति। त्रियसंमुखं कृहते। पुत्रस्य भागं क्रियते — st. 20. त्राप्रेया त्रमावास्या भविद्यति तस्यां ... पुत्रास्य भातारो ऽपि त्रनेनविधानेन भागं कुर्वाना। समाप्तं विभागकर्मः — st. 21 - 28 ... त्वे क्रतुमित्युचा सर्वेत्र रसप्राण्णनं परिभाषा सर्वस्थित्रधर्वेवेदे रसकर्ममु पाकयज्ञविधानेन प्रजापतये चह् श्रपियता। सुष्व वर्ष्मिति ऋचा जुहोति ... पृष्टिकामः। त्रमावास्थायामस्तिते रात्रां वत्योके दर्भानास्तीर्यं तत्र दीपं ददाति —

#### Kaņdikā 22.

इते. 1. पुनः ... पृष्टिकमी खुचने ... — इते. 1 (note 5). Keç. also reads भ्रष्टिपिष्टं सक्तुं). — इते 6. चेत्रकामस्य कमें उचिते। यत चेतं कामयते तस्मिन्चेत्रे द्दं कमें कुर्यात्. — इते. 7 ... सप्त्रमामकाभक्ते. — इते. 10. त्रथ समृद्धिकमें उच्यति . — इते. 10 (note 7). उद्क्यां. — इते. 14. त्रथ समुद्रकमें उच्यते । प्रत्रुदेशे गला गाईपत्यद्विणाग्न्याहवनीयेषु कमं कुर्यात् । ततो गाईपत्ये प्रथमं संपात्य तती द्विणायितन्तं (Cod. व्पंव्) कृत्वा पूर्तोके स्तरणं। तत अभ्यातानानं कृत्वा तमेत्र सारूप्यत्सं संपात्य तत आह्वनीयभागस्तरणं। ततस्तमेव सारूप्यत्सं संपात्य तत आह्वनीयभागस्तरणं। ततस्तमेव सारूप्यत्सं संपात्य नितः पथात्सकृद्भमंत्रणं कृत्वा ततो ऽत्राति । गाईपत्यप्रभृति उत्तरतन्तं कुर्यात् । आग्र्नं गाईपत्यदेशे करोति। उत्तरतन्तं। त्रतरहणादि करोति। द्विणाग्न्याहवनीयगाईपत्येषु यथाकमं व्रत्यहणादि ...। गाईपत्यस्य दभैं: स्तरणं। द्विणाग्नः पूर्तीकः। आह्वनीयस्य भाङ्गाभः ...। समाप्रं समुद्रकर्मः —

## Kaņdikā 23.

डाँ. 1. त्रथ नवे गृहे त्रियशालायां गोशालायां वा यामे वा पुरे वा अन्य नाभिततेषु वा कर्माणि ... पाषाण्मये वा काष्ठमये वा तृण्मये वा दृष्टकामये वा सर्वन नवे वासिते दृदं कर्म ... इंग्. 6. तूप्णीमादौ वाग्यमनं कृतिमहिव स्तित वाग्विसर्गः — इंग्. 7. .. त्रप्णी मादौ वाग्यमनं कृतिमहिव स्तित वाग्विसर्गः — इंग्. 7. .. त्रप्णी रिवकां (!) त्रीदुम्बरं दत्त्वा त्राच्यं जुहोति । धूमं नियक्ति । लेपं प्राश्नीयात. — इंग्. 9. दायदिषु विभागकर्म वक्त्यामः — इंग्. 12. त्रथ चित्राकर्म चित्रानचे उच्यते ... संभारान्संपातयित ! वृत्रशाखा । उदकं । करम्बकं । त्रांदुम्बर्णाकनं । ताम्रकुरिकाः — इंग्. 14. ... वत्मवर्णे किनत्तिः — इंग्. 15. ... कर्णकोहितं (emend कर्माभ्यां in Dārila's comment to कर्णाभ्यां) रसिमिश्रितं ... त्रश्रापयित (!) पृष्टिकामः — इंग्. 17. त्रथ कृषिकर्म उच्यते .—

#### Kaņdikā 24.

sus. 1. 2. बीजवापनं कर्म करोति ... केंद्रारे वा चेचे निवपति। चीनुष्टीन्बोजस्य। ततः पांसुभिराक्षादयतिः — sū. 3-6. उचस्थाने गला तती ऋभ्यातानानं कृलाभि त्यमिति चतुर्ऋचेन सूक्तेनोदपाचं संपात्य तदुद्पाचं सोमरसमित्रं सारूपवत्सं ऋोदनं संपात्याभिमं-च्यात्राति। तत उत्तरतन्त्रं। प्राग्दारप्रत्यग्दारे मण्डपे एतत्कर्म। पश्चा-चाण्डपमित्रना दहितः — st. र. . . . एकवारप्रसूता गौर्गृष्टिः । गौ-दाममणि . . . बभ्राति पुष्पर्थीः — st. 8. . . . च्रामाति पुष्पर्थीः sū. 9. ... इत्युचा वपया वृषभस्त्रेन्द्रं यजते वज्ञाविधानेन (Kauç. 44.1 fg). — su. 16. ऋष प्रवत्स्यत एकापिकस्य इदं कर्म कथ्यते। इहैव स्तित गृहं मानुष्यां यावेचतेः — sū. 18. त्रथ प्रवेशी याजमानं (!) यदा त्रागकति तदा इदं कमींच्यते। मीनं कृत्वा समिधमादाय गृहं दृष्टा जर्ज विभदिति षडर्च सूतं जपति। वामेन हस्तेन समिधः कृला दिचिणेन शालावलीकं संसभ्य जपित ऊर्ज विश्वदिति। तत ... समिध त्राद्धाति अभौ। मुमङ्गलीति (!) कल्पजेन स्थूणे गृह्णात्यपतिष्ठते। यददामीत्यृचा वा-ग्विसर्गे करोति। गृहपत्न्यासाद उपविष्शोदपाचं निनयति तूण्णीं... दूर्वा-ग्राणि त्रञ्जलिकायां (!) कृत्वा पूर्वापर्मिति (the words दूर्वापर्मिति in Dārīla are a corruption of this pratīka) षडर्च सूर्त्ता (vii. 81) जपति। अमा-वास्यायां केचिचन्द्रमसं दृष्टा जपं कुर्वन्ति पुष्टिकामाः — sū. 19. त्र्रथ वृषी-त्सर्गविधि वच्चामः। ... ऋषभं संपात्व विवाहवद्ग्रिपरिणयनं कृत्वा सह वत्सतरीभिः विसर्जयतिः — sū 22. त्रत... एकादशाहे वृषमं करोति तदा शान्युद्वं कृत्वा तती वृषोत्सर्गं करोति । वृषोत्सर्गः समाप्तः । वृष-भपुक्त गृहीला देविपतृषिर्भो ऽहं ददे ऋषभमुचारयति — sūs. 24. 25. अयायहायणीकर्म उच्चते। राचौ अभातानानं कृत्वा चयश्चर्वः अपिय-तयाः । सत्यं वृहदित्यनुवानेन पश्चादमेदीमेषु खदायां भूमौ एकं चर्च सकृत्सर्वज्ञतं जुहोतिः — sū. 31. सत्यं बृहदिति नविभः शन्तिवैति दशस्या (xii. 1. 1—9 and 59) ... — sū. 36. सत्यं बृहदित्यनुवाकेन कृषि-कर्म त्रायोजनं कर्म भवतिः — sū. 37. यस्यां सदोहविधाने इति तिसृभिराज्यं जुहोति। तत उत्तरतन्त्रं। वरो म आगमिष्यतीति वरस्य प्रार्थितोऽभिनाषः उत्कृष्टपुत्रधनादि वा सर्वफनकामः — sū. 38. \cdots उपतिष्ठते पृथिवीं पृष्टिकामः . . . — sū. ३९. निधि विभ्रतीति द्वास्था-मुपतिष्ठते पृथिवीं मिणिहिरखद्रव्यनिधिरत्नकामः. — sú. 41. वृष्टि-काले यस्यां कृष्णमिति नवीदकमिमंत्र्याचमनं करोति पुष्टिकामः। यसां कृष्णमित्युचा नवीदकमिभमंत्र्य स्नानं करोति पृष्टिकामः । नवी-

दक्ख कर्म समाप्तं — sū. 45. सर्वे मन्ताः पृष्टिकर्मम् पिठताः तृतीये ध्याये तेषामुपधानम्पष्यानं भवति ...। एते मन्त्राः पौष्टिकाः... पोष्टिकानां सर्वेषां मन्त्राणां हविरूपधानम्पष्यानं वा करोति विकल्पेन... — sū. 46. At the end of the adhyāya Keç. has the following: ततः स्रोकः।

पूर्व निर्ऋतिकमीणि सर्वपापापनुत्तये। पौष्टिकानि ततः पश्चात्तृतीये संहिताविधौ॥ सप्तमी कण्डिका। इति कौणिकपद्वतौ तृतीयो ऽध्यायः —

# Adhyāya iv.

Kandikā 25.

sūs. 1—3. ..भेषजशान्तिर्भषज्यशब्देनोच्यते। तत्र द्विविधा व्याधयः। त्राहारनिमित्ता अन्यजननपापनिमित्ताय। तत्राहारनिमित्तेषु चर्कबा-हडसुश्रुतेषु . . . व्याध्युपश्मनं भवति । ऋणुभनिमित्तेषु ऋथवंवेदविहितेषु शान्तिकेषु व्याध्यपश्मनं भवति । तथा चाग्रे वच्यति । अनूकान्यप्रति-षिद्यानि (!) भैषच्यानामंहोलिङ्गाभिः (cf. Kauç. 32. 26, 27) सर्वाणि कर्त-यानि। उक्तान्यन्क्तानि (!) च कर्तयानि। बन्धनपायनादीनि च कार्याणि su. 5. . मुखवनीर्विमार्ष्टि ऋङ्गवनोय . . तह्णस्य चदि वनयस्तदा एतत्वर्मः — sū. 6. अथ ज्वरातिसारभैषज्यान्युचाने । . . मुझपु-पमिएं मुझरज्जा अधाति - su. 7. त्रतिसारे चातिमत्रे प भैषज्यं . . . — sū. 8 . . . ऋपानं स्रह्मतिः — sū. 9 . . . ऋपानं श्रिः संवा नाडीं वा व्रणमुखं धमित ऋतिसारे। समाप्तानि ज्वरातिसारे ऋतिमूचे अङ्गनाडीप्रवाहे च भैषच्यानिः — sū. 10. अतिदुः लम् चे दुः लपुरी-षकरणे च ग्रमनमैषच्यान्युच्यने । . . विद्रा ग्ररस्थेति द्वितीयेन हरी-तको कर्पूर् वा संपात्वाभिमंत्र्य बभ्राति - 50.12 ... विषितं ते विस्तिबल-मिति दास्थामृग्भ्यां मूषिकमृत्तिकोपरि उपविश्व जपति।... तृणोपरि उपविष्याभिमन्त्रयते। ... वस्तिबिन्नमुखमभिमन्त्रयते। ... दार्तचग्रक-लान्द्धिमणितोपरि उपविश्व तती अभिमन्तयते। जरत्यमन्दोपरि उपविद्याभिमन्त्रयते । . . . दाहतचभ्रकलानामुपरि उपविद्य व्याधितं ततो अभिमन्त्रयते मूचादिप्रतिबन्धे मूचं मुखतामित (i. 3. 6-9) निङ्गात् -sū. 13. ... व्याधितमारोहयति — sū. 14. ...वाधितः ग्ररं प्रचिपति su. 15. . . . शर्शिश्चमभिमंत्र्य निष्फोटति (!) शिश्चं चर्मणो निःसारय-तीत्वर्थः. — sū. 16. ... लोहण्यलाकामभिमंत्र्य शिश्ने प्रवेशयित । मृत-प्रवाहं विदार्यितः — sū. 17. विद्या ग्ररस्थेति दितीयेन द्रुप्तीं व्या-

धनुषं (! for ज्या॰?) जघने शिश्नदेशे ऊर्ध्व कृत्वा गोदोहन्यामुदकं कृत्वा यवानेकविं शतीन् (!) प्रचिष्य तेन उदकेन धनुषमुपरिफलं सिञ्चति मूक्तं जिपला। यथा उदनं शिश्चे पतित तथा कार्यः — 🕫 🕫 18. ... यवगी-ध्मवत्नीपसमूलं पाविका एतानि क्वायिखाभिमंत्र्य व्याधितं पाययति। समाप्तानि मूचप्रतिबन्धे दुःखम्चकरणे दुःखपुरीषकरणे . . . उदरपू-र्णिनिरोधकर्णे च एतानि भैषज्यानि कार्याखारोग्यकामः (!). —  $s\bar{u}$  20. · त्रथ सर्वरोगभैषच्यान्युच्यने। त्रभ्यातानानं कृत्वा त्रम्वयो यन्तीति...वायोः पत इति . . . स्क्रेनांच्यं जुहोति । पलाशोदुम्बराबाः समिध त्रादधाति सर्ववाधिमेषच्यकामः — st. 21. त्रथ सोमभवणे भेषच्यमुच्यते।... सोमपवने सोमरसायने सोमपाने सोमाभिषवे च सोमविषये व्याधि (!) उत्पन्ने भैषज्यं समाप्तं — 💮 🕬 22 रेज्यथ भूततन्त्रकर्माखुचान्ते । भूतपि-शाचशङ्कायां शान्तिरूचते।... नुक्कसाञ्जहोति।... नुषाञ्जहोति।... नुसं जुहोति । . . . काष्ठश्रवलानि जुहोति (cf. Kāuç. 14. 15) । . . . ऋभ्या-धेयानां धूमं नियक्ति। पिशाचगृहीतं पुरुषं धूमं पाययति। गृहे ग्रामे वा पत्तने चेत्रे वा देवगृहे वा यत्र क्वचित्पिशाचश्रङ्कास्ति तत्र होमं कुला धूमं नियतं कुर्यादित्वर्थः । . . . पिशाचगृहीतं पुरुषमन्वाह . . . त्राक्रोशं ददाति — sū. 23. कर्काटकासमिध त्रादधाति। . . . मुमलकाष्ठभक्तानि जुहोति। . . . खदिरसमिध ग्रादधाति। . . . सर्व-पसमिध त्रादधातिः — sū. %. . . . खदिर्वितस्तिमावश्ङुन्सप्त वा नव वा त्रभिमंच्य पश्चादमेनिंखनित। भूमिं समां करोति। त्रच्यौ नि विध्य इत्युचा निखननमन्त्रः पिशाचोपद्भवेः — 🕫 २६. ... शर्करान-भिमंत्र्य (!) श्रयनं वा त्रंतराणि वा गृहं वा . . . परिकिरेत् रची-भये — sus. 27-29. श्रमावास्यायामभातानानं कृत्वा श्ररमयं बर्हिः स्तृणाति सर्वपेध्मानामुपसमाधानं । . . स्तृत्वहीतान्यवस्तू झुहोति । . . . एतिस्निनन्ते (!) यवराशिमध्यात् मुष्टिमेकां गृहीत्वा उनूबने . . . अप्रद-चिणं पिष्यते ततो व्याधितं संपात्य भ्रणसूत्रेणं जिह्यामार्जनं करोति। ततो यहणमुक्तो (!for ॰मुक्तं?) न करोति श्रे शेन (Cod. श्रेष) जिद्धामार्जने तती न गतो यह इति विजानीयातः — sū. 30. ऋष यहाभिचार उच्चते इदं कर्म अवश्रमस्य ग्रहस्य वशीकरणमुच्यते. — sŭ. 30 (note 1, p. 70). ... पना-श्पुटेन जुहोति -- sūs. 31-33. त्रशास्त्रिनगृहे पिशाचो ऽस्ति वा न वास्ति संश्रये इदं कर्म उच्यते। . . . सर्वपेध्मं श्रमयं बर्हिरभिमंत्र्य शा-लाया उपरि निद्धाति। . . . ततः प्रभाते निरीच्यां। विकृते पिशाच-शङ्का। तदा उक्तो होमः वीरिण्तूलिमत्यादि (sū. 30). — (note 7) . . . पिग्राचगृहीतं पुरुषं — sūs. 35-36. राचिकमी खु-

चाने । रवी ... उत्सुने अभिमंत्र्य परस्परं संघृष्यति (!) । ततः प्रभाते खिल्दा इति मूक्तेन (i.21) प्रक्रामित पदानि ददाति । रचोभैषच्यं...समान्त्रानि राविकमाणिः — sū. 37. त्रथ जलोदरभषच्यमुच्यते । ... घंटे दभीपञ्चलीः प्रविध्येकविंशतिं गृहतृणानि च प्रविध्य तं घटमभिमंत्र्य ततो व्याधितं सिञ्चति । ततो मार्जनं च । दर्भवयमेकव वद्यं पिञ्चलीत्युच्यते । समाप्तं जलोदर्भषच्यं । त्रभासेन कर्मसिद्धः दिनेदिने कुर्यात् । जलोदर्भषच्यं । त्रभासेन कर्मसिद्धः दिनेदिने कुर्यात् । जलोदर्भणच्यं —

#### Kaņdikā 26.

su. 1. त्रथ वातिपत्तिक्षेष्माणि (!) भैषच्यान्युच्यने । . . . मांसमेदो श्मिमंत्र्य पाययति वातविकारे। . . . मधु ऋभिमंत्र्य पाययति द्वेष्म-विकारे। . . . घृतमभिमंत्र्य पाययति वातपित्तसहविकारे। . . . तैलम-भिमंत्र्य पाययति वातश्चेषाविकारेः — sus. 2-6. त्रातिकासे शीर्ष-क्तिशिरोवेदनायां च कर्माखुचन्ते। व्याधितं शिरो मौझवेष्टितं कृत्वा वामेन हस्तेन वपनं जालसहितं (Cod. जाला॰) गृहीत्वा जरायुज इति सूक्रेन लाजान्प्रिकरन्त्रजित व्याधिदेशं यावत् । तर्नेव मुझप्रशं लाजा (!) च वपनानां प्रचेपः। वामेन हस्तेन वपनं मौझइन्दुकं(!)च गृहोला द्चिणन हस्तेन ज्यां द्रुचीं गृहीत्वा . . . व्याधितमग्रे कृत्वा यत्र व्याधिकत्पन्ना तत्र स्थाने गला जरायुज इति जिपला मौझप्रें वपनं चिपति व्याध्युत्प-त्तिस्थाने। ज्यां तृष्णीं प्रविपति। वातज्वरे कटिभङ्गे शिरोरोगे च वा-तगुली वातविकार च सर्वरोगे च भैषच्यं। धनुर्वाते ऋङ्गकम्पने वाते भूरीरभङ्गे (Cod. भूरोरे॰) सर्ववातविकारे भैषज्यं. — sŭ. 8. ... घृतम-भिमंत्र्य नासिका (!) नस्तं द्वातः — sū. 🤋 जरायुज इति सूर्तेन पश्च-पर्ववेगुद्गडं ललाटे संख्यम्य जपित । शिरोरोगकटिमङ्गे वा वातगुली sū. 10. अथ लोहितं वहति विकारे च। लिङ्यपतापः समाप्तः — भरीरमध्ये बहिसँ . . . कमी खुरानी । पञ्चपर्ववेगुदण्डं रुधिरवहनस्थाने दला अमूर्या इति सूक्तं जपति। . . रथ्यायाः पासूनगृहीलाभिमञ्च रुधिर्वरेण विकिर्ति ... - sū. 11. ... अर्मकपालिको ... बधाति। · · · नेदारमृत्तिका इति — 💮 sû. 12. . · · ऋर्मकपालिकामभिमंत्र्य पाययति । त्र्यर्मकपालिका शुष्कं (!) पङ्कमृत्तिका । स्त्रीरजसोऽतिप्रवर्तने भैषच्यं रुधिरप्रवाहे च. — sū. 14. ऋष हट्रोगे कामले चेत्यादिभैष-च्यान्युच्यन्ते . . . — sūs. 16. 17. त्रानु सूर्यमिति सूक्तेन गी र्क्तचर्म-किंद्रमणिं गोदुग्धे (Cod. गध) तं दत्वा संपातामिमंत्र्य वधाति दुग्धं च पाययति। ऋभ्यातानायुत्तरतन्त्रं। कामले हृद्रोगे चेत्यादि चिद्यापाः -

su. 18. हरिद्रौदनं वाधितस्य भोजनं दला तस्त्रोक्षिष्टं चानुक्षिष्टं चैक्क कृत्वा तेन च उदर्तनं कृत्वा भिरः प्रभृत्यारभ्य यावत्पादी उदर्त्य तती व्याधितं च खट्टायामुपवैद्यः। खट्टाधसात् शुकां काष्ट्रमुसुकं(!) च गोपीति-लकां च एते त्रयः पिचणः सत्रजङ्घायां हरितसूत्रेण बद्धा खट्टाधसाद्व-भ्राति . . . त्रपसारे भैषच्यं। . . . उदकमिममंत्र्य व्याधितं स्नापयतिः sū. 19. . . . मन्यमभिमंत्र्य प्रपाद्य प्रयच्छति भन्नार्थ। सर्वेत्र गृहद्वारे अग्रे वाधितं कृता तमग्रे प्रविश्व खयं प्रविश्व ततो भक्तमभिमंत्र्य व्याधिताय प्रयक्कति । सर्वत्र यत्रयत्र प्रयक्कतिशब्दः तत्रतत्रैवं बोडव्यं; cf. Kauç. sū. 20. ऋनु सूर्यमिति सूत्तेन शुष्कं चन्दनमभिमल्बयेत्। काष्ठमुष्कचन्द्रनमभिमन्त्रचेत् (!) . गोपीतिलकां ... चिस्निकसिं च दृष्टा वदन्तों तत्राभिमन्तयते खाधितः — sŭ. 21. . . . वृषभहृदयनोमिभः सुवर्णविष्टितं मणिं कृत्वा संपात्याभिमंत्र्य व्याधिताय बध्नाता...समाप्तानि त्र्रपसार्विस्रयहद्रोगकामलकरोहिणकानि (!) भैषच्यानिः — त्रथ स्वेतकुष्टभैषच्यान्युचन्ते। स्वेतकुष्टं गोमचेन प्रघृष्य यावझोहितं दृद्वा... भृङ्गराजहरिद्राभ्यां इंद्रवारुणी नीलिका पुष्पा एताः पञ्च पिष्टाभिमंत्र्य कुष्ठ प्रांकम्पति — sū. 23. पिकतानि किला घृद्वा अविकम्पति — sū. 24. अथ मारतान्युचान्ते।. Then follow the rites described at Kauç. 41. 1-7, but with the substitution of the pratikas i. 23. 1; 24. 1, instead of iv. 15. 1; vii. 18. 1. The entire performance winds up with the following: समाप्तानि कुष्ठभैषज्यानि चेतपलितनाश्चनं दुर्भिञ्चनाश्चनं चः sü. 25. ऋथ ज्वरभेषज्यमुख्यते। नित्यज्वरे विलाज्वरे सततज्वरे एकान्त-रितज्बरे चातुर्थिकज्बरे च ऋतुज्बरे च ... — sū. 26. ऋथोद्विगवि-नाश्मिषज्यान्युच्यन्ते . . — sü. 28. उप प्रागादिति सूत्रेन उत्सुनदः यमभिमच्य घृषीयत (!)। राचौ उषाकाले एतत्कर्म। ततः प्रभाते खास्त्रदा इति सूत्रेन देखिणेन पादेन प्रकामतीति (Kāuç. 50. 1) ख्रस्त्ययनं । वृद्ध-् बालयुवस्त्रीपुरुषाणामकसादुद्वेगः प्रलापो वा भवेत्तदा एतत्कर्म कु--्रयात्.- $\sin 29 \sqrt{$ गन्धर्वराचिसे त्राप्सरसे भूतग्रहादिषु भैषच्यान्युच्यन्ते $\cdots$ sū. 30. चतृष्पधे व्याधितं कृला तस्य भिर्मि दर्भइंदुकं(!)कृला तस्योपरि कपालमिपपूर्ण प्रज्वालितं कृत्वा ततः प्रज्वालितामी ... घृताकाः सर्वी-षधीर्जुहोति -- su. 31. व्याधितस्य वद्मणिकां (!) मर्वीपधिसहितां हस्तन कृता नदीमुखसंमुखा प्रविष्म (!) . . नदीमधे वस्मिणकायां सर्वीषधि घृतातां कृता . . . ततः प्रक्रामति । उदकमधे सर्वीषधीर्जुहोति घृताताः . . . पश्चात्स्थितो व्याधितं सिञ्चति — sū. 32. ततो मृत्यये त्रामपाचे होमशेषाः (!) सर्वीषधीः कृत्वा पिचणो यस्मिन्वृचे वसन्ति तव

विपाद कृत्वा बभ्रातिः — sūs. 33-40. अध लीकिके शापे वैदिके शांपे च स्त्रीणामात्रोशे च पुरुषाणां च भैषज्यमुखते। सर्वस्थिन्सहितावि-धिकर्मणि प्रधानकर्ममध्ये नवं घटं यत्प्रथममास्थापितमुत्तर्तस्तेनोदकेन हिरखवर्णा इति सुक्तेन (i. 33) अभिमन्त्रितेन कार्यताभिषेचयेत्। सर्वत्र मधाजननादिकर्मस्। ततः पश्चाचाण्बन्धनादिकर्म कुर्यात्। भैषज्येष्विभिषेकं न कुर्यात्। त्रभ्यातानानां कृत्वा अघदिष्टा इति मूर्तेन यवमणिं संपात्या-भिमंत्र्य पुनः सुतं जिपला बधाति। . . . लीकिके त्राक्रोशे वैदिके च ब्राह्मणस्य शार्पे चाक्रोशे च क्र्रचनुर्दृष्टिनिपाते च पिशाचरचादिषु भैषज्यं समाप्तं। त्रय रचोग्रहे भेषज्यमुच्यते। त्राज्यतन्तं कृत्वा शंनो देवी-ति स्रतेन पृश्चिपणींसोषधि पिष्टा संपात्याभिमंत्र्य पुनः सूतं जिपला शरीर प्रलिम्पति। अभ्यातानाबुत्तरतन्त्रं। पापगृहीते च स्त्रीगर्भस्रावे च मृतापत्यायां च क्रव्यादगृहोते च पिशाचगृहोते च रचोभयभैषच्यं समाप्तं। 🗇 त्रथ राजयत्सादिभैषज्यमुच्यते। तन्त्रं कृत्वा वरणो वारयाता इति तृचैन वरणवृत्तमणि . . . बभाति । . . . राजयन्मादिपूगवाधिषु श्वेतोदुम्बर-नुष्ठावष्टादण्जातिषु ज्वरादिसर्वरोगेषु भैषज्यं समाप्तं। त्रय वातिव-कारे भैषज्यमुर्चित। ... पिप्पली चिप्तभेषजीमिति सूत्रेन पिप्पलद्भवं ... त्राश्यित। ... वातिवकारे धनुवीतगुको वातमूले चिप्तवातप्रदोषे लर्मकृति वाते उत्पन्ने सर्ववाधिविकारे भैषच्यं समाप्ते। जलोदरे भैपच्य-मुचते। . . . विद्रधस्य बलासस्येति त्वेन सृत्तेन वाधितस्य मूर्धि संपा-तानानयति। ... सर्ववाधिविसर्पणे प्रकोपे च बलासे च ऋन्त्रविसर्पणे च त्रजिविसर्पेणे च ... विद्रविसर्पेणे(!) च हृदयामये च त्रज्ञातराजयव्याण च एतेषां भैषज्यं समाप्तं। . . या वश्चव इति सूर्तेन दश्चवृत्तश्चनानि लाजाहिर्ग्यन वेष्टितं मणिं कृत्वा ... वधाति। सर्ववाधिमैषच्यं ममाप्तं sū. 41. त्रय चे वियव्याधिभेषे ज्यमुखते ... चे वियो व्याधिर्लिङ्गो पितृपर्या-गतः चेचियरोगः कुष्ठचयरोगः यहगीदोषः सर्वश्ररीरिवस्फाटकारः...-👊 43. बभोरर्जुन काण्डस्थेत्युचा अर्जुनकाष्ठं यवबुसं तिर्नापञ्चिकां च एकव वीणि बद्धा . . . बधाति । . . ऋाकृतिनोष्टं जीवकोषणा बद्धा ... वधाति।... वत्सीकमृत्तिकां ... जीवकोषस्यां बद्धा ... वधाति।... जीवतः पश्रीश्चर्म जीवकोषणीत्यच्यतः -

# Kaņdikā 27.

्षः 3. 4. शालातृणानि गते प्रविध्य तिस्त्रान्गते व्याधितमुपवेश्च तत त्राचामयति . . . त्रविसञ्चति । . . . समाप्तं चेवियस्य भैपत्र्यं — प्य. जे. त्रथ ब्रह्मयहे भैषत्र्यमुर्च्यते । . . . दशवृत्रिति सूत्रेन वृत्रविकंल्पेन पत्ना- शादिदशवृत्रश्वतलानि गृहीला लाचाहिरखवेष्टितं मणिं कृला . . . बभ्रातिः — su. 6. दश ब्राह्मणा ऋथर्वाङ्गिरसः सुहृदो दश्वृचेति मूर्त जपन्तो व्याधितं श्ररीरमिमृश्निः — su. 7. पुनः चैवियमैष-च्यान्युच्यन्ते . . . — sū. 9. उद्दत्तृषाक्रान्तमेषच्यमुच्यते . . . — sū. 13. सवासिनाविति मुक्तेन मन्यघटमभिमंत्र्य पाययति व्याधितावाधितौ एकवस्त्रपरिहिती सन्तीः -- sū. 14-17. अरुषी उदरगण्डुलकः भैषचान्युचन्ते। इन्द्रस्य या महीति सूत्रेन कृष्णचणकान्घृतमित्राञ्जहोति। ...गोवालिचितितं भ्रसंध्यं परिवेद्य (cf. su. 26) पाषाण्न चूर्णयति। ... ऋपी प्रतपति । ततः सूक्ताने अपी ऋदिधाति — sū. 18. सब्ये हस्ते पासून (Cod पाशं) कृत्वा दिचणिन विमृज्य दिचणामुखः स्थितः सूत्तं जिपला व्याधितस्त्रोपरि किरति। ग्रह्मोगण्डुलकानां भैषज्यं — 🛍 19. पांसून (Cod. पाग्नं) मर्दयति हस्ताभ्यां व्याधितः — sū. 20. . . . पता-भोदुम्बराबाः समिध त्रादधाति। समाप्ता उदर्कमयः उदर्गण्डुलकाश्व दृष्टकृमयस तेषां सर्वेषां भैषज्यं. — sū. 21. त्रय गोकृमिभषज्यान्यु-चाने . . . — su. 26. उवज्ञादित्य इति सूत्रेन घृतिमश्रान्कृष्णचण-का जुहोति। . . . उद्यद्मादित्य इति सूर्तेन गरंगोवालवेष्टितं धारयति पाषां भाग etc., essentially as in the comment upon sus. 14-20. sus. 27-28. सर्वयाधिभैषच्यमुच्यते । त्राच्यतन्त्रं कृत्वा व्याधितं पर्वसु बद्धा। अवीभ्यां त इति सूर्त्तेनीद्पात्रं संपात्य ततः पुनः सूत्रं जिपलाव-सिच्य व्याधितस्य पर्वग्रन्थिविमुच्यते। तत उत्तरतन्त्रं। समाप्तमिचिरोगना-सिकाकर्णशिरोजिह्वायीवाराजयस्मादिसर्वभैषज्यं — sū. 29. हरिण-स्वेति सूक्तेन हरिए शृङ्गमणि . . . बधाति । . . . हरिए शृङ्गेन सहोदकं ... त्राचमयति । त्रयोषाकाले एतत्कर्म । हरिणचर्मग्रङ्कंधानं प्रज्ञा-स्थोदकेन प्रजिप्य ततो . . . व्याधितमवसिञ्चतिः — sū. 32. वानरो-गगृहोते च मैथुनदोषभैषच्यान्युच्यन्ते। . . . पूर्तिगन्धमत्स्यसहितमोदनं . . . थाधिताय प्रयक्कति भन्नणार्थः — su. 33. ऋर्ष्यतिनैः प्रज्ञानित-मुद्पाचमभिमन्त्र प्रजिपति उषाकाले। अवसिञ्चति व्याधितं। मैथुनरा-जयकाणि भेषज्यं।... अर्खपूर्णन ... अर्खगोमयेनावज्यालितमु-द्कमभिमंत्र्यावसिञ्चति उपाकाले । मार्जनाचमनं । . . . चित्यादिभिः (Cod. चित्यादाः; cf. Kaue. 8. 16) प्रज्वालितमुद्वमिममंत्र्य व्याधित-मवसिञ्चति। मार्जनमाचमनं च। केचित्तिलग्रणादिचतुर्षु कर्ममु अरखे त्रवमेकमिक्क् नि केचित्रृहे त्रवसेकमिक्क् नि · · · — sū. 34. त्रय सर्वभैषज्यान्युच्यन्ते।...जा गाव इति दश्भिः सूत्तैः (iv. 21—30) ... मुझ शीर्षत्या रुख्या ...घटमुद्कपूर्ण संपात्याभिमंत्र्य व्याधितमवसिञ्चति ... —

#### Kaņdikā 28.

su. 1. सन्द्विषभये भैषज्यान्युत्र्यन्ते। तत्त्वकदेवतायै नमस्तारं कृत्वा ततो ब्राह्मणो जज्ञे वारिद्मिति सूत्राभ्यां (iv. 6; iv. 7) उदकमिमंत्र्य त्राचामयति · · · संप्रोचिति विषद्ष्यं — 🛮 🛍 2. · · · कुमुकवृत्तप्रकलं सहोदनमभिमंत्र्य तत श्राचामयति . . . श्रभ्युचयति . . . दूर्शावज्वालि-तसुद्वमिमंत्र्य व्याधितमवसिञ्चति । . . . जीर्णहरिणचर्मावज्यानित-मुद्के प्रचिष्य तमभिमंत्र्य ततो ऽवसिञ्चति । . . . मार्जनिकावकरतृर्णरव-ज्वालितमुद्कमिमंत्र्यावसिञ्चतिः — sū. 3. ... उद्पावं संपात्व तत त्रासावयति विषदुष्टं। . . . विषित्राभ्यां सक्तमन्यमुपमध्य ततो ऽभिमंत्र्य पाययति। . . . मदनफलानि प्रत्युचमिभमंत्र्य प्रत्युचं भचयति यथा च क्दंयति तथा च कर्तव्यं... — su. 5. त्रथ शस्त्राविभिघाते रुधिरप्रवाहे भैषच्यान्युचन्ते । रोहरूसीति सूक्तेन लाचोदकं क्वियतमभिमंच्य व्याधि-देशमवसिञ्चति। उषाकाले कर्म। ऋस्थिभङ्गे रुधिरप्रवाहे शस्त्राभिघातादी 1 भैषज्यं — sŭ. 7. रचीभैषज्यमुच्यते । ... सदंपुष्पा संध्या प्रसिद्धा ... su. 8. अथ मर्ववाधिभवज्यमुच्यते । भवाश्वी मन्वे वामिति सूक्तेन (iv. 28)... — sū. 9. सर्वभूतग्रहभैषच्यमुच्यते।... शमीपर्णचूर्ण शमीफने कृत्वाभिमंत्र्य सतुमध्ये ददाति भचार्थ रचीग्रहमैपच्यं — ... शमीचूर्णं श्रमोफले कृत्वाभिमंत्र्यालंकारे ददाति — ... श्रमीचूर्ण श्रमीफले कुलाभिमंत्र्य ... व्याधितस्य शाला चूर्णः परि-किर्तिः — 💮 🔞 📆 मितगृहीते पुरुषे भैषच्यमुच्यते । 🕡 प्रज्ञानष्टे अज्ञानगृहीते अधर्मगृहीते त्रिवर्गे च विनष्टे ब्रुतकी डाबितप्रवृत्ते नुबुडि-भैषच्यं — su. 13. राजयत्मणि शिरोरोगे नुष्ठमये सर्वगाववेदनायां भैषच्यमुच्चते । यो गिरिष्वजायत इति सूर्तेन 🔻 4) ऋक्षत्यो देवसदन इति दे (v. 4. 3. 4) गर्भो ऋसीति तृचेन च (v. 25. 7-9) कुष्ठपिष्टं नवनीत-मिश्रमभिमंत्र श्रप्रतिहारं वाधितशरीरं प्रलिम्पति --अथ शस्त्राभिघाते भैषच्यमुच्यते । राची मातिति सूत्रीन (v. 5) दुग्ध-नाचां क्वाययिलाभिमंत्र्य पाययति। ग्रस्त्राभिघाते नाष्टाभिघाते पाषा-णपतनाभिघाते ऋषिदाघे सर्वश्ररोराभिधाते भैषच्यं समाप्तंः - ००० 15० सूरिका स्त्री अरिष्टकस्य भैषच्यान्युच्यन्ते । ब्रह्म जज्ञानमनाप्ता य सह-स्रधार एव ते इति सूक्तेन (v. 6) भक्तमभिमंत्र्य ददाति भवणार्थ... — र्थ 16. समाप्त स्त्रीप्रसवदोषे सूतिकारोगे च भैषण्यं। अद्भुतदर्शने दोपनाश्नभषण्यं समाप्तं। सर्वाद्भृतेषु भक्तकर्म वा मन्यकर्म वा श्राचमनकर्म वा कुर्यात्। यानि चरकादिवैयकेषु श्रद्धतानि पद्याने · · · तेषां सर्वेषासियं ग्रान्तिसैषज्यं भवति · · · — ध्यः 17. ऋष

सर्ववाधिभैषच्यान्युच्यन्ते . . . — 🛽 🔞 . . . दी संपाती भूमी दत्ता ततः संपातितां भूमिमृत्तिकां गृह्य (!) तत उद्पाचे प्रचिष्य . . . व्याधित-माझावयति . —

### Kaņdikā 29.

sū. 1. सर्वविषभैषच्यमुच्यते . . . — sū. 2-4. यत्ते ऋणोदकिम-त्वचा (v. 13. 2) ऋप्रदृ चिण्ं परिक्रामित व्याधितं (!)। विषस्तमानभेषज्यं। ... ग्रिरिस ग्रिखां बधाति। ... श्वेतवस्त्रेण ग्रन्थं बधाति। ... ग्रण-स्रावे यन्थि वधाति। विषं न विसर्पति देशस्थितं भवति श्रीरे न सर्पति विषस्तमानं भवतिः — sū. 5. वृषा मे रव इत्युचा (v. 13. 3) यिसान्स्थाने दृष्टं () तं स्थानं न पोडयति। ऋँचं जिपत्वा दंशादिषमन्यत्र गच्छति। विष-शासने भैषज्यः — sū. 6. चन्नुषा ते चनुरित्यृचा (v. 13. 4) श्राचार्य-स्तः प्रदक्षिणं परिकामित । ऋपहारिरसीत्पृचं (vii. 88. 1) जिपत्वा तृणानि प्रज्वाच्य ततो त्रह्मभिमुखं प्रचिपति — sū. 7. त्रपह्मरिरित्यृचं (vii. 88. 1) जिपत्वा यतो दृष्टस्ततो (!) ज्विसतृषानि चिपति दर्शनेन sū. 8. कैरात पुञ्च इत्युचा (v. 13. 5) उदकं गृहतृणावज्वानितमिमांत्र्य व्याधितं पाययति प्रोचिति चः — su. 9. त्र्यसितस्य तैमातस्यति (v. 13.6) ऋचा त्रात्रीं ज्यापाशं संपात्याभिमंत्र्य बधाति — sū 10. त्रालिगी च विलिगी च उरुगूलाया इति च द्वाभ्यां (v. 13. 7, 8) मधुमचिकां मधुवृचमृत्तिकामभिमें च्याययितः 🗻 🛽 sū. 14. . . . अलाबुवृत्तं संपा-त्याभिमंत्र्य बञ्चाति. — sū. 15. ऋथ दुष्टवक्रूणां मुखस्तसमुच्यते। एका च मे यद्येकवृषो ऽसीति सूकाभ्यां (v. 15; v. 16) कलापपच्छूवां (!) मधूदकं च ... एकत्र कृत्वा ... व्योधितं पाययति । दुष्टवक्तामुखबन्धनभैषज्यं (!)। दुष्टपुरुषवन्धनं। परोचेण वदन्ति -  $\sin$ . 16. यदीकवृष र्ति सूक्तेन (v. 16) भोजनमभिमंत्र्य भचयति । शापभिष्यं . . . — 🛭 🔞 17. यदीकवृष इति सूक्तेन (v. 16) गृहद्वारमभिमंत्र्य ददाति ऋषिदधातीत्वर्थः — sū. 18. त्रुष ज्वरभेषज्यमुच्यते . . . — sū. 19. त्रुप्तिकानमिति सूत्रेन (v. 22.1) तामसुवेण मूर्घि संपातानानयति। तत उत्तरतन्त्रं। एकस्मिनान्त्रे दावा-ग्रिप्रणयनं — su. 20. त्रथ कृमिभैषच्यमुच्यते। . . . करीरमूलं संपा-त्याभिमंत्र्य बधाति। . . . गोवाँनैः करीरकाष्ठं वेष्टियला सूक्तं जिपला पाषांखेन चूर्णयति । ततः सूक्तेनामी प्रतपति । ततः सूक्तेनादधातिः sū. 21. ... एकविंश्रत्युशोराणां मूलान्यभिमंत्र्य ततः पाषाणिन ब्रुद्यति(!) ततः सूत्रं जिपला उग्नोराखियाना दहितः — sü. 26. ... एकविंग्र-त्युशीरपिञ्जलीसहितं संपात्याभिमंत्र्य ततो व्याधितमाञ्चावयतिः — su. 27.

त्रथ राचसभैषज्यमुर्चिते। . . . वयोनिवेशनकाष्ठशृतं . . . — . ६०. २९. त्रथ सर्पविषभैषज्यमुर्चिते . . . सर्पविषिन्द्युपतापः — . ६० ३०. क्षेप्प-भैषज्यमुर्चिते। उद्वेन इदं क्रियते। ग्राप्य्विदं कृत्वा तचापिं प्रज्वास्थ। ग्रिस्सिदं कृत्वा तचापिं प्रज्वास्थ। ग्रिस्सिदं समिति सूक्तेन काष्ठश्वक्षं संपात्य ततः श्वक्नेन संपातवताव-सिञ्चति व्याधितं . . . —

#### Kaņdikā 30.

sūs. 1. 2. त्रधाचिरोगे भैषज्यमुच्यते। ... सर्षपकाण्डमणिं संपात्या-भिमंत्र्य बधाति सर्वपतैलेन संपातवन्तं करोति। ... त्राज्येन प्रधानं। त्रङ्गानि सर्षपतैलेनाभ्यज्य मणिं वा तती बधाति . . . — . . . सर्वपशाकं सर्वपतैलेनास्यक्तमभिमंत्र्य व्याधिताय प्रयक्ति . . . sū. 5. ... मुनचोरं मुखेन प्राश्च ततो अभमंत्र्य ऋड्डे ऋचिणी व्याधितस्य। मृजचीरं चीरपाटिकालयं तदुः चते . . . — sū. 6. . . मूलचीरं . . . भत्तयति — su. 7. पित्तज्वरभेषज्यमुखति। ताम्रसुवेण मूर्धि संपाता-नानयति । . . . त्रस्मिन्तन्ते (!) दावामिप्रणयनं सुर्यात् - 📉 🛍 🗞 त्रथ केश्वृहिकर्णे केश्पंतने भैषच्यमुच्यते । . . . वृचभूमिजातीषधीभिरव-ज्वानितमुद्कमभिमंत्र्यावनचे विसिञ्चतिः — su. 9. ... मधु ... क्वाय-यिला . . विभीतकां क्वाययिलाभिमंत्र्य व्याधितमवसिञ्चति -६६. 10. . . . दाक्हिर्द्राहरिद्रे (!) च द्वाभ्यां क्वाथियवाभिमंत्र्याव-सिञ्चति. — sù. 11. ऋष उदरतुण्डिमैषज्यमुच्यते । कृष्णं नियानं ससु-षीरिति सूक्ताम्यां (vi. 22; vi. 23) चित्याबीषध्या सहितमुद्वमि-मंत्र्य ततो व्याधितमवसिञ्चतिः — 💮 🕫 का. 12. कृष्णं नियानं ससुषी-रिति सूत्राभ्यां (vi. 22; vi. 23) मह्तो यजते पानयज्ञविधानेन यथा वक्षां (ef. Kāuç. 41. 3)। माक्तं चीरौदनं माक्तशृतं etc. as in Kāuç. 40. 7 |. Then follow the practices described at Kaue, 41, 4-7, along with which are employed the pratikas mentioned at the beginning of this rite. — sū. 13. श्रथ हृद्यद्घि जलोदरे कामले च भैषच्या-न्युचन्ते। . . . नतुद्वमनुलोममाहार्यतत्र वलोकतृणानि प्रविष्य . . . वाधितमवसिञ्चति... — sū. 14. श्रथ गण्डमानाभेषज्यमुखते। पञ्च च या र्रात सूत्रेन गोपायू विकां पञ्चा ग्रत्यं (!) चाधिका ऋषी प्रज्वाख ऋधसाद-यःसमिध त्राद्धाति - At this point there is a lacuna in the MS., involving the omission of the comment upon the remaining sutras of this kandika, as well as of the first three sutras of the next one. Sūtra 16 is commented upon by Keçava at length in connection with Kāuç. 31.16. The comment upon sū. 14 of this kaṇḍikā is followed directly by the treatment of 31.4. —

## Kaņģikā 31.

sŭ. 4. ... पुरोडाशं... पद्यो etc. ... जुहोति। त्रोहीन् etc. ... ग्राव-पति। शान्तवृत्तसमिध त्रादधाति । रचीयहर्भषज्यं — su. 5. ऋष सर्वभेषज्ञमुच्छते । वैद्यानरो न जतये ऋतावानं वैद्यानरमिति सुक्ताभ्यां (vi. 35; vi. 36) उद्पाचमभिमंच्य पाययति । . . . सक्तुमन्यं पाययति। ... हरिद्रां सर्पिषि ... पाययति। ... अप् घृतमुद्कम-भिमंत्र्य पाययतिः — sū. 6. ऋपवादे भैषज्यमुंच्यते बज्जभाषणमधर्मे च प्रवर्तने तस्थापवादः (!)। अभ्यातानानं कृत्वा अस्थाद् बीरिति पूर्वेण (vi. 44. 1) खयंपतिते गोगृङ्गे उदकं कृत्वाभिमंत्र्याचमयति ऋभ्युंचति eu. 7. अथ उदरें वा हृदये वाङ्गे वा सर्वाङ्गे वा मुले उत्पन्ने भैषच्यमुच्यते। यां ते रुद्र इति सूत्रेन यूलमणि संपात्याभिमंच्य बधाति। युनं नोहमणिः पाषाणो वा दारिनक्द्रमतं। यां ते क्द्र इति व्याधित-मिमंचयते रुद्रभाष्यमतं। यूलभैषज्यं समाप्तं — su. 8. रचोग्रहे भैष-च्यमुचते। उत्मूर्य इति चिलादोषधीभिः सहोद्कघटमभिमंच्य वाधि-तमवसिञ्चति । ... श्रम्युद्केन सह ... श्रवसिञ्चति । ... श्रमीबिम्ब-मुद्रकसहितं . . . अवसिञ्चति । . . शीर्षपर्णीमुद्रके (!) दत्त्वा . . . अव-सिञ्चति — su. 9. दुष्टगण्डविरिष्टभैषज्यमुच्चते।...तैलमभिमंत्र्य व्याधितं गण्डं संमार्ष्टि . . . — sū. 10. स्थूणायां निकर्षति घृष्यति व्रणं । रुधिरकृते दुष्टवर्णे दुष्टगण्डव्याधिमेषच्यं समाप्तं — sū. 11. ऋचित- (!) व्रणभैषच्यमुच्यते । . . . गोमृत्रमभिमंत्र्य तेन व्रणमर्द्यति । यस्य त्रणस्य मुखं नास्ति। त्रचतदुष्टत्रणे भेषज्यं. — sū. 15. . . . तृण्रजस्य फेनमभिमंच्य व्रणं प्रलिम्पति। यस्य गण्डदुष्टस्य रुधिरं न च वहति तस्य। समाप्तमचतत्रण्भेषज्यं. — sū. 16. गण्डमालाभेषज्यमुख्यते। ... शृङ्खं घृष्टाभि-मंत्र गएडमानां प्रलिम्पति। ... याननानां कुर्कृटनानां (!for कुर्कृर्०?) ... प्रलिम्पति। ... जलीकामिमिन्च गण्डमालायां संसर्जयति रुधिरप्रवा-हर्नार्थं। . . . गृहगोधिकामभिमंत्र्य गण्डमालायां संसर्जयतिः — sü. 17. ... सैन्धवलवर्णं चूर्णियत्वाभिमंत्र्य गण्डमालाया उपरि प्रकिरति। तत्-सस्योपरि निष्ठीवित मुखलालां प्रचिपतिः — su. 18. अथ पविणी र्जभघाते भैषज्यमुखते। ... श्वानपदस्थानमृत्तिकार्माभमंत्र्य (Cod. ॰का-भि° पचाहतं (!) देशं प्रजिम्पति । पचहतभैषज्यं — 💮 🕬 🕬 अनुनी मजिकामभिमंत्र्यायौ प्रजिष्य ततो ध्रपर्यात व्याधिप्रदेशं । काकगृधकपोः

तश्चेनादोनि पत्तिणाभिघाते (!) भैषज्यं समाप्तं — 👊 २०. त्राध गण्ड-भैषज्यमुच्चते। ग्लीरितः प्र पतिष्वतीति (vi. 83. 3°) त्रर्धर्चेन गोम्यम-भिमंत्र्य गण्डमर्दयति। . . . प्रचालयति। . . . दन्तमलं . . प्रलिम्पति। . . . तृणरजफेनं ... प्रलिम्पति । समाप्तं गण्डभैषच्यं गण्डस्फोटिकां (!) इत्यर्थः su. 21. गर्दभावुक्ंगण्डभेषज्यमुच्यते (!)। . . . शान्युदकमभिमंत्र्य चतं प्री-चित । ... त्राज्यं जुहोति । ततो मनसा संकल्पयति संपातान्ददाति । समाप्तं गर्दभदश्जातिपिकादिचतगण्डभैषज्यं — 🛍 22. पापगृहीते जलोदरे च भैषज्यमुच्यते ... - sū. 26. विषे उपविषे स्थावरजङ्गमे च भैषज्यमुच्यते। मित्रकायां च भैषज्यं ... — sū. 27. त्राय कासे श्लेष्म-पतने च भेषज्यमुच्यते। ... भोजनमभिमंत्र्य ददाति। ... सत्तुमन्यम-भिमंत्र्य भचयति।... उपखानमादित्यस्य। उदकमभिमंत्र्याचमयति...sū. 28. केश्ववृह्विकर्णे भैषज्यमुख्यते। ... काचीमाचोपलमणिं ... बधा-ति। जीवन्तीफलं बधाति। ... भृङ्गराजं ... बधाति। ... केश्रवृढीकरणे केश्वनने हस्वकेशेषु वृद्धकरणभैषच्यं। ... माषतिलादिवृष्णमत्रं भच-यिला। ... काचीमाचीपलं भुङ्गराजाभ्यां सहोदकमाभमंत्र्य रात्री ब्राह्मे महते (वसिञ्चति . . .

#### Kaņdikā 32.

sū 1. जक्षगृहीते भैषज्यमुच्यते। ... स्तनमिमंत्र्य बास्त्रवाय प्रयद्ध-ति पानार्थं पतिः करोति कर्ता करोति । ... दुःखनाश्चने भैषज्यं —  $\mathfrak{su}$ . 2  $\ldots$  पाययति बालकं पिता वा माता वा पाययति तत्रोपरि दुर्ह्यते त्रभ्यवदुग्धाः. — sū. 3. सर्ववाधिभैषज्यमुच्यते... — sū. 5. वृश्विकभैष-च्यमुच्यते। तिर्श्विराजेरित्यष्टचेन(vii. 56. 1-8) च्येष्ठीमधु (!for यप्टि॰) पि-ष्ट्राभिमंत्र्य पाययति — sü. 6 चैत्रमृत्तिकां जीवकोषणीचर्मवेष्टितां मणि कृत्वा संपात्याभिमंत्र्य बभाति। ... वृश्चितमश्क्तभैषच्यं। जीवतः पशुचमे जीवकोषणीत्यच्यते. — su. 7. ... यानियानि पायनान्युक्तानि तानि तिरिश्वराजेरित्यस्य सूक्तस्य भवन्ति । समाप्तं वृश्विकिपपीलिकामण्यकदं-भ्रमाकोटिजनुकाभैषज्यं(!). — sū. 8. त्रय गण्डमानाभैषज्यमुच्यते । त्रप-चितां लोहिनीनामिति दाभ्यां (vii. 74. 1-2) त्रा सुम्रस इत्येका (vii. 76.1) एताभिक्तिमुभिर्वश्चिम्पं कृष्णोर्णमयीं च्यां कृत्वा चिचितेन शरेण गण्डमालां विध्यति प्रत्युचं। वयः श्ररा (Cod. श्रिरा) भवन्ति — ९६. १. या ग्रैया त्रपचित इति चतुर्था ऋचा चतुर्थेन भरेण गण्डमाला-मिनिधाय विध्यति. — sū. 10. . . . कृष्णोर्णज्यावज्वानितोद्कम-भिमंत्र उपाकाले... त्रवसिञ्चति वाधितं. — sü. 11. त्रथ राजय-

समिषज्यम् चते । . . . तुचेन वीणातन्त्रीखण्डं संपात्याभिमंत्र्य बधा-तिः — su. 12. वादावीणा तस्यां गखरं विष्णोवादावीणाकंठं (!) शि-खंडं वीणातन्त्रीं बद्धा संपात्माभिमंत्र्य बधाति(?). — sū. 13. . . . स्वयं-पतितवीरिणखण्ड नयमेकन बद्धा संपात्याभिमंत्र्य बञ्चातिः — su. 14. जलोदरे वर्णगृहीते भैषज्यमुखते ... — su. 17. त्राय ज्वरभेषज्यम्-चित । नमो रूरायेति स्ताद्येन (vii. 116; vii. 117) खट्टायां व्याधितं कुला . . . बद्धा तत ऋधे खट्टायां व्याधितमुपवैद्य तत उदकमिमंत्र्य व्याधितमवसिञ्चति । व्याधितं सिच्यमानं यथा मण्डुकमि सिच्यते तथा कुर्यात् ... — sū. 18. ऋथ सर्वभैषज्यमुच्यते । ... ऋर्थसक्तेन व्याधितं... ग्रभिमृश्तिः — sŭ. 20. सर्वविषमेषज्यमुच्यते . . . — "aŭ. 21. इन्द्रस्र प्रथम इत्यर्थस्कीन पैदं की टकं तालिगोति लोकप्रसिद्धा तं (Cod. त) पि-ष्टाभिमंत्र्य नर्सं ददाति ... दिच्णनासिकापुटे — sū. 22. त्र्यथ सर्पभेये भैषज्यमुच्यते। ... पेद्वं श्वेतवस्तविष्टितमभिमंत्र्य यत्र सर्पभयं तत्र निखन-ति । पैदं हिरखवर्णसदृशः कोटश्चितितो वासपैद्व इत्यच्यते . . . sū. 24. त्रारे त्रभूदित्यचान्तेन (! x. 4. 26) उत्सुकं प्रताप्याभिमंत्र्य ततो विषत्रणं दृष्टा तत्संमुखं चिपतिः - su. 25. सपीदर्शने यतो दृष्टस्ततः (! for दष्टकतो) प्रचिपत्युक्तकं — sū. 26. 27. ऋषानुतेषु कौश्विकीयेषु सर्वव्याधि-मैषज्ञेषु उत्तेषु चानुत्तेषु वापठितेषु तत्र सर्वभैषज्ञमुख्यते। सर्वञाधिभैषज्ञेषु मन्त्र त्रोषधिवनस्ततीनामनुकान्यप्रतिषिद्यानि भैषच्यानां त्रंहोलिङ्गाभि रुच्यते त्रंहोसिङ्गेन गणेन तानि कर्तव्यानि। त्राशानामाशापालेभ्य द्विका etc. . . Here follows the list of pratikas given as the ऋहो जिङ्गाण by the gaņamālā. Ath. Pariç. 34. 31, and quoted above, p. 89, note 2; then the text continues as follows: यानि च वै प्रतोकान्यच्यने तान्य-भिमन्त्रणेन सर्वयाधिभैषच्यानि भवन्ति तान्युच्यन्ते। त्रचिश्यां ते (ii. 33. 1) मुञ्जामि ला (i. 10. 4) उत देवा: (iv. 13. 1) त्रावतस्त (v. 30. 1) शीर्षतिं (ix. 8. 1) त्रंहोलिङ्गगणः। एतः पञ्चप्रतीकैः . . . त्रन्यतमेनैकेनाभिमन्त्रणं कुर्यादित्यर्थः। Then follows a list of many of the commoner practices described in the preceding kandikās of this adhyāya, all of which, if performed while reciting the श्रंहोलिङ्गगण, are accounted efficacious against all diseases (सर्वेचाधिषु भैषज्यानि), as though they were performed with their own proper mantras (ऋथवा तै: सूत्री: कर्तव्यानि। ऋषवा ऋंहोलिङ्केन कर्तव्यानि). Then follows a catalogue of the diseases, many of which are treated in the preceding kandikar: the others are known in the later medical çastras: उत्तवाधीनां परि

गणनं क्रियते . . . — su. 28. त्राथ स्त्रीकर्मणो विधि वच्चामः। पुत्र-कामार्थ स्त्रीकामार्थ स्त्रिय मृतापत्यार्थ रजोनाग्ने च ग्रान्तिक्चते... —

#### Kaņdikā 33.

sū. 1. त्रथ प्रसवकाले इदं कर्म क्रियते यथा सुंबेनैव प्रसवी भवती त्यां। त्रथ प्रसूतिकरणमुख्यते . . . — sū. 3. कि द्यमानासु मुझे- धीकासु गर्भसंस्थमरणं भवते । एकं कर्म. — sū. 5. शालाग्रन्थीन्दि- चृति । द्वितीयं कर्म. — sū. 6. . . . किट्यहेशे बभ्राति . . . तृतीयं कर्म । के चिद्वषट् ते पूषिव्रिति सूक्तेन तैलमिभमंत्र्य प्रसवकाले त्रभ्यञ्चनं कुर्वन्ति . — sū. 8. त्रन्या वो त्रन्यामवेति (!) त्रोषध्यसा एवं एकत्र बभ्राति — sū. 9. सर्वत्रीषधिखननमेतेन विधानन कर्तव्यं। यव क्रियदेषधिखननं तत्र सर्वत्रानेन विधानन कर्तव्यं — sū. 18. यदि तान्येन्त्र भवन्ति तदा पुत्रो जायते । विद्यानकर्मेदं — sū. 20. यदि पुंनामधेयं स्पूर्णन्त तदा कुमारो जायते —

# Kandikā 34.

डपं. 1. अथ बन्धाप्रजननकर एमुच्यते ... — हपं. 2. ततो गृहे ...
पुरोडाग्नं प्रमन्दं कटुपा अलंकारान्संपात्य प्रयक्तिः — हपं. 3. अथ
मृतापत्याद्याः स्त्रियस्त्रस्थाः ग्नान्तिस्च्यते । गर्भस्रावे जातमाचे मृते वा
स्त्रियां वा पुरुषे वा बाले वा युवाने (!) वा मृते इदं कर्म । चीणि मण्डपानि प्राग्द्वाराणि कृत्वा एकसित्मपण्डपे अभ्यातानान्तं कृत्वा ... —
हपं. 4. पालाभ्रपेते ... — हपं. 5. सीसेषूपरि स्त्रीमधिष्ठाप्य तेनोद्रपात्रेणाञ्चावयतः — हपं. 10. प्राक्पश्चमद्वारेषीकं (!) द्वार्योस्परि बद्धा ततो
निःसालामिति (ii. 14) सूत्रेनीदुम्बरीः समिध मृतापत्याये आद्धाति —
हपं 12. पतिलाभकर्माख्यचने . — हपं. 13. ... आग्नयति कुमारीः —
हपं. 14. मृगाखरमृत्तिकाया वेदिं कृत्वा ... हिरखालंकारान्गुग्गुनमीवं
च यथोक्तान्संपात्य वन्धनं धूपनं प्रलेपनं कुर्यात्। ... पूर्वस्य संहिताविधिस्रोकः (cf. Ath. Paddh. and Keçava at Kāuç. 79. 9)।

# त्रावपत्सुरभिगन्धान् चीरे सर्पिस्रथोदके। एतदायनमित्याङ्गरीचं तुमधुनासह॥ —

sū. 15. ... दिविणामुखी कुमारी प्रक्रामितः — sū. 16. ... नावं संपात्य ... भगस्य नाविमत्युचा उत्तारयितः — sū. 17. सप्तदानतंत्र्या वत्सान्वन्धियता संपात्याभिमंत्र्य कुमारीं मोचयित। खयं न कर्ता। ... यदि प्रदिव्यां मोचयित तदा पतिलामः — sū. 18. ... वृषभं ... विसर्जयितः — sū. 21. . . . आगमकुश् रं . . . आश्चित आज्यतन्त्रे भिगिनीकं (!). — sū. 23. तत अर्थमण इत्यर्धर्चेन गृहाभ्यन्तरे कोणे बिलहर्णं करोतिः — sū. 24. यत आगच्छति काकस्तत आगच्छति वरः । समाप्तानि पतिलाभकमीणिः —

### Kaņdikā 35.

sū. 1. पुंसवनान्युच्यन्ते -- sū. 2. ... नचत्रकर्णे उक्तानि पुंनच-चाणि — sŭ. 3. ... बाणं विवृहति।... श्रमणि संपात्याभिमंत्र्य बभ्राति — sū. 4. ... ऋध्याडे बृहतिपालाश्विदार्यों (!) वा एकव पि-द्वाभिमंत्र्य दिचिणेनाङ्गुष्ठेन दिचणेस्था नासिकायां नसं ददाति। पुत्रार्थे कर्म पुंसवनमित्युच्यते. — sus. 5. 6. Keçava's explanation is essentially the same as that of Ath. Paddh. and Dac. Kar. - sū. 7. की (!) ज्नांश पलाग्रत्सर्जार्वर्ते (!) निघृष्य . . . शि. क्रे ऋाधाय ततो मैथुनं नरोति । समाप्तं गर्भाधानं — sus. 8. 9. पुनः पुंसवनमुख्यते । . . . मधुमन्थे ऽपिं निचिषाभिमंत्र पाययति स्त्रीः - su. 10... श्मोगर्भाश्वत्यस्यापिं कृष्णोर्णया वेष्टयित्वा संपात्वाभिमंत्र्य वञ्चाति त्राज्यतन्त्रे। समाप्तं पुनः पुंसवनं.. — su. 11. त्रथ गर्भाधानमुच्यते। ... हस्तावर्तकं कर्णादिकं (? Cod. कणा॰) संपात्याभिमंत्र्य बधाति त्राज्यतन्त्रे। समान्नं गर्भाधानं — sū. 12. त्रथ गर्भटृंहणमुच्यते। ... अचुता दौरिति (See Kāuç. 98-2, where the hymn is given in सकलपाठ)... - sū. 16. धाता दधात्वित चतसृभिर्ग-र्भिखा (vii. 17. 1-4) उदरमभिमन्त्रयते। . . वीरकर्म समाप्तं — su. 17. त्रय प्रजननकर्म। प्रजापतिर्जनयतीति स्त्तेन (vii. 19) . . . — su. 19. ... उद्कुलिजं संपातवनां कुला गर्भिणी परिदृत्य मध्ये निनयति। सुरा-कुलिजं etc. . . . भक्तं (!) सुरां प्रपां संपात्याभिमंत्र्य प्रजाकामायै प्रय-क्ति। ... समाप्तं प्रजागर्भकर्म बन्धायाः. — sū. 20. श्रष्ट सीमन्त-कर्म उच्चते।... वितपीतसर्षपान्संपात्वाभिमच्य पुत्वाहाने वद्माति sū. 21. ऋथ स्त्रीवश्रोकरणमुच्यते । वृज्ञत्वक् । तगरं । श्ररखण्डं (Cod. सराखंडं)। ग्रज्जनं। कुष्टं। ज्येष्ठीमधु। वातसंश्रमतृणानि। एतानि द्रवाणि त्राज्येनालोड्य त्रङ्गं समालभेत् रूचार्थः — 🔞 🕫 २२. . . . त्रङ्गुल्या तुद्ति भार्यामुद्रे पृष्टी क्चार्थीः — su. 23... एकविंश्तिवद्रीकाएकानाद-धाति — 👊 २4 एकविंशतिदद्रीप्रान्तानि सूचेण वैष्टियत्वा · · · 一 <sup>sū. 26.</sup> खट्टां ऋधोमुखपट्टिकां गृहीला . . . स्विपिति । विराचं कर्मः sū. 27 (note 4). . . . ऋद्यं केते. — sū. 28. . . . समाप्तानि संवननानि वशीकरणानि कामविषये स्त्रियामृत्साही भवति ... —

#### Kandikā 36.

sūs. 1. 2. स्वापनविष्रश्मनं (Cod. स्वापनं)। स्त्रीस्वापनकर्म उच्चते। ... त्रभ्यन्तरद्वारे ग्रेषमुदकं न्युर्ज्ञातः — sū. 4. ... स्त्रियाः खट्टाया द्विणपादमिभन्त्रयते। . . . खद्वाया रज्जुमिभन्त्रयते। . . . स्त्री-खापनं पुरुषस्य विषये काम उत्पर्वते कामविषये स्त्रीस्वापनं समाप्तं। लज्जाप्रकादनं लज्जा भवतीत्यर्थः। खापनं सर्वेषां मानुषाणां निद्राका-मानां। मैथुनमाचरतो विघ्नं न भवति ... - sue. 5. 6. म्रथ प्ला-यिन्याः स्त्रियाः बन्धनकर्म तन्त्रक्रमेण क्रियते। रज्जुः(!) कल्पते तद्र ज्जुवेष्टन-मुचते। त्रस्थाद् बौरस्थादिति द्वितीयेन सूत्तेन (vi. 77) रज्जुवेष्टनमिन मंत्र्य वंशाये बद्धा मध्यमस्त्रुण (Cod. स्त्रूर्ण) बधाति — st. 7. ..श्य-नपादमभिमंत्र्य उत्पन्ने वभ्रातिः — े sū. १. . . . त्रङ्काशेन तिनाज्जहो-ति — sū. 10. जायापत्योरक्रोधकरणमुच्चते ... — sū. 12. सी-भाग्यकरणमुच्यते। . . . ग्रह्मपुष्पीमूलमोषधिवत्खाला . . . बभ्राति। . . . सीवर्चनपुष्पमभिमंत्र्य यस्य सीभाग्यमिक्कति तस्य पुष्पमभिमंत्र्य तस्य शिरिस बद्धा ...। सीवर्चलं सूर्यवेलेति प्रसिद्धाः — sűs. 13. 14 दुष्ट-स्त्रीवशीकरणमुच्यते । रथजितामिति सूर्कैस्त्रिभिर्माषानभिमंत्र्य स्त्रियाः क्रमेषु वपति। ... चणकान् ... वपति । खट्टास्थाने वा गृहे भयनदेशे वा .. शरभृष्टी रादीप्ता अभिमंत्र्य प्रतिदिशमभ्यस्रति । एषु पतिप्रति-कृति कृत्वा ... हृद्ये विध्यति दार्भूषेण भाङ्गचिन।... समाप्तानि पति-देषिणोकर्माणि। पुरुषो वा स्त्रीणां देषं करोति। त्रनेन कर्मणा शान्ति-भेवतिः — su. 15. श्रथ स्त्रियो वा पुरुषस्य वा दीभीग्यकरणमुचते। • दहनघातिता गीः ग्रनुसारणो तुचते। ईशानहता ज्वरहते तुचते। ... तत उनूखनदर्णे निश्चिन निखनति तत उनूखने ददाति। उपरि यस्य दौभाग्यं क्रियते तस्य एतानि गृह्णोयात्. — su. 16 स्त्रीपुष्पमानां... पिष्टा ग्रन्वाहः — sū. 17. . . . कृष्णसूत्रेण वष्टियत्वाभिमंत्र्य . . . व्यत्यासं अभ्मानं (Cod. त्राञ्चनं) भानाया उपरि ददाति । व्यत्यासेन निखनित दीभीग्यकामः — su. 18. त्रथ तस्याः सीभाग्यकरणमुखते। यं ते भगं निचयुरिति ... शिना उत्खनित उत्पादयित। भगमस्या इत्यनेन सूक्तेन यत्कृतं तदनया विनम्मति । समाप्तं यस्मा दीभीग्यं कृतं तस्माः सीभाग्य-करणं — st. 19. त्रय सपत्नोजयकर्माखुच्यन्ते...। सपत्नोविद्वेषणं... वागपणीं मासिका लोके प्रसिद्धा ... — su. 22. अथ स्त्रीविषये काम उत्पन्ने कामविनाश्कान्युच्यने । . . . यसिन्देशे काम उत्पन्नसत्स्थानं यावत् स्त्री वा पुरुषो वा ... व्रजतिः — 💮 🔞 . 25. स्त्रीविषये ईर्या-विनाशकात्युचन्ते। . . . ईर्षानुं दृष्टा जपति। . . . सत्तुमन्यमभिमंत्र्य ईर्षा-

नुकाय ददाति . . . भचार्थ . . . — sū. 26. . . . ईर्घानुकस्य कटिप्रदेशे ... खत्वामभिमंत्र्य (!) धमतिः — 🔝 शा. 28. श्रथ मन्युविनाश्कान्यु-चाने स्त्रोविषये पुरुषस्य। ... मन्युमनां पुरुषं दृष्ट्वारमानमभिमंत्र्य हसीन गह्नातिः — sū. 29. ... अप्रमानं भूमी निद्धातिः — sū. 31. ... मन्युमतः पुरुषस्य क्षायायां धनुरिममंत्र्य मेळां करोति . . . sū. 32. अथ सर्वविषये मनुविनाशकान्युचने । · · · दर्भमूलमी-षधिवत्खाला संपात्वाभिमंत्र्य बधाति मन्युके — sū. 33. त्रुवीर-जननमुच्यते। अपुवजननिस्त्यर्थः। अप्रेजातानित्यृचा अयतरीमूवेण पाषाणं निघृष्य तती अभिमंत्र्य भक्तेन सह ददाति। ... अलंकारं समाल-भते। विदेषण परस्य । त्रथ बन्धाकरणमुच्यते। प्रान्धानिति तूचेन ऋथ-तरीमूर्वेण etc. — sũ. 34. ... समाप्तानि विदेषणानि परस्त्रीबन्ध्या-करणानिः — sū. 35. जारोच्चाटनमुच्चते ... — sū. 37. ... पाषा-णमभिमंत्र्य जारमैथुनस्थाने प्रचिपति उचाटनार्थ — su. 38. पुरुषस्थ स्त्रिया सह परस्परं विदेषणकरणान्युच्यन्ते। ... बाणापणीं लोहिताजाया द्रप्सेन संनीयाभिमंत्र्य श्रयनमुपरि किरति (cf. su. 19)। ... स्त्रीपुरुषस्य उभयस्चिविनाश्कर्णं — su. 39. त्रथ दीभाग्यकर्ण्मुचिते।... हृद्यं मुखं वाभिमन्त्रयते परस्त्रियः — Keçava ends the adhyaya as follows: समाप्तानि स्त्रोकर्मकरणानि । तत्र भद्रश्लोकः ।

भैषज्यकर्माणि प्रोक्तानि सर्वयाध्युपशान्तये। स्त्रीकर्माणि ततः पश्चाचतुर्थः संहिताविधी॥ —

# Adhyāya v.

Kandikā 37.

Introduction. श्रथ विज्ञानकर्मणां विधि वच्चासः। लाभालाभजयपराजयमुखदुःखोत्कर्षापकर्षमुभिचदुर्भिचचेमाचेमभयाभयरोगारोगाः।
चसो उत्तीति न वेति। धनाधनधर्माधर्मे . . . मरणामरणं। धान्यं
भविष्यति न वेति। चेत्रं भविष्यति न वेति। गृहे वासो भविष्यति न
वेति। धान्यपुत्रप्युहिर्खस्रवस्त्राणि च। विद्याशास्त्रादिलाभो भविष्यति न वेति। जोवितमर्णे गमनागमने बलावले। सदसद्योगाद्याधितस्य
जीवितमरणास्यां। प्रसवे पुत्रयोगात् पुत्रे जाते धर्माधर्मसंयोगात् मिचामित्रसंयोगात्। ग्रामो ऽस्ति वा न वेति। पुत्रवस्य विवाहो ऽस्ति वा
न वेति। संवत्सरे मासे वा भविष्यति सुभगा वा दुर्भगा वा। गृहं ग्रामादि
भविष्यति न वा। श्राधानं भवेद्म वेति। इत्यादि मनसा वाचा वा संचिन्य तत्कर्म कुर्यात्. — sū. 1. . . . राध्यमानं चीरौदनमभिमंत्र्य तत

त्रामिचित्। मनसा चिन्तयेत्। वाचा चिन्तयेत्। त्रोदनं यृतं भवेदयृतं वा भन्नेत्। यदि यथाचिन्तितं भवति तदा तस्य कर्मसिविंभीवधातीति जानीयात् ...। ... इध्ममुपसमाधायाभिमंत्र्य त्रायाचेत् उत्कृचनेनार्थः। ... दर्भस्तायमभिमंत्र्य त्रायाचेत् यत्र समं विषमं नानार्थसिद्धिः। ... पूर्वेद्धः पाठामभिमंत्र्य त्रायाचेत्। पत्राणां पत्राणां संकीचनेनार्थसिद्धिः - su. 2. अखयो यन्तीति सूत्तेन संग्रामे पूर्वेद्युवेदि कृत्वा अभिमंत्र्य दितीये उहनि समविषमेण भावेन सिव्धिः . . . — ॰ फ. ३० . . पञ्चयस्थिवेणुदण्डमभिमंत्र्य त्रायाचं समे धार्यति। त्रभीष्टदिशि पतनेनार्थासिडिः। . . . इषुं संधाया-भिमन्त्रायाचेत् चिन्तितं (Cod. चितित) प्रचेपिणनार्थ। . . . सुभे उदनपूर्ण दुग्धं प्रविष्यायाचेत् जनाधिकेनार्थसिद्धिः यथा चिन्तितं तथा सिद्धिः। कमण्डलुमुद्रकपूर्णं दुग्धमाचिष्याभिमंत्र्यायाचेत् जनाधिकेनार्थसिडिः।... दर्भक्तस्वमभिमं चाराचेत्। ... काम्पीलगाखां मूर्घि धारियलाभिमं-च्यायाचेत् इष्टदिवपतनेनार्थः। . . . युगमभिमंच्यायाचेत् । . . . धा-न्यमभिमंत्र्यायाचेद्गी प्रचिपेत् प्रदिचणञ्जनेनार्थः। . . . हस्तयोर-क्रलिद्यमभिमंत्र्यायाचेत् । अज्ञातस्य वेनसदिति सूत्रेन एकविंग्र-त्या (!) भूर्वरा ऋभिमंत्र्यायाचेत् धनेनार्थः समविषमभावेन यथाव-तार्थः (!). — 💮 👊 4. अध नष्टद्रव्यपरीच्यी क्रियमाये इद कर्म। · · · वेनस्तदिति स्त्रोन . . . — su. 6. वेनस्तदिति स्त्रोनाहतेन वस्त्रेण विष्टितं हुनं संपात्याभिमंत्र्य येन हरेतां ततो नष्टः। . . . अवा(!) कुभवत्कृत्वा संपात्य . . . येन हरेतां ततो नष्टः । समाप्तं नष्टद्रव्यप-रीचणे विज्ञानं — sū. 7. त्रथ कुमारीविज्ञानमुचते। ... वेनस-दिति सूत्रेन ... - sū. 11. वेनस्तदिति सूत्रेन सुमारीमुद्बाञ्जलिं पूर-यित्वाभिमंच्य . . . — sū. 12. . . . समाप्तं बुमारी (!) विवाहकाले विज्ञानं. —

### Kaņģikā 38.

sū. S. त्रश्रानिनिवार्णं कर्मवच्छामः।... त्रश्रान्यभिमुखमुपतिष्ठतेः sū. S. ... एतत्कर्मचेत्रे। त्रश्रानिनिवार्णं।

> त्रतिवृष्टिरनावृष्टिः श्लभा मूषकाः युकाः। खचकं परचकं वा सप्तेता देतयः स्नृताः॥ —

sū. 11. अवदीर्यमाणे ग्रामे वावसाने वापिश्र्रणे वा सभायां (Cod. समय्यां) वा गृहे वा प्राकारे वा...वातरचार्थं कर्म वच्चामः. — sū. 12. पत्तने रचार्थान्य चन्ते. — sus. 13-16. The rites described in these sutras are valid for the टूंहणानि as well as the दृतिकमीणि. Is दृतिकमी-णि at Kānç 38. 12 to be emended to दृढिकर्माणि? In describing the latter Keçava ends as follows: समाप्तानि दृढकर्माणि...गृहपत्तने ग्रामपत्तने कार्यदृढकर्णे ऋवहर्ण्यरचार्थः — sū. 17. विवादे जयक-र्मणां विधि बाखासामः।... ज्येष्ठोमधुमभिमंत्र्य (!) भवयति। ततः सभां प्रविश्ति अपराजितादेशात्। पर्वज्जयकर्म सभाजयकर्म समाप्तं sū. 18. विवादे जयकर्माख्यन्ते। . . . पाटामूलं मुखे प्रत्तिष्य तदनन्त-रमपराजिताद्देशादागच्छतिः — sū. 19. पाटामूलं मुखे प्रविध्यान्वाहः sū. 20. ..पाटामूलं बम्नाति — sū. 21. पाटापुष्पमानामभिमंत्र्य शिर्सि धारयति। ... पाटापानाज्ञीः सप्तपनाज्ञी (!) सप्तपर्णी (!) मानामभिमंत्र्य धारयति —  ${
m s} \bar{{
m u}}.22$  वृष्टिनिवार्णं भचभोजने कर्म उच्चते। ... भक्तमीम-मंत्र्य भक्तं ग्राकादि( $ilde{\mathrm{Cod}}$ . भक्त॰) ततो भुझीत। वृष्टिनिवार्एं समाप्तं  $oldsymbol{-}$  ${f st.}$  23. ब्रह्म जज्ञानमिति सुक्तेन प्रथमेन काँएडादिना सुक्तेन वेदं वा अनुवाकं वा सूत्रं वा कल्यं वा ब्राह्मणं वाध्ययनं कर्तृमिच्छ्ति तदा-तदा सूत्रं जिपला ततः ऋध्ययनं कुर्यात्। कलहश्रमनं समाप्तं — sū. 24. ब्रह्म जज्ञानिमिति सूत्रं जपति विवादे जयार्थः — sū. 25. ब्रह्म जज्ञान-मिति सूत्रं जिपला मीमांसव्याकरणादिशास्त्रवादं करोति तदा जिपला करोति प्रतिवादिनं जयतिः — 💮 sū. 26. विवादकर्म उच्चते । . . . चाकिकस रज्जुमिभमंत्र्य धारयति हस्तेन . . . इति विवादकर्म कर्तुर्वदेने कलहो न भवतिः — sŭ. 27. सभाजयकर्माग्युच्यन्ते। सभास्तमानं कर्म जय-कर्म तदा सभासद्धर्माधिकरणादि जायते...। चीरौदनं etc. भचयति sŭ. 29. यददामोति ऋचं जिपत्वा सभा वदेत्।... निरीचते।... अन्वाह। यददित तच तथैव वदित यच्च चुषा प्रस्रति तद्दद्न विधाती न भवतिः —

## Kaņdikā 39.

६ व. १००० तिसकमिणं संपात्वाभिमंत्र्य पुर्खाहानी बभ्राति । ज्ञात्म-रचार्थमिणः । ००० सर्वेत्र प्रत्यभिचरणार्थी मिणं बभ्राति ००० —

sus. 5—12 ततः शान्युद्वं करोति महाशान्तिधानं मातलीवर्जं कृत्वा दृष्या दृषिरसीति कुला प्रतिहरणी गणः। ततो वास्तीप्यत्यमानुनामचा-तनभान्तिगण (!) एते पञ्च गणाः (cf. Kāuc. 8. 23-9. 6) भान्यद्रिन त्रावायन्ते । ततो मातलीं कृत्वा शान्त्युदकभाजने चित्याद्या (cf. Kāuç. 8. 16) त्रादधाति । मन्त्रीतायां दर्भापामार्गसहदेवीत्राटरूषकवाम्पोल-शितोवारसदंपुष्पा एता मन्त्रीका भाजने एता त्रोषधीः शान्युदंके अवधाय ततः शान्युदकं करोति (Kāuç 9.8)। तेन शान्युदकेन प्रोच-न्त्रजति ... चाती राची इदं वर्म प्रमाणवं वरोति । उपानही परिधाय उप्णोषं कृत्वा ऋग्रे भूत्वा कर्ता शान्युद्केन प्रोचित कृत्यास्थानं यावत् बालागमपानिषु कृत्यादिषु च सर्वेष्विदं कर्भ भवति । श्रमिनचचु (') यदि कृत्या दुष्टा भवति ततो वच्चमाणं कर्म करोति ऋष न भवति तदा कुर्यात्। एवं बालागपाचेषु कृत्यादिषु सर्वेष्विदं कर्म भवति। त्रमिचचचुर्षा दत्यनेन मन्त्रेण कृत्यां (Cod. कृत्वा) निरीचते। स च निरीचते। कृतव्यधनि दत्युचा कृत्यास्थानं ऋवेचते। कृतव्यधनि दत्युचा कर्ता काण्डेन विध्यति ऋा-ङ्गिरसकल्पविधानधनुषा। ऋषवा दर्भुषेण (!) ... काण्डैन विधाति su 15 मांसानि भ्रवले निधाय वर्ता संदंशं गृहोत्वा चर्मणि बद्धा प्रैषकृत्य-रिक्रम्य बन्धानुञ्चतिः — sū. 18. ... नवनीतेनाभ्यच्याचिणी वा ऋड्रें sū. 20. ... त्रार् खे गक्कान्ति — sū. 27. ... वास्तोष्पत्यादयश्वारो गणा (! cf. under sūs. 5-12) उद्दै: पठन्ति - 🕒 🕫 28. कर्ता ग्रिभचा-रकृतपुरुषस्य भान्युदकेन मर्माणि (Cod. क॰) संप्रोचते । गाईपत्यसभा-त्रामपाचकूपकुकुटइत्यादीनि (! cf. v. 31. 1—4) मर्माणि (Cod. क°) संप्रोचिति. — sū. 29. वृत्यास्थानं वृष्णवृषभहत्तेन वर्षति —

## Kaņdikā 40.

हणे. 1. त्रथ नदीप्रवाहिविधं वच्यामः। नदीप्रवाहं खात्वा... प्रसिञ्चत्रज्ञति... — हणे. 2. ... काश्रमिमंत्र्य तत्र खाते रोपयित। ... दिविसवालपर्णोमिमिनंत्र्य (!for ॰श्वाल॰?) रोपयित नदीप्रवाहे।... विधूकपाटरकं
(!for ॰पटेरकं?) त्रभिमंत्र्य नदीमागें निखनित। ... वितसशाखामिमंत्र्य
नदोप्रवाहने (!) निखनितः — हणे. 6.... उदकं ... मण्डूकस्थोपिर निनयितः —
हणे. 7. पूर्वप्रवाहो न भवित त्रथ नवधा प्रवाहे दृदं कर्म कुर्यात। वहण्येवतापाकयञ्जविधानन त्राज्यभागानं कृत्वा यददः संप्रयतीरिति सूत्रेन
विविभज्य जुहोति। तत उत्तरतन्त्रं। कृष्णव्रीहिं कृष्णाया गोः पयः घृतं
च वेतसकाष्ठासु च द्रुधनं। वेतसप्तः स्तरणं पटेरकेण वा त्रस्मिनन्त्रे (!)
सर्वं माहतं कर्त्व्यं। उदकप्रवाहे उदकप्रवाहभये नदीभये ग्रामे नगरे

वा। यत्र उदकनदीभयं भवति तत्र सर्वत्र वाक्णो होमः कर्तवः -sŭ. 9. ... बिलं हरेत् ततः ऋति धन्वानीति द्वाभ्यां न भवति मन्त्रोदकं नदीप्रवाहे प्रसिञ्चन्त्रजति । समाप्तं नदीदूर्गमनकर्मः — sū. 10. यदि न वहित नदी तदा व च्यमाण्मिदं कर्म। यददः संप्रयतीरिति नदीं हिना। ...वेतसशाखामभिमंत्र्य नदीमवसिञ्चति। ... यदि दूरं गता पुनः निवर्तते तदा ददं कर्म एके आचार्याः । यददः संप्रयतोरित्यादि सर्वमेकं कर्म मन्यने। अन्ये भिन्नानि कर्माणि मन्यने। अन्ये प्रसिञ्चनकर्म हिर्प्यमण्ड-ककर्म योगकर्म मन्थनकर्म पाणिकर्म एतेषां विकल्यं मन्यन्ते। समुचयी वा इति दारिलमतं समुचयः। समाप्तं ऋत्यप्रवाहे नदीकमः — sŭs. 11. 12. अय अर्णिसमारोपणकर्म। ... अर्णिद्यं प्रतापयति पाणी वा प्रता-पयति। उत्याय वा गृद्धाति। ततो उनेन विधानेन पथि गच्छतां दोषो न भवतिः — sū. 13. त्र्रथावरीहणमुच्चते . . . — sūs. 14. 15. पुरुषस्य वीर्यकरणे विधि वच्चामः। कपिकच्छुमूलमोषधिवत्खाला ... सुरवाल-कमोषधिवत्खाला ... दुग्धे अपयिला उपविष्टं धनुकत्सङ्गे कृला ... दुग्धमभिमंत्र्य पाययतिः — sū. 16. Keçava divides this sūtra in his treatment, so as to join the words मयूखे मुसले वासीनो to the preceding practice, to wit: यां लेखुचा सुरवालकं दुग्धे क्वाथयति पीला कोलके उपविद्या ... पिवति ... कपिक कुरं ... मुसले उपविद्या ... पिवति। . . . सूत्ररवालकं . . . मुसले उपविष्य . . . पिवति. Then a new practice is introduced with the words: शिश्रस्य स्थूलकर्णमुचीत, as follows: यथासित इति सूत्रीन एकग्राखार्कमणि संपात्याभिमंत्र्य ऋर्व-सूर्वेण बधाति . . . 🧢 🔊 sūs. 17. 18. यावदङ्गीनमित्यृचा कृष्णमृगच-र्ममणि . . . बभ्राति । . . . ऋा वृषायस्त्रेति सूत्रेन हरिणस्कन्यचर्ममणि कृत्वा कृष्णवालेन बभ्नाति। ... वीर्यकर्णं उत्यापनं ख्रुजकर्णं च भवति रेतोनाशे च ---

## Kaņdikā 41.

डपं. 1. अथ वृष्टिकर्मविधि वच्यामः . . . — हपंड. 2. 3. त्रयोदेशे उहिन पाकयिक्त तन्त्रं व्रतोपायनान्तं कृत्वा ततो देवस्य त्वा सिवतुरि-त्यादि मक्झो जुष्टं निर्वपामि मक्झम्त्वा जुष्टं प्रोचामीति अनेन यजुषा तावत्ममानं यावदाज्यभागी ततः चोरीदनं जुहोति । समुत्पतिन्त्विति सूत्तेन पञ्चभिर्च्यग्रिभरेकामाङ्गतिं ततः पञ्चभिर्च्यग्रिभर्दितीयां षड्भिसृती-यामाङ्गतिं जुहोति।ततः पार्वणायुत्तरतन्त्रं। पाकयिक्तकं तन्त्रमाज्यभागानं कृत्वा ततः प्र नमस्वेति चीरीदनं एकामाङ्गतिं जुहोति। न प्रंस्ततिपत्रृवा

(vii. 18. 2) दितीयामाङ्गति । युक्ताभ्यां तृतीयामाङ्गति। पार्वणाद्युत्तरतन्त्रं वर्हिहोंमे मरतो गच्छत हविः खाहिति। सर्वेषु वृष्टिकर्मसु कृष्णाया गोराज्यं कृष्णाया गोः पयः कृष्णा ब्रीहिशालयः वैतससुवः वैतसी समिदिन्धनं च  $ilde{ t sus}. ilde{ t 3}. ilde{ t 4} \cdots$  काग्रदिविधुवकवेतसामेकत्र $ilde{ t (!)}$  कुला $\cdots$  तत उदकमध्ये पाचं त्रधोमुखं निनयति। .. उदके विद्यावयति — su. 6... कुक्कर्शिरमभिमंत्र्य उदके विसावयित। मेषशिरमभिमंत्र्य उदके प्रचिपति। ... मानुषकेश्वर-दुपानहीं (!) वंशाग्रे प्रबध्य योधयित जपन् . — su. 8. त्रशेंत्यापने विघ्रशम-निविधं वच्चामः। ... त्रर्थकामोद्यमं यदा करोति तदा इदं करोति। . . . द्रव्यहस्त्ययरत्नहिरण्यधनधान्यादि एवंकामी यदोवमं वणिजादि करोति तदा इदं कर्म करोति। यसिन्नारका गृहादि न सिध्यन्ति तदा इदं कर्म ... — sū. 10. त्राथ यूतजयकर्म उच्चते ... — sū. 11. उत्त-राषाढनचत्रे संमिनोति (Cod. संभि॰) पूर्यतिः — sū. 13. ... चयो-दश्चादयसिस्रो दिधमधुनि वासयित्वा (Kāuç. 7. 19) ... अन्नान्वा कप-र्दकान्वा . . . वृतं क्रीडां क्र्यात् . — su. 14. त्रथार्थोत्यापनोवमकर-विघ्रमनकर्म उच्यते। ... महतो यजते पाकयज्ञविधानेन यथा वहणं मार्त चोरीदनं मार्तम्तामित्यादि भवति (cf. st. 3 fg. These performances as well as those following now are performed with each of the pratikas mentioned in sū.14)। एवमाद्या श्रोषधीः संपात श्रीभन्य-न्जनं। विस्नावयति । स्विशार् एडकशिरः केश्जरदुपानही युद्वउदपानकर्म (cf. sū. 6) एतानि त्रभिवर्षणानि कमीणि भवन्ति एकैकस्य मूत्रस्थ। एकै त्राचार्या मारुतस्थाने मन्त्रोक्तदेवतायागं कुर्यात् यथा वर्षाः। ऋषौष-धिहोमसमानं वर्षकर्मणाम् . . . । उदक्थरं संपात्वाभिमंत्र्य तत श्राञ्जाव-यति । . . . ग्रवसिञ्चति (both performances are again prescribed with all the pratikas of sū. 14) ... विघ्नश्मनकामः ! समाप्तानि श्राभिवर्ष-णावसेचनानि कर्माणि - sū. 15. वैश्वानरी रिप्तमिभिरिति स्रेतेन उदेहि वाजितिति विभ्रत्या ऋग्निश्च (xiii. 1. 1-20) उदान्तमादित्यं मानं कुलोपतिष्ठते त्रर्थमुत्थापनकामः — sū. 17. ... वस्त्रं ... ददा-ति। विद्रावणादिविषये श्मनकामः। समाप्तानि विघ्रशमनकर्माणः sū. 18. त्रथ गोवत्सद्वेषोविरोधसांमनस्यमुर्च्यते — sū. 19. . . ततो वत्सं विः परिश्वामयित्वा . . . पानार्थं मुञ्जति — 💮 🕫 20.. . . गवां वत्सेन सह विरोधि वत्सगोविरोधिसांमनस्वकर्मः(!) ।समाप्तं गोवत्सस्य विरोधे सीमनस्यं। अकर्णे गी: पूर्वा विनश्चित अथ गोवत्सः . . . तदा sū. 21. अश्वप्रान्तिविधि वच्यामः।... अश्वाः शानासिजिस्तिनो निरुपद्भवा वेगवना त्रारोग्या भवनिः —

#### Kandikā 42.

su. 1. त्रथ प्रवासनद्वश्रीत्थापनमुख्यते । ... प्रवासे गला चौरभयं उद्कमयं गमनविघ्रं न भवति । . . . हविषामुपधानं कुर्यात् . — sū. 3. ... यदि यानेन याति तदा इदं कर्मः — ंsū 4. वाणिजद्वयं वस्त्रा-श्वादि सर्वद्रयं विक्रयार्थं नयति। यदा द्रयं गुह्नाति तदा इदं कर्म ... — su. 6. त्राष्ट्राभ्यागतपुरुषाणां सांमनस्य क्रियते। यदा वि-शिष्टो गृहे त्रागच्छति तदा इदं मित्रीकर्म क्रियते। मित्रं लेषां दर्शने त्रागतानां। यदा गृहे त्रागच्छति तदा इदं कुर्यात् ... — sū 7.... हस्त्यादियानं संपात्याभिमंत्र्य तिस्त्रियाने यस्य सामनस्यं क्रियते ... उपरि उपविश्वान । सर्वे यानस्थोपरि चटानि ततः पश्चिमदिशि . गला पुनर्गृहे त्रागक्ति । ततः ... त्रोदनमिमन्त्र सह भुज्जन्ति मन्यं वा। समाप्त सामनस्य। एकस्मिन्युडे त्रियमाणे सहागतस्य कर्म इदं कर्म ग्रन्यस्य च साधारणमित्यर्थः। यो युद्दे साहाय्यलं करोति तस्त्रेदं कर्म। प्रथमं पार्दी प्रचान्य ततः कर्म चेति । चचिययोरिदं कर्म मन्यन्ते केचित् sū. 8. ग्रथ गृहे विरुद्धे सित सामनस्यमुर्चिते। कर्तारस्थे गला सिमधी गृहीत्वा तूर्णाः गृहमागत्व . . . गृहमनुष्यांगां सामनस्यं भवति कलहनिवा-रणं ... - ६०. १० ऋष मन्त्रत्राह्मणयोर्द्रव्यमिच्हित तस्त्रेदं कर्म प्रति-गृहादि उचते। ... वेदपाठेन शास्त्रपाठेन त्रथोत्यापनमिक्क्तिदं करोति। समाप्त वेदेन अर्थोत्यापने विच्नक्तमनं — su. 12-17. अर्थ परिमोच-विधि वच्चामः। गोदानिकतन्त्रमाज्यभागान्तं कृत्वा ततः भान्युद्कं कृत्वा-भिमन्त्रयते। त्रपो दिवा इति चतमृभिः। ततो अथातानादि परिदानानं कृत्वा। केचित्परिदानाने ततो अथातानं ज्ञत्वा। तत इदावत्सरायेति कल्प-जैसतसृभिर्ऋग्भिराज्यं जुङ्गयात् । . . समिध त्राद्धाति । . . वेदव्रतं कल्पवतं मृगारवतं विषासहिवतं यमवतं शिरोवतं चाङ्गरोवतं इत्येव-मादिषु (ef. Käug. 57. 32, note) . . . इदावत्सरायेति व्रतविसर्जनं व्रत-श्रावणं च करोति।... यच क्वचिद्रतं वैदिकं सौिककं च तच सर्वव व्रतादानं व्रतिवसर्जनं च भवति विधानेन । शिरोव्रतादीनि नित्यानि · · · कृक्क्चान्द्रायणादीनि काम्यानि स्नृतिपुराणभास्त्रवेदविहितानि · · · तानि सर्वाणोत्येतेन विधानन कर्तवानि — sū. 18. परिमोचाननारं विरावं स्नानव्रतं चरेत् ... — 🔝 🕬 १०. ऋष पापलवर्णा स्त्री तस्थाः शानिक्चिते। ... स्त्रोमुखं प्रत्युचं प्रचालयित तस्या मुखं हस्तयोर्मशकिश-गुकाशिरकों (!) ऋखानितलकं हुस्वकेशादिपापलचणं सामुद्रिके स्त्रीलचणं व्याख्यातं। ... स्त्रियं पापलचणामभिषिञ्चति द्विणात्वेशादारम्य याव-दुत्तरपार्श्व ततः पापलचणं विनम्नति — sū. 22. ऋष पापदर्शने ग्रा-

नित्रचित ... दर्शनदोषो न भवित। ... पुरुषस्य भाग्यकाले हिरिणा यानि प्रद्विणाः अप्रद्विणेषु हरिणेषु अयं जपः पित्तषु च। ... श्वानरुदिते काकर्रदिते काकमैथुनेषु पुरुषस्य मैथुनेषु ग्रेनिय श्वेन नग्नस्त्रीदर्शन नग्नपुरुषस्य नपंसकस्य दर्शने ... यत्र क्वचिद्पण्यकुनाः पितताः तत्र सर्ववायं जपः । श्रुवौ स्वृतौ पितताः अद्रष्ट्यास्त्रेषां सर्वेषां दर्शने अद्भुतानां दर्शनेष्ययं जपः । क्वियः । लोके यद्विरुद्धं अन्वोत्त्यं ... अयं जपः। अप्रक्षनुनजपः समाप्तः — हर्षः २३० अथ पुरुषहवे अकार्यकर्णेन विद्यभ्यमन्तर्भ उत्थते ... —

#### Kandikā 43.

su. 1. पुनर्विष्टश्रमनमुख्यते। ... पिश्रङ्गवर्णसूत्रे बद्धाः ... ऋरल्-मणि संपात्वाभिमंत्र्य बधाति। ... विस्तन्धविष्ठश्मनी मणिः। सर्ध-मानस्य स्पर्धा विनम्नतीत्वर्थः । . . . वेणुद्रण्डादीन्संपात्व ततः सूर्तेन विमुच्च धारयात . . । चित्रदण्डे ध्वनदण्डे चिह्रदण्डे . . . न्नुटा-दिद्ग्रुं सर्वे संपाता ... धारयित तस्य सर्पशृङ्गिदंष्ट्रादिविष्नं न भवित। \cdots। त्रायुधं संपात्याभिमंत्र्य विमृत्र्य सूर्तेन धारयति । ... सर्वशस्त्र-संपातिते मायादिकं मायाजालयुद्धे निवारणं संग्रामे इन्द्रजालनिवारणं युं विघं न भवति श्वहवं निवार्यति। श्ववो गच्छन्ति। सर्धमानं श्वं जयित हवं विनाश्यितः — su. 2... विघ्नगृहीतं पुरुषं धूपयित ... यस त्रारका न सिधान्तः — sū. 3. त्रय भूमिमुर्डि गृहं करिष्यमा-णलखेदं करोति।. Then Keçava exhibits essentially the same text as the Ath. Paddh., ending with the following: अथवा नवे गृहे छोन-यागः कर्तव्यः विकल्प इति भाष्यकारः । प्रथमती वा ख्रेनयागी नवे वा गृहे. — sū. 4. त्रथ गृहप्रविश उचते। वासुसंस्कार उचते . . . sū. 5. ततः शान्यदकं करोति। मातली पूर्व कृत्वा वास्तोप्यत्यादीनि च-तुर्गणीं महाशान्तिं शान्यद्के त्रावपते। ततो मातनां कृत्वा ततः शान्युदकं समाप्यते (cf. Kāue, 8, 23 fg.)। तेन भूमि प्रोचयत् - इयं. 7. .. अन्येषु स्थूणा-गतेषु पार्थे स्थितेषु प्रचिपतिः — sū. 8. ... नीयमानां (!) शालामनुम-चयते — sū. 11. . . . दृढां कार्यति शालाभूमि — sū. 13. . . द्वास्यां चरं जुहोति । केचिद्स्मिन्तन्त्रे (!) यर्जूषि यज्ञ इति etc., as at Kang. 23. 1 fg. — sū. 15. वृहस्त्रियो गीतमङ्गन्धादि कुर्वन्ति त्राह्मणाः पुष्णा-हानि पठिनत श्राद्धं च केचित्पश्चात्कुर्वन्ति। ... यत्र गृहं मण्डपं वा कुटीं वा चित्रणानां वा मठस्थानं वा...देवगृहं वा ऋन्यं वा तृण्मयं वा काष्ठ-मयं वा इष्टकामयं वा पाषाणमयं वा गृहादिकं करीति तवानेन विधा-नेन वासुयागः कर्तव्यः — sŭ. 16. त्रघ कर्वादोपहतगृहे चेने वान्यन गोष्ठे वा

यत्र क्वचित्तत्र शान्तिक् चिते... क्रव्यादा प्रविधि गृहे कुमारा म्रियन्ते वत्सान् (!) वा किशोरान् (!) वा ... धननाशो यत्र भवित तहुहं यामं नगरं वा क्रव्यादोपहतं जानीयात् ... — s v u. 18. ... पालाशसमिध ऋदधाितः — s v u. 19. ... कुमारवत्सगोमर्णादि धनधान्यविनाशादि चिन्ततोद्वेगादि क्रव्यादचिह्नान्। क्रव्यादोपहतशान्तिः समाप्ताः — s v u. 20. ऋष क्रव्याच्छमनविधानमुच्यते । ... लौकिके वार्यां गृहे वावसच्ये वा शान्तिकपौष्टिकार्थं मन्यने वा यत्र वा क्रव्यादोपहितर्दृश्चते तत्र सर्वत्र कुर्यात् . — v u u. 21. ऋष वशा्श्रमनविधानमुच्यते । ये ऋगय इति दश्चेन सूत्रेन वशामिममंत्र्य ततो ब्राह्मणाय ददाति । यस्य गृहे वशा भवित जायते तहुहं दैवहतं विजानीयात्. —

#### Kandikā 44.

sषे. 1. त्रथ वशाशमनिविधानमुचित ... — sषे. 3. ... शान्युदकं करोति त्रान्यारच्यायै वशायै काष्ठेन तृषेन वा. — sषे. 5. मात्रज्ञन्तेन (xi. 6. 23) शान्युदकेनाचामयित च संप्रोचित च. — sषे. 6. वशां कर्ता ऊर्ध्वस्थितः वास्रोप्यादचतुर्गणों महाशान्ति (cf. Kāuç. 8. 23. fg.) उच्चैस्तृतीयसवने जपित वशामिभमुखः स्थितः — sषे. 14. समस्रेति (!) मन्त्रेण भूमौ कृत्वा तत उपिर वशां पातयितः — sषे. 15. ... निष्क्रामं करोति मार्यतीतः — sषे. 17. यद्वशित्युचा कल्पज्या त्राज्यं जुहोति. — sषे. 19. ... र्ति कर्ता ब्रूयात् — sषे. 28. श्रेषमुदकं पार्थदेशे निचित्य ततो अथन्तरे प्रविद्याः — sषे. 36. केंद्रनस्थानमभिघार्थः —

## Kaņdikā 45.

हणे. 3 अवदानानि पशोरेकाद्य गृह्णाति — 'हणे. 4 ततः खिष्ट-कृदवदानानि गृह्णाति तानि चीणि द्विणो बाङः वामजङ्घा च अन्त-विभागं। एतानि चीणि भागानि — हणे. 6 ततो यहैवत्यः पशुस्तहै-वत्यचरः अपियत्यः — हणे. 12 ... वपाश्रपण्यौ दे सह जुहोति — हणे 13 अथ पित्रेषु काम्येषु विशेषः ... — हणे. 16 सम्राहिति मन्ति-णाग्यं जुहोति। सर्ववीरायेत्यादि चतस्र श्राङ्गतोर्जुहोति। ... समाप्तं वशाश्रमनिधानं। दैवहतं तस्य गृहं यस्य गृहं वशा जायते तस्य धना-दिनाशा भवित तस्याच्छान्तः कर्तव्याः — हणे. 17 श्रथ दृष्टे प्रतिग्रहे सौम्ये वा कृते याजने वा दिच्णाप्रतिग्रहणे ग्रेन कर्मणा पापं विनश्चित तदुच्यते। ... प्रतिगृह्णाति। प्रतिग्रहरोषो न भवित ... — व्यो. 18 सर्वाणि कर्माणि कृत्वा पुनर्मैत्विन्द्रियमित्यृचा कर्म समाप्य तत् आत्रानमनुमन्त्रयते। सर्वकर्ममु भवित। इत्यात्यशान्तः। संध्यावन्दने

त्राज्यतन्त्रे पाकतन्त्रे त्रासान्कर्माण नित्यनैमित्तिककाम्येषु पुनर्मेत्विन्द्रिय-मित्युचा त्राताहृदयमनुमन्त्रयते — sū. 19. एतेन विधानेन पश्चो व्याख्याताः...नित्यनैमित्तिककाम्याः...पैठीनसिना काम्याः पठिताः —

#### Kaņdikā 46.

sū. 1. अथ अकृते पापे लोके पापवचनमुत्पवते तत्र शान्तिरूचते। ... सत्तुमन्यं ... भेत्रमभिमंत्र्य ददाति। प्रथममग्रे कृत्वा ऋभ्याख्यातं गृहे प्रवेश्य कती पश्चात्प्रविश्वतिः — su. 2. ... द्रुघणमणि संपात्या-भिमंत्र ब्रधातिः — sū. 3. ... पालाश्वाष्ठमणिं द्रघणप्रतिरूपं कृत्वा ··· ग्रभिग्रस्ते बभ्नाति । कृष्णजीहमणिं · · · ताम्रम्यद्रुघणप्रतिरूपमणिं ... हिरखमणिं द्रघणप्रतिरूपं ... बधाति। ... सर्वत्र की ग्रिके कर्मणां विकलाः। एकस्मिन्विषये यत्र बह्ननि कमीणि पठितानि तत्रैकं कुयीत्स-र्वाणि वा तन्त्रविकल्प: - sū. 4. अध यागे क्रियमाणे येन कर्मणा विघ्रममं भवति तद्चते। ...ऋतिजो यजमानश्वाश्यनिः(!) ऋविधेन यज्ञसिन्धिर्भवतिः — sū. 5. यागसमाप्तौ विष्रश्रमनमुच्यते । सोमदेवत्यं चंद ... जुहोति. — sū. 6. श्रथ धनधान्यादिप्रतिग्रहादियाचना-मिच्छतिदं कृत्वा याचितविघातो न भवति। ... याचितं न प्रतिषेध-यति।... साङ्क्पवत्सं पायसं संपात्वाभिमंत्र्याश्चातिः - sū. 7. त्रथ वपीते उजूने वा गृहं प्रविष्टे ऋन्यवाभी ष्टदेशे ऽपि तव शान्ति रचते। ... शान्युदने त्रावपते ततो मातली (xi. 6. 23) कृत्वा शान्युदकं समायते रात्री तेन शा-च्युदकेन तत्स्थानं प्रोचिति यतार्ये द्खेतीर्मन्त्रे (cf. Kāuç. 39.9) कपोतोनूक-खानं यावत्... — sū. 8... वि: ग्रांलां परिणयति कपोतस्थानं वा परिभ्रा-मयेत् ...। आर्खके पचिणि प्रविष्टे इदं कर्म कुर्यात् । कपोतीलुके वा प्रविष्टे द्विपद्चतुष्पद्विनाशी वेदे श्रूयते तस्य दोषश्मनं ... — sū. 9. त्रय समाधायपठिते उग्ने समदर्भने शानिक्चते। समाधायपठितदुः-ष्यमं बद्रभाष्यकारमतेन गृहीतवं(!)। पक्तमांस प्रेतदर्भने परिष्वङ्गमर्कटे(!) दृष्टा तैलास्यक्ने नम्पुरुषदर्शने नमस्त्रीदर्शने कालसूत्रिवादि (!) स्वप्नाध्याय-पठिता अनेकणः । इति दुःस्वप्नदर्शने शानिरुचते । . . . स्वप्नं कुत्सितं दृष्टा मुखं प्रचालयतिः — sū. 13. त्राय पुनर्घोरदुःस्वप्ननार्यननर्म उचते। विद्या ते खन्ने स्वेतन पर्यायेण दुःखन्नं दृष्टा मुखं विमार्षि।... पार्श्वेन द्वितीयेन भूयते। . . . त्रुझं खप्ते दृष्टा निरी चते। . . . मैत्रधान्यं पुरो डाग्रं जुहोति. — sū. 14. त्रुष्ट त्राचार्ये मृते ब्रह्मचारी इदं करोति त्रेयस्कामः त्राचार्यदहने। त्रिपिर्मूम्यामित्यादि (xii. 1. 19) पञ्च सामिधे-नीर्जला ततो दहनं चिभामियला तत नहि ते अपे तन्व इति सूताने

पुरोडाग्नं जुहोति तिस्मिन्दहर्ने. -- sū. 16. कौशिकसूत्रे ग्रयनं न मन्यते च प्रेतादिभयात् तिद्घातग्रमनं — sū. 17. त्रयो दिवा इति चतसृ-भिर्ऋगिभः स्नानं कृत्वा चिराचं गृहे आगत्य ततः श्रयोत इति कौशि-कमत । मृते त्राचार्ये इदं कर्म प्रायश्चित्तं कृत्वा ततः समावर्तनं कुर्यादि-त्यर्थः । अन्यं गुरुमुपासीतः — sū. 19. अथ ब्रह्मचारी स्त्रिया मैथन-संयोगे इदं करोति। स अवकोणीं खुच्यते (Cod. साव॰) तस्य प्रायश्चित्तमि-दमुच्यते। ब्रह्मचारिगां दर्भरज्वा काँछे बद्धा ... — sŭ. 22. ऋष खयंप्रज्ञालिते ऽगौ प्रायस्थित्तमुर्च्यते . . . — sù. 23. त्रश्च त्रिशब्द-करणे शान्तिक्चते।... अपिमुपतिष्ठते — sū. 24. अथ संदेशे वि-स्मृते ... अपिमुपतिष्ठते । यदि ग्रामे वा मृहे वा संदेशं न कथयित तदा इटं प्रायस्थितं — sū. 25. त्रथ पापनचने जाते स्त्री वा पुरुषो वा यो जातस्रस्य शान्तिक्चिते। ... तस्य मुझरज्वा कग्छे पादे ... बद्धा ततः प्रतो हीति सक्तेन उद्बाघटं संपात्याभिमंत्र्य दर्भपिझलीघंटे प्रविष ततो अभिषञ्चित । ... योवापाशं नदीफेनेषु निद्धाति। नदीनां फेना-नित्यर्धचैन (vi. 113. 2°) कटिपाणं उदकमध्ये प्रचिपति। मातृपितृश्वातृषु दोषः श्रवणात्। तस्रात्पापनचत्रेण शान्तिः कर्तव्या। ... मूलनचत्रे इदं कर्म क्रियते। यो नचनकत्योतं कर्म कुर्यात् तदुच्यते। . . प्रत्नो हीति स्त्रेन • • चीरौदनं संपात्वाभिमंत्र्यात्राति । • • एतिस्मन्तन्त्रे (!) समूजं विह सृणाति समूलेध्मानुपसमाधाय एष विशेषः । नच चकल्पोक्तं । एषा नच-वनल्योता पानिः। ब्राह्मवनावसेचने च चीरौदनप्राप्तनं च एतानि चीिण। त्रथवा प्रत्नो हीति सूर्तेन उद्कमिमंत्र्य पापनच नजातमवसि-ञ्चित शिरसि। एतानि नीणि कर्माणि भवन्ति — sū. 26. ऋष ज्येष्ठे भातरि जीवति विवाह त्राधानदी जां च करोति तस्य शान्तिक्चते... sū. 28. उत्तरपाशं नदोनां फेनानित्यर्धचेंन नदोफेने निद्धाति। ऋधर-पाशंः नदीमध्ये प्रचिपति।ततो बन्धनं कृत्वा ततो ऽवसिञ्चति - sव.29. \cdots त्रपां सूर्तिर्घटं संपात्याभिमंत्र्य तत त्राक्षावयति। . . . त्रवसिद्यति। परिवित्तिपरिवेनृप्रायश्चित्तं — sū.30. श्रथ मृते श्राचार्ये इदं कर्म ... sū. 33. त्रथ देविपृतृवर्जितखदाश्चयनिहितस्य त्रुझस्य याज्ञाकेन (!for या-जकेन) येन कर्मणा भवित तदुच्यते। ... अनुवाकेन खदाश्यादद्वादु हुत्य सेतिकामेकां जुहोतिः — sū. 34. ... प्रायश्चित्तं — sū. 35. ... खुदा-भ्यान्नसंस्कारभान्तिः समाप्ताः — sū. 36. त्रथ मृते धनिके ऋणकस्य ऋणदानशानिक्चते। त्रपीमत्यमप्रतीत्तिमिति चिभिः सूत्रैद्रव्यमभिम्ञ (vi. 117-119) पुत्राय द्दाति। ऋनृणो भवतिः — 💮 🛍 41. ऋाकाशी-दकेन ग्ररोरास्रवने दोषो भवति तस्य ग्रान्तिबचते ... — su. 42.

दिवो नुमां बृहत इति सूत्रोन एकतैलं सवीषधियन्धं हिर्ण्यं वा एताना-भिमंच्य ग्ररीरमुद्र्तयेत्। . . . त्राकाग्रविन्दुदीषोपग्रान्तिः समाप्ताः sū. 43. अथ नुभारस्य नुमार्या वा यस्थोत्तमदन्ती पूर्वी जाती तच मा-तापित्रोर्भरणशङ्का भवति तत्र शान्ति रूचते ... - 📺 🕬 44. ... ब्री-हियवतिलमाषानिकीकृत्वाभिमंत्र्य उत्तमजातदन्ताभ्यां दंश्रयतिः — 👊 47. अथ शिरसि अङ्गे वा काकोपविष्टदोषः श्रूयते तस्य शानिक्चिते sū. 48. . . . उत्सुकमिमंत्र्य काकमुखेन अपमृष्टं पुरुषं पर्यापि करोति। उपरि भामयित्वा दूरे निचिपति. — sū. 49. त्रथ संसर्गदोषशानि-रचिते। ... सर्वेषु रोगेषु शावदनादि कुनिखना बण्डेन ज्वरेणापामार्गा-दिरोगेषु संसर्गेषु सर्वदोषात्मुच्यते . . . — sū. 50. त्रानृतसुत्का त्राचमनं करोति। विणिजि अनुतं कुला . . . दोषो न भवति — sū. 51. यत्र क्कचित्खनित तत्र सर्वत्र यत्ते भूम इति . . . खननदोषो न भवति — 6û. 53. त्रथ शकुनशान्तिक्चते। . . . त्रपश्च्दं श्रुला . . . कपिञ्जनवा-भितं युला ग्राम ऋर्णे पचिवाभितं युला वा ख्यं वा क्रुइभाषणं कृला अन्यस्य वचनं शुला . . . उन्नवाशने क्योतवाशने पूर्वतो वा उत्तरतो वा लोके निन्द्तः। यत्विंचिक्षीके विक्इं दृष्टा श्रुत्वा सर्वत्र जपने खस्त्यsu. 55. आकाशे यदि खपिति ऋरखेवा भून्ये गृहे वा पर्वते वा तदातदा यो ऋभ्य बभूणा (!) इत्यृचं जिपत्वा स्वपिति. — Kec. has the following at the end of the adhyaya: समाप्तानि नीम-त्तिकानि सर्वज्ञानप्रबोधार्थं . . . दुष्टदोषविनाश्नैमित्तिकानि । . . . नैमित्तिकात्यवश्चं कर्तव्यानि । त्रवर्णे धनधात्यपश्चादिविवागः . . . . जरायुज इति दुर्दिनमायझिलादीनि (Kāuç. 35, 1, fg.) । त्रथाझुतानि वर्षे यचेष्वादिनैमित्तिकानि (Kāue. 93. 1 fg.) तान्यवश्चं कार्याणि -

# Adhyāya vi.

# Kaṇḍikā 47.

Introduction. अथ क्रमप्राप्ती अथवंवेदविहितो अभिचार उच्यते। मीमांसायामभिचारो निषिद्धः मनुस्नृतौ च विहितो अभिचारः — 80.2.3 आङ्किरसकल्पोकाः संभाराः प्रत्यत्वाः। दिच्चिणस्यां दिश्चि मण्डपं कारयेत्तव यथोक्तविधिना गुरुः। पताकातोर्णेर्युक्तं द्वारं . . . स्मृतं — 80.9.5 तथा तद्य द्त्याद् सर्तवं सर्वव। अभातानाने दूष्या दृषिर्सीत सूक्तेन तिलकमणि संपात्याभिमंत्र्य बधाति कार्यिता कर्ता सदस्य (cf. Kāuç. 39. 1 fg.) . . . आत्यर्वार्थः — 80.12.3 अधुना दोचा उच्यते मुक्कपवे वयोद्धां पूर्वाहें अभातानानं कृत्वा द्यावापु-

थिवो उर्वन्तरिचमिति सूक्तं कर्ता कनकरजतेति सूक्तं (?) द्वाभ्यां सूक्ताभ्यां विग्रुद्र एंड किनिता — ६ ६ १४-१६ य इसां देवो मेखलामिति पञ्च चेति मूत्रेन (vi. 133; vi. 25) मेखला संपात्य। ऋयं वज्र इति सूत्रेन दण्डं संपात्य। य इमामित्यृचेन मेखना बधाति। वजी उसीति तृचेन सूत्रोन दण्डं गृह्णाति। नमी नमस्कुझ इति सप्तर्षिभ्य उपस्थानं करोति शालीया बहिः। ततः ग्रानां प्रविश्य त्रतादानीयाः समिध त्रादधाति ग्रान्ताः। व्रतत्रावणं तिसान्करोति । त्रभातानायुत्तरतन्तं । दीचितस्त्रिराचमन-श्नं। विरावे निवृत्ते कृष्णपचे प्रतिपदि कर्म भविष्यति — श्राङ्गिरसद्ग्डवृचनसूत्रं प्रतिपादन उत्तं गृहीत्वा मेखलाया ग्रन्थिमा-लिम्पति श्राक्रतास्यभिक्रता दत्युचा (vi. 133. 2). — sūs. 18-20. श्रयं वज इति तिसुभिर्ऋग्भिर्यद्यामि यद्गिरामि इति दाभ्यामृग्भ्यां भोजनं करोति यत्पिवामीत्यृचा उदकं पिवति। अमुष्यस्थाने ग्रनुनामग्रहणं — sū. 21. . . . फडूतो मज्जमद इत्येतेन मन्त्रेण भोजनपानं भिनन्ति sū. 22 इदमहं मज्जमदस्य तुरुष्कस्य मूर्तिकर्णपुतस्य प्राणापानावपय-च्हामीत्यनेन मन्त्रेण मेखलां यन्य्या बभाति गाढं करोति — sūs. 25-27. बावापृथिवी उर्विति सूत्तेन पर्श्वृद्ययं च गृहीला भ्रत्रोर्द्विणा धावतः पदं ऋणं किनत्ति । तिरस्रोनिजिकोणे एकेकं एवमष्टावरान् सूकावृ-त्तिः — su. 28. तसाकेदात्पासं च गृहीत्वा वधपत्रे (!for बधक॰?) बद्धा . . . अष्ट्रे न्यस्यति — su. 30. अथवा एतत् . . . अभिचारतन्त्रमुखते । पञ्चादमेः करिष्वां (!) कूबुपस्तीर्णायां etc. . . . . . . . . . . . . . . उदकं इस्ते कृत्वा दिचणामुखः प्रविपतिः — sü. 32. Keç. has nothing corresponding to this sutra, but seems to connect directly with su.33. Later, however, after sū. 38, a passage corresponding to this sūtra appears, which contains nothing additional to the statement of Kāuçika. sū 33. इदंच उप्णोदकं मध्ये ऋचितसक्तून् (!) प्रचिष्य पिवेत् ऋनालो-डितानेकोच्छासन (अनानोडिता॰, as though ॰न्पमधिता॰ stood in the text). sūs. 34-36. तींस्त्रीसृष्टीं स्त्रिराचं द्वीदी विरा-त्रमेकेक षड़ाचे भुक्ते त्राङतास्यभिङ्गतेत्येवमादि (vi. 133. 2) स्नर्तव्य (cfsū. 17). — sū. 37. . . . ब्राह्मणान्परिचोरकांच . . . भोजियत्वा पात्रसमुक्तिष्टमेकधा कृत्वा . . . बज्जमत्से गते प्रविपेत . — sú. 38. यदि ते धावन्तो दृश्चने ततो देखो मृतो जानीयात्. — sūs.39-42 बावा-पृथिवी रति सूत्रेन नोहितशिरसं श्रमशमाश्यित्वा (!for श्रश्मक॰?) प्रेतव-त्कृलाभिमंत्र्य दहित (?Cod. ददाति)। ततः अप्रे यत्ते तप इति पश्चभिः (ii. 19-23) सूक्तै इपतिष्ठते (cf. sū. 8)। अन्यः कर्ता अभ्यातानानां कृत्वा...

कुकलासमप्टधा कृत्वा प्रत्यृचं जुहोति — sū. 44 निवृत्य वेदामुप्वेश्व ... खेदाताः शर्मुष्टोः प्रत्यृचं जुहोति — sū. 45 ... श्चुपदात्पांसं गृहीता पश्चादमिनिधाय उद्ग्वजत्या खेदजननात् । निवृत्य खेदालंकृतान्पांसून् ... जुहोति — sū. 46—52 कृकलासश्ररीरे श्वकरानवधाय विषमवधाय ... बश्चाति पाश्च स इति पादेन । त्रामुमित्यादत्ते । मर्माण खादिरेण खुवेण गर्ते खनति त्रतोव य इति तच निद्धाति — sū. 53. संचित्य मृत्तिकोपरि निद्धाति वावापृथिवी इति सूत्तेन जुहोति — sū. 54 वावापृथिवी इति सूत्तेन त्रावलेखनीं हृदये विध्यति — sū. 57. ... श्चुमार्णकामः

#### Kandikā 48.

sŭ. 1. त्राञ्चत्य · · · कृतालास · · · एरएड · · · क्षेप्मान्तव · · · खदिर · · · श्र्रसमिध त्राद्धाति. — sū. 3. ... सुवाग्रे दण्डं बधाति ... sū. 4. ... भ्रतुमर्भणि निखनतिः — sū. 5. ती ऋश्वत्थशाखायां ... प्रगादतिः — sū. 6. . . यावनाः सपत्नास्तावनाः (!) पाशान् . . . उदके स्रावयतिः — su. 7. ... भ्र्वुं क्रोभन्तमन्वाह । मर्णं भवतिः sŭ. 8. . . उपसमाधानं । . . . स्रुवग्रहणं । . . . जुहोति --- sŭ. 9. . . कृक-लासकर्म शर्भृष्टिकर्म सपत्नचयणीयकर्माणि षट् ग्राममेता च कर्माणि षट् मणिकर्म पाश्वकीणि चीणि विकङ्कतसुवकर्म एकोनविंश्रति तन्त्रा-णि भवन्ति — sū. 10. ... सर्पक्वं चूर्णयति — sū. 11. .. गोहरणे भिचारः —  $s ilde{u}$ . 12... चौरानन्वाह (Cod. चौरन्वाह). —  $s ilde{u}$ s. 13-22. नैतां तिति सूक्ताभ्यां अमेण तपसेत्वनुवाकः सदा गोहरणमारणेषु... क्रियमाणेषु ब्रह्मचारी जपति। प्रमशाने जपति। जबध्ये प्रमशानमवधाय(!) तती परि-स्थितः श्रमेण तपसेत्यनुवाकं जपित । द्वादशरात्रं यावत् ऋहरहः ततः ···मृतो देख इति जानीयात् ··· — sū. 23. . . श्वेतमृत्तिकामीम-मंत्र्य युने प्रयक्तः — sū. 24. . . पत्नाश्मिषां संपात्वाभिमंत्र्यं बञ्चातिः sū. 25. . . र्ङ्किं जुहोतिः — sū. 27. र्दं तवुज रति चिताग्न्यभि-चारः — sū. 28. इदं तबुज इति सूत्रेन मध्यमपरिभवापर्धेन (!) फली-नर्णाञ्जहोति । यत्नि चासाविति सूत्रेन पञ्चचेन (vii. 70) मध्यमप-नाभ्रेन फलीकरणाञ्जुहोतिः — sūs. 29-31. बर्हिर्नवनाद्प्रितिष्ठाप-नानं कृत्वा तमपिं स्फोटयित ग्रर अन्यमपिं प्रणयित । निरमुमिति मूक्तेन सरण कृत्वा पुनर्मन्तेण सृणाति। निरमुमिति सूर्क्तेनाभ्यातानानं कुला इङ्गिडं जुहोति. — sū. 32. . . वत्सखर्खायां कृत्वा तस्य वृषर्णैर-पिधाष्य बाधकेन काष्ठिन हन्यात् ... — sū. 35. .. ग्र्नुं दृष्टा जर्पातः — នប៉. 37. . . विद्युद्धतवृत्तस्य समिध ग्राद्धाति — sū. 38. . . जर्ध्य गु-

ष्कवृत्तसमिध त्रादधातिः — sūs. 41-43. त्रसद्ग्गाव इति चार्क्तो-भालिभ्रकुनी (!) चीरौदनं पत्नाभिमंत्र्य देखाय प्रयक्ति भन्नार्थं।... त्रामपात्रस्थोपरि हस्तप्रचालनं करोति...—

#### Kandikā 49.

sū. 1. द्वेष्याभिमुखं विमृजति वृषोत्सर्गवत् (cf. Kāne. 24. 19 fg.). sū. 2. . आयत्थी: खयंपतिताः समिध आद्धाति — sūs. 3—27. The treatment of the remaining sūtras of this kaṇḍikā by Keçava differs so much from Kāuçika's, especially in the arrangement of the sūtras, as to render it impossible to present extracts sūtra by sutra. The entire passage, barring irrelevant matter, is here given: उदवजाणां विधानमुखति। इन्द्रस्थीज इति दूर्वाभवैर्घटं प्रचालयति। जिप्णवे योगायेत्वुत्तराभवैः षडुद्कांसघटानुद्कसमीपे निद्धाति । र्दमहं यो मा प्राच्या दिश इति ऋष्टेंन कल्पजेन स्तीन उदकमधी निद्धाति घटं। इदमहमिति घटेनोदके इदमहमिति सूक्तेन घटमधी मुखं करोति । इदमहं यो मा प्राच्या दिश इति सूत्रेन घटमुदकपूर्ण कृत्वा अपकामित । इदमहमिति सूत्रेन उदकपूर्ण घट मण्डपे खापचति एतदभिचारे उदकाहरणम्। येन विधानेन वज्रप्रहरणं क्रियते तदुच्यते। इन्द्रसीज इत्यादि सर्व कृता। इदमहमिति स्थापनानं कृता अप्रेभीग इत्यावष्टभिर्ऋग्मिर्दिधाकर्ण (v. 5. 7 tg.)। अर्ध (Cod. अर्धे) घटे कृत्वा अर्ध भाजने करोति भाजनमग्री तापयति । घटमन्यसी पुरुषाय प्रदाय अपेभाग दत्यष्टभिस्तापने मन्तः। बहिर्दिचिणामुख उपविश्व भाजनमये कृत्वा वातस्य रंहितस्य इति मन्त्रेण उदकं गृह्य। समग्रय इति सूक्तेन कल्पजेन सर्वेभ्यो भूतेभ्यो अभयवदनं (cf. sū. 12)। यो व आपो sपामिति etc. . . वज्रप्रतेषः । एतामनाधराच (!) पराच इति कल्पज्ञया ऋचा (cf. sū. 6) भाजनमुद्वं भूमी निनयति। य वयमियि सूत्रेनैव ऋपामसी वज्ञ-मित्येकया एवमेव । रन्ट्रस्वीज इत्यादि कर्तव्यं। तत्र कट्टकृताः झीकाः।

प्रचाननं तथा योगो ऋप्पुपात् (!) निधापनं । ऋपोहनमनेनेव तिन्नविद्य पात्रपूर्णं ॥ १ ॥

Here two more clokas are given, which are however too corrupt for reproduction. Then the text continues as follows: विष्णोः क्रमो असोति द्वादश्राभः प्रत्युचं विष्णुकमान्क्रमते (cf. sū. 14) श्वीराभमुखं। सवविधानेन (cf. Kānc. 60. 1 fg.) वृहस्पतिश्रिर-स्रोदनं देव्याय द्दाति। ममासे वर्च इति (cf. sū 15) सूक्तेन तं पृषातिके-

नोपसिचा तसीदनसिवार्थस्केनाभिमंत्रा (xi. 3. 1) दहाति। स्केनाभि-मृते सति सूत्रेन संपातवनां करोति . . । उदिहि etc. . नावं . . देवत्स (!) अन्वाह (cf. sū. 18)। समिद्वो etc... (cf. sū. 19) शङ्कसहितान्पाशा-निभमंत्र्य त्रराखे निद्धाति। ... देखस्य पदं वृद्यति (cf. sū. 20)। पा-भान ... अष्ट्रे अथस्रति (cf. su. 21)।... मामपानस्रोपरि देखस्य हस्त-प्रवालनं करोति (cf. Kāuç. 48. 43)। ... वृषभं संपात्य उत्मृजित श्रुन-गृहानभिमुजति (cf. sū. 1)। रक्तशालिकीरीदेनं संपात्माभिमंत्र्य देखाय देदाति (ef. sū. 22)। प्रनुप्रकृति च मृन्मयां कृला वेदिमध्ये ऊर्ध्व खाणी निबध्य . . मूर्चि संपातानानयति (क su. 23) घृतेन पाचयति . . . । यस्मिन् षडुवीः पञ्च इति उदवजान्प्रहरति उत्तेन विधानेन (st. 21)। यो अज्ञादो अज्ञपतिरित्यृचा देेषां मनसा ... आचामति खयं देेषास मर्णं भवति (sū. 25)। यश गां पदा स्फुरति ऋग्द्रयाधिकारः तृचेन देखं दृष्टा ग्रन्वाह (sū. 26)।... ग्रवमृषे स्नाला निर्दुर्मख इति सर्वीष-धिभिरात्मानमभिमृश्ति। श्रभिचारं कुला इमां कर्ता शान्ति करोति — The following is an extract from a longer statement of Keçava at the end of this adhyaya: समाप्ता ऋभिचारपञ्जतिः। मर्गं बन्धनं वा प्रणिपातो वा उन्मत्तभावो वा भवति।... भद्रमतेन भाष्यकारदारिलमतेन च एभिः विभिभीष्यकारैः (!) की शिको विचारितः तस्य तस्य एते पदार्था भवन्ति। ... ततः द्योकाः। भर्णं व्यसनं चैव बन्धनं च विशेषतः। प्रणि-पातीकत्तं वा दैवीपहर्तिरेव च। ... उपाध्यायकवी खरेण नामातो अभ-चारः कृतः। तुरुष्कमज्जमदस्योपरि (Cod. रूरुष्तः) कारितः। पृथियां दुष्ट उत्पन्नः सर्वदा च विनाश्चित्। ऋधर्मसंभवी दुष्टः प्रजाहिंसनतत्परः। तुरुकानामा (Cod. रूरुका॰) पापिष्ठा देवब्राह्मणहिंसकाः। पृथियां श्री-भोजदेवधर्मसर्चणाय च।देशे तु मालवके उत्पन्नः श्रीराजगृहेषु च।...—

# Adhyāya vii.

# Kaņģikā 50.

क्ष. 1. खस्त्ययनकर्मणां विधि वच्यामः । यदा ग्रामे गच्छति तदा त्राचमनं कृत्वा ... प्रथमं दिल्णिन पादेन प्रकामित ऋधानं — क्ष. 2... गृहे वा चेने वान्यत्र वा प्रत्तिपति । ... यत्र विपति तत्राविनाशो भवति दिपदचतुष्पदादीनां खस्त्ययनं भवति — क्ष. 3. ... द्भादीनि तृणानि गृहे वा चेने प्रविपति । ... इन्द्रमुपतिष्ठते ... — क्ष. 4. ... खद्भादिशस्त्रं संपात्य इस्तेन विमृत्याभिमंत्र्य धार्यति । ... राश्चे

प्रयक्ति। सुखं भवतीत्वर्थः - sū. 5. दिश्वा मुखं मीला खपिति राची खस्ययनकामः। मध्यमाङ्गल्याङ्गष्ठाभ्यां प्रदेश्-यङ्गष्ठाभ्यां। प्रादेशी दिष्टीरित्युच्यते (!for दिष्टिरि॰?) — इंग्. 6... प्रभाते निद्रां त्यत्का ... यदा उत्तिष्ठति तदा सूतं जिपला चीणि पदानि प्रक्रम्य तदा ... प्रयोजनार्थे गक्कति। ... गक्कतां खित्तिर्भवति — sū. 7. सुप्लोत्याय ... भूमी तिस्रो दिष्टीर्मीला ततो गच्छति प्रयोजनार्थं खस्त्रयनकामः। . . . दिष्टोः प्रादेशमात्री: - sūs. 8-9. त्रयाध्वाने (!) गच्छतां कर्म उच्चते। पश्चि गच्छनं संबनं (!for भ्रम्बनं?) सत्तादि प्रेतं पादावित्युचाभिमत्र्य ब्रा-ह्मणाय ददाति खस्त्रयनकामः — sū. 10. उपखास्त इत्युचा ऋोदन-सक्तृन् वटकादोनि चीणि द्रवाखिभमंत्र्य भूमी निविपति। चीणिचीणि प्रमुतिर्वा (!) त्रञ्जलीर्वा मुष्टीर्वा। पथि ततो गच्छति। खिलिभेवति सर्वस्थ ऋनेन विधानेन। एतद्धानकर्म (!) समाप्तं — su. 11. ऋष सर्वार्थ-स्तस्त्ययनकर्म उच्चते। . . गृहे वा त्रयवा त्रार्खे वा भये . . समुप-स्थिते खस्त्ययनं नित्यं . . . जुवीतः — sū. 12 वणिक्रमी लाभार्थमु-चते। ... उत्यापयति विक्रययोग्यलात्। ... लाभो भवति खिल-र्भवतिः — sū. 13. ये ऽस्यां प्राची दिगिति सूत्ताभ्यां etc. . . . त्राज्यादि चयोद्भ द्रवाणि भवन्ति (cf. the extract from Keçava at the end of the sixth kandikā) पालाशाद्यो द्वाविंगति वृचाणां समिध ऋद्धाति (cf. Kāuç. 8. 15)।... यन समिध ऋाद्धाति तन सर्वन एते समुचिता वा विकल्पिता वा भवन्ति — sū. 14. भवाश्वीं मृडतिमिति सूत्तेन (xi. 2) ..चं जुहोति।... रुद्रभूतप्रेतराचसकोकपालगृहदेवमहादेवगणाद्युपहता-भिघाते (Cod. ॰देवगृह॰) खस्त्वयनं। समाप्तं महादेवाभिघाते खस्त्वयनं sū. 15. त्रथ शीघेण पुष्यमङ्गलकर्मकरणे खस्त्ययनमुच्चते। . . . ब्राह्मणस्य श्कृत्पिण्डान्पर्वस्वाधाय श्रग्ने भूलाभिमंत्र्य ततः प्रयक्कति . . . किमवा-हरिति पृच्छति — sū. 16. स च शोभनमवाहः मङ्गलमवाहरिति ब्राह्मणो वदति। ... यदा भी घ्रे प्रयोजने कार्य कर्तृमिच्छति तदा इदं कर्म कृत्वा ततः शान्तिकर्म करोति ... — sū. 17. अध सर्पादिख-स्त्ययनमुच्चते । सर्पवृश्चिकद्विदंशकमशक्ष्यमरभूमिकीटकृमयः। एतेषां भयं न भवति। ये ऽस्यां स्थेति सूत्रेन...प्राची दिगिति सूत्रेन (iii. 26; iii. 27: Keçava evidently construes the word युक्तयो: as दिख्तवो:, contrary to the reading of all MSS.; cf. Kāuç. 14. 25; 50. 13) मा नो देवा इति सूर्तेन etc. . . . सिकतामिभमंत्र्य शालां परितः किरति। . . . भक्तरामभिमंत्र्य भयने वा भालायां वा उर्वरायां वा गृहे वा वने वा ग्रामे वा तत्र परिकिर्ति (the emendation suggested in note 6, p. 146,

is thus rendered unnecessary, as Keçava's version of the passage seems a plausible one). — su. 18. ये उस्रां स्थिति etc. (cf. Keç. at su. 17) . . . तृणमालां युगिकिद्वेण संपात्याभिमंत्र्य द्वारे बधाति ... खस्त्ययनकामः । महानवम्यां दीपोत्सवे च शिष्टाचारः । ... गज-मार्गे बधाति . . . महानवस्यामिदं जयकर्म। . . . तृणमालां युगिकद्रेण संपात पणि वा पत्तनदारे वा गृहदारे वा बधाति। ... अहिभये वृश्चिकभये मण्कभये धमरसंघे कुमिभये . . . — 🔻 🛍 19. ये (खां स्थिति etc. (cf. Keç. to sū. 17) . . . शुष्त्रगोमयमभिमंत्र्य गृहे विमृत्रति ... सुणाति - sū. 20. . . . गोमयमभिमंत्र्य पत्तनदारे गृह-दारे . . . चेते वा निखनतिः — sū. 21. . . . गोमयं . . . अप्री sū. 22. ये इस्यां स्थेति etc. (cf. Keç. to sū. 17) . . . त्रपामार्गमञ्जरो-मिमंत्र्य संभिनत्ति . . . गृहे जुणाति । . . . त्रपामार्गप्रसूनमभिमंत्र्य दारे निखनति। ... ग्रपामार्गमञ्जरीं निखनति याममध्ये। ... गृडू-चीमभिमंत्र्य नाना करोति . . . गृहे सृणाति । गुडूचीपादानभिमंत्र्य निखनति । . . . गुडूचीपादानमी जुहोति . . . (no mention is made of anything corresponding to the पराचीनम्लान् of the sutra)।...समा-प्रानि मश्कादीनां खस्त्वयनानिः -

### Kaņdikā 51.

र्षे. 1. त्रथ व्याघ्रचीर वृक्तचरक सिंहार स्थका दीनां भये स्वस्त्ययन गुरु विकास निर्मा निरम निर्मा न

ति। . . . च्ट्रदेवस्य चरोः हिवकिच्छिष्टं यजमानो (श्लाति — sū. 11. प्रथमप्रसवे गवां श्लानिक्चते। ब्रह्म जज्ञानं etc. . . . वत्सस्य वा वित्स-काया वा मुखं स्रचित खस्त्ययनकामः — sū. 13. . . . श्लाखामुदकम-भिमंत्र्य गोभ्यो बहिक्दकधारां निनयित . . . — sū. 14. त्रथ पत्तन-यामस्य गृहस्य श्लानिक्चते। . . . गृहकोणेषु निखनित चतुरः एकं मध्ये एकं गृहोपरि निद्धाति — sū. 15. त्रथाच स्वस्त्ययनमुच्यते — sū. 16. . . . चीणि सस्यवज्ञी (!) त्रभिमंत्र्य चेत्रमध्ये निखनित। समाप्त-मज्ञवाधिरचास्त्रस्त्ययनं — sū. 17. त्रथ मूषकपतङ्गश्रक्षभहरिणक्क्श्रस्था-दीनि (Cod. °रोक्°) सस्यविनाश्रकानि तेषां श्लानिक्चते। . . . त्रभिकामित मूषकादिस्थाने — sū. 19. मूषकादिमुखं केश्लेन बन्धियत्वा. . चेत्रमध्ये निखनित — sū. 22. तिस्त्रज्ञहिन मीनं कुर्यादस्त्रमयनं यावत्। . . समाप्तं मूषकश्रसभपतङ्गटिष्टुभकोटककोटिकाहरिणक्क्श्रस्त्रकागोसेधानोकृत्यादिस्वस्त्ययनं (Cod. °रोक्°). —

## Kaņdikā 52.

sū. 1. . . त्राच्यं जुहोति । ... समिध त्रादधाति । पुरोडाग्रादि योच्यं े सर्वतः -- sū. 2. . . मन्यमिमन्त्र पणिकाय प्रयक्ति खस्त्ययनकामः। ... भक्तमभिमंत्र्य भचर्यात ...। समाप्ता ग्रामदूर्गमनस्य ग्रान्तिः। कल-हदोषो न भवतिः — su. 3. पुरुषवन्धने मोचनशान्तिरुचते। ...यस्यास इति चतुर्ऋचेन सूक्तेन येन बडः तत्सदृश्ं संपातवन्तं कृत्वा सूक्तसदृशं (!for मुक्तं॰?) द्वितीयं च संपातवन्तं करोति । यत्ते देवीति तृचेन सूर्तेन निगडयुगलद्वयं च संपातवन्तं करोति...। ... विषाणा पाभानिति चतु-र्ऋचेन निगडयुगलद्वयं संपात्य एकमुक्तं (!) निगडं चर्ममयं वा लोहमयं वा येन बहस्तन्मयं कृत्वा अभ्यातानाबुत्तरतन्तं। समाप्तं बन्धनमोचनं sū. 4. वाचा बन्धनस्य भोचनमुर्चाते। . . . भूमिलेखां संपात्य तत उत्त-रतन्त्रं। समाप्तं बन्धनस्वस्त्वयनं बडी अनेन कर्मणा कृतेन मुर्चाते बन्धsu. 5. अपिदावरवार्थमुच्यते।... उदकामिमंत्र्य गर्ते प्रचिपति ... उदकपूरणं करोति — 💮 👓 ६०. . भाजामध्ये द्वयो (!) उदकमिमंत्र्य गर्ते प्रचिपति । अपिरचा भवतिः — sū. 7. . . श्रान्युप-सर्गे एतत्कर्म. —  $s\bar{u}$ . 8. श्रायन इति सूत्तेन दिव्यमभिमंत्र्य गृह्णाति दिव्ये शुध्यति तप्तमाषके (!for मोषके?) दिव्ये —  $s\bar{u}$ . 9. ... श्रङ्गद्रग्धं उदकमभि-मंत्र्य प्रवालयति । ऋङ्गमारोग्यं भवति ऋङ्गे ऋपिरचा । समाप्तानि ऋषिदाहरवाणि — su. 10. नावा (!) पेटकपट्टिकादि स्वस्त्ययनार्थो-

दक्तरणार्थरचा उच्यते। . . नावादि त्रभिमंत्र्य ततस्रटिन उपविश्-न्ति। न नदा चिनाकाति क्वचित्। उदनर्वार्थे द्रदेशगमनेः — su. 11. Keçava's treatment of the following passage renders it probable that it contains two sūtras, the division being after संपातवतीं, as follows: ... तुचेन नावं संपात्य। तत उत्तरतन्त्रं। समाप्तं दूरदेश्गमने एतत्वर्म।... तुचन नौमणि संपात्याभिमंत्र्य ... नाविकेश्यो बधाति। ये नावं चटिनत तेषां बन्धनं — sū. 12. ग्रथ नष्टे द्वये लाभकर्म उच्चते। . . . उत्यापयति नष्टिनरीचणार्थः — sū. 14. . . . समाप्तं नष्टलाभकर्मः — sū. 15. नमस्तृत्य द्यावापृथिवीभ्यामित्येकां जिपलार्थसक्तं क्वीत स्वस्त्ययनकामः। नेचित्स्वस्त्ययननामोपस्थानं — su. 16. . . सप्तप्रतीको ग्रंहोलिङ्ग-गणः। एकैकस्य प्रतीकस्य होमः। चयोदग्रहिविभिः प्रतीकिवक्यः। ... भी-जनमभिमंत्र्य पायर्यात खस्ययनकासः।... भन्नं भन्नयति।... इति-राज्यसमिधादि जुहोति।... त्राञ्चवनावसेचनाचमनादीनि यथासंभवं कर्तवानि । पापसंसर्गे वाधिसंसर्गे वर्णसंसर्गे ग्रन्यसिन्पापे खस्त्ययनं । • • अंहोलिङ्गेन विकल्पेन . . . हृदयमालभ्य जपं कृत्वा उपस्थानमादि-त्यस्य नुर्यात् । तेनैव मूक्तेन . . . त्रभिमर्शनं पुरुषस्य ऋन्यस्य वा . . . वृचगृहस्त्रीपुरुषादीनां खस्त्ययनं क्रियते। ... ग्रिभमर्भनं कृत्वा उपखा-नमादित्यस्य कुर्यात्. — sū. 17. . . . हिवर्भिमंत्र्य भचयति। . . . खयमभिमन्त्रणं करोति खयं हविषां भोजनमिति वचनात्।... यव क्रचिक्तानिः क्रियते तत्र सर्वत्र स्वस्त्ययनहीमं कुर्यात् । गृहे नगरे वा बहिवी पत्तने वा ग्रामे पुरे वा सर्वच ...। समाप्तानि खस्त्रयनानि sū. 18. त्रायुष्यकर्मणां विधिं वच्यामः - sū. 19. . . . स्थालीपाकेन घृतिपा इच्चं कुला संपात्याभिमंत्र्य घृतमञ्जाति स्थानीपाकमञ्जाति...sūs. 20. 21. . . हिर्ण्यमणि युग्मकृष्णलं . . . विगुणं कृता संपात्याभि-मंत्रा बधाति। ... खालीपाके खापियला खालीपाकमशाति। ... केचि-त्स्थानीपाके संपातं न कुर्वन्ति। अध क्रमेग् यथा बौरित्यादि गोदानमध्ये परितं प्रथमं व्याखायते।. Here follows an extended description of the performances indicated at Kauc. 54. 11-12.

### Kaņdikā 53.

प्रचिष्य ततः संपातः। श्रकृत्पण्डे दूर्वो कृत्वा ततः संपातः। शान्युद्कमु-ण्णोद्कं चैकधाराभिः (!) समासिच्यः — sū 18. श्रद्धितः श्रमशु इति श्रोद्धं (in this form the word occurs several times in the expanded treatment of the following sūtras).

#### Kandikā 54.

Introductory. अत्र ब्राह्मणवाचनं वृहस्त्रीभिगीतं च कारापचेत्(!). sū. 1. त्रय नापिताय प्रैषं ददाति . . . — sū. 3. . . चुरं मार्जियला नापिताय प्रयच्छति पुनर्वपनार्थः — su. 8. ... वेद्यपरि प्रदिचिणमः प्रिमनुपरिणीयः — su. 9. ... उपरिततं वस्त्रं गृह्णाति कर्ताः su. 10. . . परिधानवस्त्रेण उपरि त्राच्छादयित माणवर्कः — यथा etc. . . . इत्यादि प्रथमतो व्याख्यानं कृत्वा (cf. Kec. at Kāuç. 52. 20, 21, where the subject matter of this sūtra is treated expansively) ततो गोदानं प्रारब्धं । ऋायुष्यमन्त्रा ऋायुष्यकर्ममध्ये पठिताः (cf. Keç. at Kāuç. 52. 18 fg.) — sū. 12. .. ग्राज्यं जुहोति। ... समिध ग्रादधाति... पा-लाशादयः। ... पुरोडाशं... पयः ... स्रोदनं ... पायसं... पर्यं जुहोति। · · · ऋावपति · · · — sŭ. 13. · · पितुर्सन्तः न मातुः — Kec. has at the end of this sutra the परिदानानि, described in the same words as the Ath. Paddh. at Kauc. 58.17, note. Then: गोदानं समाप्तं। सप्तमे पञ्चमी कण्डिका (!). — 🕫 ग्रे. १५. त्राथ चूडाकरणमुच्यते। संवत्सरे दिसंवत्सरे वा गोदाने कृते पश्चाचूडाकरणं कार्य पूर्वतन्त्रं। शा-न्युद्वे तुभ्यमेवेति सूक्तमनुयोजयेत्। यच वपन पद्यते तच सर्वच गोदा-नविधानेन वपन कुर्यादिति दारिलमतं ... —

#### Kandikā 55.

नामासि किंगोचिमिति (!)। पुनर्बह्मचारी ब्रवीति सीमदेवदत्तश्मेनामाहं त्रमुकसगोची उहं यथासंख्यप्रवरो उहं. — sū. 11. पुनर्बह्मचारी ब्रवीति... — sū. 12. पुनराचार्य त्राह... — sū. 13... उदकाञ्चिमादित्याय ददाति ब्रह्मचारी — sū. 14... दिल्लां पाणिं गृह्णाति त्राचार्यः — sū. 14... श्रादित्यं निरीचते — sū. 16... पूर्वाभिमुखं ब्रह्मचारिणमुपवेश्च... नाभिदेशं संसुश्च संसभ्यः — sū. 17.... गणं जपित त्राचार्यः. —

#### Kandikā 56.

डाँ. १. मेखलां प्रवरां चतुःप्रवरां वा . . . बधाति — डाँ. १. मिनावरुणयोस्तिति ग्लेनो असीति च सूर्तेन . . . ब्रह्मचारिणे प्रयक्ति — डाँ. ३. . . . ब्रह्मचारी दण्डं गृह्णाति । पुनर्मेलिन्ट्रियमिति (vii. 67. 1) यज्ञोपवोतमभिमंत्र्य परिधत्ते मन्वादिविहितं । ऋहं रुद्रेभिरिति सूर्त्तं (iv. 30) प्रत्यृचं ब्रह्मचारिणं वाचयति — डाँड. 5-7. श्रथ व्रतग्रहणं करोति । ब्रह्मचारित्रतं दादण्विष्ठं etc. (as in the other paddhatis) . . . यथास्तर्यमाणधर्मकं दत्यायुक्तं श्राङ्गिरमक्त्ये व्रतश्रवणं । अपये गुरवे च ब्रह्मचारित्रतं निवेदयेत् । श्रमे व्रतपते इति प्रत्यृचं ब्रह्मचारी श्रथी समिध श्राद्धाति — डाँ. 12. श्रथाचार्य श्राचारं कथयति । सि treatment of this sütra is identical with that of the Daç. Kar., ending . . मा यज्ञायं कुर् दत्यवमादि श्राचारान्कथयति — डाँ. 13. श्रथेनं भूतेभ्य दत्यादिभित्रीहियवश्मीमभिमंत्र्य मूर्धि दवात् — डाँ. 16. . ब्रह्मचारिणमात्रसंमुखं करोत्याचार्यः — डाँ. 17. समिध श्राद्धाति . . . । श्रथातानानि इत्वा वाताच्यात इति सूर्तेन (iv. 10) श्रङ्कमिणं संपात्याभिमंत्र्य बधाति । . . . उपनयनं समाप्तं —

# Kaņdikā 57.

sū. 21. मख्य इति पञ्चिभः पञ्च सिमध ऋद्धाति । उपनयनायौ नष्टे इदं प्रायश्चित्तं । ऋनेने विधिना पुनाराधानं ब्रह्मचारी करोति । इति ब्रह्मचारी (!) ऋपिपरियहः । द्वाद्यराचं ... साविचीव्रतस्य न यहणं नो दीचणं भवति द्वाद्यराचं पयाशी (!) भवति । चयोद्ये उहिन वंदव्रतं द्वाति व्रतयहणं व्रतादानीयाः भवन्ति ... sū. 22. सायंप्रातरिप्रकार्यमुच्यते etc. as in Dac. Kar. — sū. 31. ऋष ब्रह्मचार्यपनयनानन्तरं मिधाजननमन्तरिर्युष्यमन्त्रैशाच्यं जुङ्गयात् । ये चिषप्ता ऋहं क्द्रीभस्त्वं नो मिधे बौश्व म इति (cf. Kāuç. 10. 1, 16, 20) । ... मेधा संपद्यते ... —

#### Kandikā 58.

sus. 1.2. .. कर्ण क्रोशन्तमनुमन्त्रयते। ऋचि स्फुरन्तमनुमन्त्रयते (!)। दु:-खप्तदर्भने खिखि अनिष्टदर्भने च अद्भुतदर्भने च... — sū. 3. पुरुषभ्रीर-मनुमन्त्रयते त्रायुष्कामः — su 4. ब्राह्मणोक्तमुच्यते। सप्त ब्राह्मणानभीष्टा-न्नभोजनं कारापीयला (!) एकः प्राङ्मख एको दिचिणामुखः चलार उद-झुखाः सर्वे उत देवा इति सूक्तेनाभिमृशन्ति पुरुषस्य शरीरं। समाप्तं ब्राह्मणोक्तमायुष्कामस्य। ऋषिहस्त उच्यते। अन्तकाय मृत्यव इति सूक्तेन नाभेक्धंमधसादिभमन्त्रयते। द्विः सूक्तावृत्तिः। त्रा रभस्तित हृदयमीभ-मन्त्रयते। त्रावतस्ते ब्राह्मणाय नम इति सूक्ताभ्यां दिचणकर्णमनुमन्त्रयते। समाप्त ऋषिहस्त:. For the mantras cf. sūtra 3. — sū. 5. श्रायुष्कामस्य कर्मणे वामिति हस्तौ प्रचान्ध वि देवा इति etc. (cf. sū. 3) श्रभिमन्त्रयते sūs. 6. 7. . . त्रात्मानमनुमन्त्रयते . . . त्रायुष्कामः -- sū. 8. . . त्रायु-ष्कामः। रचार्थे युद्धे। नाम्ननं नैनं प्राप्नोति न भ्रपयो न कृत्या नाभिम्नोsū. 9. . . त्रायुष्कामः रचार्थी उपनयने नित्यं बन्धनं su. 10. . . मूर्तिन सुवर्णर्जतलोहं चोणि श्वालान्येकच कृत्वा नवशालाकं मणिं चिवृतं कुला संपात्याभिमंत्र्य बधाति - sū. 11. . . त्रायुष्कामः ... त्रारोग्यकामः ... रचाकामः ... बालग्ररीरमनुमन्त्रयते — sū. 12. ... श्रनुसोमं प्रसिम्पति (the reading syndle it in the text of the sutra is therefore correct) । ... यो विकलेन्द्रियसास्वेदं कर्म. — The introduction is in essential agreement with that of the Ath. Paddh. and Daç. Kar. — sū. 16. ... पाययति । ततः पिता नाम करोति। त्रथ त्राचार्यों वा दिच्णे क्यों त्रावयति। ... नच नकल्योतं नाम द्वाचरं चतुरचरमित्वादिः — sū. 17. . . प्रकादयति । शिवे ते सामित्यादि परिदानानि सिंहावनोकनन्यायेन गोदानमध्ये उक्तानि। ऋभ्यातानायुत्तरतन्त्रं।ततः श्राइं। नामकर्णं समाप्तं — ...चतुर्थे मासि ... पुर्खाहान्ते निष्कामयति । ... ततः पूर्वीक्तानि परि-दानानि ददाति ... श्राइं च. — sū. 19. श्रशातप्राश्चनं । षष्ठे मासि प्राश्न नुर्यादिति पैठीनसिः सर्वस्यां स्नृतौ । पश्चमे नुमार्या इतिः Then essentially in the same strain as the other paddhatis. - sūs. 20. 21. ... गोदानवत्परिदानानि ददाति । नामकर्णे निष्क्रमणे ग्रह्मप्राण्ने च गोदानिकानि परिदानानि भवन्ति। इत्यद्मप्राश्ननं समाप्तं। जनी वातिरिक्तो वा यः खश्राखोदितो विधिः तेनैव सर्व परिपूर्ण न नुयी-त्यारतिन्त्रकं पश्चाच्छाइं सर्वेषु संस्कारेषु कुर्यादिति दारिनभाष्यकार-स्वाभिप्रायेण वास्वायत इति। त्राइं कृता पश्चात्कभेति इद्रभद्रौ ... -

sū. 22. पुनरायुष्यकर्म उच्यते... sū. 23. विषासिहिसित्यन्वाकेना-दित्यमुपतिष्ठते चिष्कालमायुष्कामः — sū. 25... ऋषि ब्रूम इति सूत्राख्य यत्मातली रथक्रीतिमिति सर्वासां द्वितीया व्यतिषङ्गेन यत्मातली कर्तव्या (!)... —

#### Kaņdikā 59.

Introduction. त्रथ काम्यानां कर्मणां विधि वच्यामः। संभार् चर्णे (Ath. Pariç. 21) मण्डपविधानमुक्तं । गृहे वा कुर्यात् · · · — sū. 1. ... चंत्र जुहीति।... शतवर्षपरिमितमायुर्भवतिः — su. 2. ... उप-तिष्ठते विश्वान्देवान् . — sū. 3. .. पुष्टिकामो द्रव्यवृहिकामः . — sū. 4. .. संपक्कव्द उदयग्रब्द उच्चते — su. 🤄 .. पुरुषादिवलकामो राजा नित्यं कुर्यात् · — sū 7. . . जुहोति इन्द्राय ग्रामकामः।... इन्द्रमुपतिष्ठते sŭ. 8. ..पालाश्वसमिध etc. श्रादधाति। ... सभानासुपस्तरणानि जुहो-ति. Cf. Kāuç. 11. 8. — sū. 9. . . चह् जुड़चात् । . . भृश्मिन्द्रमुप-तिष्ठते — su. 10. . . इन्हं यजते . क्यतडागवापीपुष्करिणोउदक-मधीं (!) सेतुबन्धादि उदकाधीं एवंकामः । अथवा ... उपतिष्ठते sū. 11. . . इन्ह्रं यजते । . . . उपतिष्ठते — sū. 12. . . इन्ह्रं यजते । • • • उपतिष्ठते । • • एको ऽस्यां पृथियां राजा भवति एकाधिपत्य-कामः — sū. 13. . . इन्ह्रं यजते। . . . उपतिष्ठते। . . . निखिलं राज्यं भवतीत्यर्थः — su. 14. . . इन्ह्रं यजते । . . . उपतिष्ठते । . . . द्विपद्च-तुष्पदानामविनाश्मित्वर्थः — sŭ. 15. . अप्रिं यजते। ... उप-तिष्ठते . . . — sū. 16. . . पृथिवीमित्रमनारिचं वायुं बौ: ऋादित्यः दिशः चन्द्रमाः . . .। एता ऋष्टौँ देवताः । ऋष्टौ चरवः . . .। उपतिष्ठते su. 17. ... यजते वा उपतिष्ठते वा सर्वेकामः sū. 18. . . इन्द्रं . . . ऋघर्वाग्रं . . . ऋदिति . . . देवान् . . . बृहस्पतिं यजते वा उपतिष्ठते वा सर्वकामः। बृहस्पते सवितरित्वेकया सुप्तं ब्रह्मचारिण-मुत्यापयति । त्रादित्व उदिते सति प्रायश्चित्तमेतत् -recounts the various divinities, mentioned in the hymns of which the pratīkas are here given: . . . मन्त्रोत्ता देवताः . . . यजते उपतिष्ठते च सर्वकामः. — sŭ. 21. . . सर्वजीकाधिपत्यकामः — sú. 22 ऋभीष्ट-मनमभिमंत्र्य ... भिनुकेस्यः करोतिः — sū. 25. .. ऋषवीणं यजते उप-तिष्ठते वा सर्वजोकाधिपत्यकामः। परिमोचः। गोदानिकं तन्त्रं परिधाप-नान्तं कृत्वा ततो . . . इदावत्सरायेति (cf. Kāuç. 42.15 fg.) ततो उम्याताना-नि। चर्च सामेति (cf. Kāuç. 42.9)। ततो अथातानानं इत्वा दोषो गायेति मूक्तेन(vi.1) भक्तं संपात्याभिमंत्र्याश्चाति —  $s\bar{u}.26$ . व्रतं समाप्य व्रतिवसर्जनं कृत्वा ग्रभयं वावापृथिवी इति etc. . . । यस्य ग्रामस्य नगरस्य वा ग्रभ-यमिक्कित तस्य प्रतिदिशं . . —  $s\bar{u}.27$ . . ज्योतिष्टोमे दीचिताय दण्ड-प्रदानं करोति व्रह्मा —  $s\bar{u}.28$ . . . वावापृथियौ यजते उपतिष्ठते वा विरिष्यति यदि विनाशोपस्थितं तदा इदं कर्म कुर्यात् . —

# Adhyāya viii.

#### Kaņdikā 60.

Keçava's treatment of this adhyaya deviates materially in arrangement and subject matter from that of Kāuçika: kandikās 60-63 are closely interwoven with 67-68, so that a passage of one division alternates with a passage of the other. For the introduction, given in this kaņdikā (sūs. 1-7) it substitutes that of kaņdikā 67 (sūs. 1-18), as follows: त्रथ सवयज्ञानां विधानं व्याख्यास्थामः । संभृतेषु साविकेषु संभारेषु देवयजनमुक्तं। उदगयने। ऋषिमार्षेयं गुण्युक्तानुलिजी वृण्ति। एष ऋतिक्कलाः । उत्तो मधुपर्कः । एकादश्यां वर्णं कृत्वा गोदानिकेन विधानेन केग्ररमञ्जरोमनखानि वापियला। केग्रवर्ज पत्नीं नखानि का-रयेत्। स्नातावहत्वाससौ भवतः। सुरिभणौ भूला दाता उपनयनवह-ण्डमेखनायज्ञीपवीती। विरावं दीचाग्रहणं सह पत्या। अपये ब्रह्मणे गुरवे व्रतशावणं कुला ततो व्रतादानीया ऋष्टौ समिध ऋदधाति। ततः कर्ता ऋभ्यातानायुत्तरतन्त्रं करोति। हविष्यभच्यादि कर्ता कार्यिता पत्नी च करोति। अथ चतुर्द्ग्यां प्रातर्यज्ञोपवोती शान्युदकं कृत्वा देव-यजनं संप्रोच्याकृतिलोष्टवल्यीकेनासीर्य . . . दभैं य गोश्रयाजाविलोम-भिः ...। पनाशमयोत्ररणीद्वयेन।पिं (!) मन्ययेदाजमानः। ऋषे जाय-खेति etc. (sŭ. 19). sus. 20. 21. . . पत्नीनामयजमाननामग्रहणं प्रथमे ऋर्धर्नेः — sŭ. 23. ऋषे ऽजनिष्ठा इति चिभिः पार्देजीतं ! ऋखै र्चिमिति पार्देन पत्नीमनुमन्त्रयते. — 💮 🛍 २४. उत्तमं नाकमिति (xi. 1. 4<sup>d</sup>) दातारं पादेन वाचयति। Here, in Keçava's treatment. the account given in kaṇḍikā 67 is resumed: एवं ब्रह्मीदनिकमिपं मिष्यता स्वरिडने अपि कृता यहेवा (etc. 67. 19) ... पूर्णहोमं जुज्जयात्। पूर्णहोमस्य विधानं शान्तिकली उतं। यहेवा देवहेडनमित्यनुवाकेनाच्यं जुज्ञयात्सिमधो अथादधात्। शक्तान्वा दध्यात्। एवं ब्रह्मौदनिकमपि संवत्सरं दीपयत्यहोराची वा यथाकामी वा। संवत्सरं तु प्रश्नसं (601-4). — sū. 25. ऋषामावास्त्रायां प्रातक्दकाहरणं करोति । ब्राह्मणीमलंकृतां साधुवादिनों . . . उद्कघटं हस्ते गृहीतां (!) . . . प्रेषयति — sū. 28. . . गृहद्वारे . — sūs. 31. 32. ततः पुमान्पुंस इति पादेन यजमान ऋरोहयति । तत्र इयस्त्रेति पादेन (xii. 3. 1<sup>b</sup>) पत्नीं ऋइयीतः — sū. 33 यावन्तावये प्रथममिति पादेन (xii. 3. 1<sup>c</sup>) ऋपत्यानि ऋन्वाइयीतः — sū. 35. . . उद्कघटमनुनिपदोते . —

#### Kaņģikā 61.

ऽषं. १ . . प्रतिदिश्रमुपतिष्ठते मन्त्रोक्तं — ऽषं. 4 . . भूमी खाप्यति । सर्वाणि कर्माणि तेनोद्केन कुर्यातः — ऽषं. 5 पुनन्तु मा वायोः पूतो वैश्वानरो रिघमभिरिति पवित्रगणः (vi. 19. 1; 57. 1; 62. 1: cf. Kāuç. 9. 2) एतेन दाता पत्नीमपत्यानि च . . . पिवनेण प्रोचयेतः — ऽषं. 6 श्रथ निर्वापकरणं . . — ऽषं. 7. 6 ततो उन्डुहि ब्रोहिं नीणि विभागानि करोति । ततो देविपतृमनुष्यृत्रयं पत्नो श्रनजानत्ये प्रयच्छति । कर्ता प्रेषं ददाति । ब्रोहीन्विभागेषु निधाय कर्ता नेधा भागो निहित इति निभः पादः . . श्रनुमन्त्रयते . — ऽषं. 9. यः पितृभागक्षेनावभृथाने (Cod. ॰भृताते) वृद्धिश्राइं करोति — ऽषं. 13 निक्त्रान . . श्रभमृश्रतः — ऽषंड. 15-17 त्रीन्वरान्वृणीष्वित दातृप्रैषं दत्ता एवं पत्न्ये ददाति । तौ वृण्यनौ चयो वरा इत्यर्धचेन प्रतिपत्न्यनुमन्त्रयते (!) । दाता सर्वकर्मणां समृद्धिभः प्रथमं वृण्योते . — ऽषं. 21 जिष्यों नकस्थेत्यर्धचेन (प्रं 1. 7°) मुसक्रमुक्टयन्तीमनुमन्त्रयते — ऽषं. 24 (note 5). Keç. reads उद्दुहन्ती — अष्. 26 श्रस्थै र्यिमिति पादेन (प्रं. 1. 11<sup>d</sup>) श्रविण्यानीं (!) —

# Kaņdikā 62.

sū. 1. .. पत्या दिन याहयति ... sū. 3. Keç. reads दर्बा कुंग्यां, in accordance with the reading accepted in the text. — sū. 4. तिस्मन्द् विकृते शेषम् ... sū. 15. .. ग्रोदनस्थोपरि गर्त करोति ... sūs. 20. 21. ग्रह्मास्त् ... इह्यर्धचेनाभिसरनी गामनुमन्त्रयते । उप वत्सं ... इति पादेन वत्सं सर्जयति । वाग्रते गौरिति वाग्रमानामनुमन्त्रयते । ब्रमुष्ट सुमना हिंकुणोतीति हिंकुर्वन्ति । गोधगुप सीदेति त्राह्मणं दोहायोपसाद्यति । दुग्धीत्याद्यदसहितेनार्धचेन दोह्यति । सा धावत्वित्र्यर्धचेन विमुच्यमानां गामनुमन्त्रयते । ग्रत्यूर्ण्दत्ते । स्थिनं पुनः वत्सेन संसर्जयति . ... sū. 22 एवं दोहयिता दुग्धेनौ-दनमवस्य । इदं मे ज्योतिरिति पादं दातारं वाचयति हिरस्थमधि

दधाति। दाता सूर्तेन सर्वे संपातवन्तं करोति। श्राम्यत इतिप्रभृति-भिवी दातृपत्न्यपत्यानि ऋन्वारमं करोति (cf. Kāuç. 63. 20)।. Then the description passes over to 68. 23 fg., as follows: रसैक्पसिच्य प्रतिगृहीते (!) दातोपवहति etc..., essentially as in sūs. 24-34.—

#### Kaņdikā 63.

sū. 3. श्रथायवंवेदे ब्राह्मणानामाङ्घानकालः। दाता सीम राजिन्नित (xi. 1. 26) ऋचा चतुर श्राप्तेयान्भृग्विङ्गरोविद श्राह्मय। श्रृतं त्वा etc..., essentially as in sūs. 3—9. Then the description turns again to Kāuç. 68. 35 fg.: श्रथ दाता व्रतं निवेद्य साविकव्रतं चिराचं यथाशा-स्वविह्नतिमत्यादिव्रतश्रावणं। इदावत्सरायित etc..., essentially as the rest of the kaṇḍikā. Then follows: इति ब्रह्मौदनप्रकृतिसर्वसव-विधानं समाप्तं। ... श्रथवंवेदिविह्निता यागा एते। श्रावसथ्याधाने सव-यज्ञान्कृत्वा (Cod. सर्व॰) ततो अग्याधानं कुर्यात्। ब्रह्मौदनं वा कुर्यात्। ... श्राधाने नित्यं सवदानं ... —

#### Kandikā 64-66.

Keç. disposes of the matter treated in these kandikas as follows: द्दाविंग्रतिः सवाः। . . . सवयज्ञानां परिगणनं क्रियते। ऋषे जायखेत्व-र्थसूत्रेन ब्रह्मीदनं ददाति (cf. 60. 19 fg.) । १। पुमान्पुंस इत्यनुवाकेन खर्गींदनं ददाति (cf. 60. 31 fg.)। २। आणानामिति चतुः श्रावसवं (cf. 64. 1) । ३। यद्राजान इति... सूत्रेन... ऋविसवं (cf. 64. 2) । ४। ऋजी ह्मपेरजनिष्टेति (Cod. दवापे॰) सूर्तेन (iv.14) ऋजौद्नसवं।।। ऋा नयैता-मित्यर्थसूत्रेन पञ्चौदनसवं (cf. 64. 6)।ई। ऋघायतामित्यर्थसूत्रेन श्रतीदनं सवं (cf. 65. 1)। ७। ब्रह्मास्य शीर्धमिति सूत्रेन ब्रह्मास्योदन सवं (cf. 66. 6)। पा यमोदनिमिति सूत्रोनातिमृत्युं सर्वं (cf. 66. 11)। ए। ऋन-डुान्दधारेति सूत्रोनानड्वाहं सर्वं (cf. 66. 12)। 90। सूर्यस्य रश्मीनिति तिमृभिर्ऋग्निः कर्ने (Cod. कक्कं) सर्व (cf. 66. 13)। १९ । ऋायं गौरिति तिसृभिऋंग्भिः पृश्चिसवं (ef. 66. 14) । १२ । ऋयं सहस्रमिति द्वास्थामृ-गर्थो पृत्रिगां सर्व (cf. ibid.)। १३ । देवा इमिमत्युचा पौनःशिलं सर्व (ef 66. 15)। 98। पुनन्तु मेति सूत्रेन पवित्रं सर्व (ef. 66. 16)। 94। क पृश्चिमित्युचा उर्वरा सर्व (cf. 66. 17)। १६। साहस्र त्वेष रति सूतिन च्छवभं सर्वं (cf. 66. 18) । 9७ । प्रजापतिश्चेति सूत्रीनानुड्वाहं सर्वं (cf. 66. 19)। १८। नमस्ते जायमानायै इत्यर्थसूत्रेन वर्षासवं (cf. 66. 20)। १९। द्दामी त्यनुवाकेन वशासवं (cf. ibid.)। २०। उपिमतामित्यर्थसूक्तेन शा-लासवं (cf. 66. 22)। २९। तस्यौद्नस्थेत्यर्थसूक्तेन (xi. 3. 1) बृहस्पतिसवं । २२। अभिचार्कामस्य। २३। द्वाविश्वतिः सवयज्ञाः संहितायां पद्यन्ते स्वर्गीद्नतन्त्रेण् सर्वे कर्तव्याः ब्रह्मौद्नतन्त्रेण् वा स्वर्गब्रह्मौद्नौ तन्त्रमिति वचनात् (cf. 68. 4)... — The remaining two kaṇḍikās (67. 68) are treated along with the first four kaṇḍikās (60-63) of this adhyāya: see the introduction to 60. —

# Adhyāya ix.

Kandikā 69.

st. 1. त्रथ क्रवादश्मनेन सह त्रावसथ्याधानं व्याख्यास्थामः । ...दिविषतः पत्नी त्रधरारिष्णं गृह्णाति। उत्तरतो यजमान उत्तरारिष्णं। त्ररिण्वचर्षे (Cod. ॰ वचर्षः see Ath. Pariç. 22) त्ररिण्वक्ता। ... यो श्वाय इति द्वाभ्यां यजमानं वाचयित। त्रर्चियवा। देहाद्भूपं चन्दनेन समावभते। उभयोवीग्यतस्वावत्पूर्णाक्रतिविसर्जनं — sūs. 17 fg. .. त्रर-ण्वचर्षे (Ath. Pariç. 22) उक्तं मन्यनविधानं — sū. 20. 21. उर्वश्चसीति मन्त्रेणोत्तरारिणमूलमधरारिण्वा संयोज्यं। पत्नो पश्चानुखी मन्यं धारयित पूर्वाभिमुखो यजमानो मन्ययितः — sū. 22... वैश्वानरमाह्वयितः —

#### Kaņdikā 70.

sūs. 8. 9. सत्यं बृहदिति नवभिः (xii. 1. 1—9) श्वन्तिवेति दशस्या (xii. 1. 59) उदायुषिति द्वास्यां (iii. 31. 10, 11; cf. Kāuç. 24. 31)। अप्रे गृहपत इति वैतानामिम्पतिष्ठतेः —

# Kaņdikā 71.

sū. 1. . . क्रव्यादं विभजित — sū. 3. . . नडी नलः — sū. 4. अपावृत्येति षिड्भर्च्छिमः क्रव्यादं गृहीला एकापिं प्रदिच्यां कृता दिचि- यसां दिशि निष्क्रस्य ततो गृहद्वारे भूमी निद्धाित — sū. 8. . . अन्येभ्यस्ता पुरुषेभ्य इति तिस्रः ... हिरखपाणिमिति तिमुभिः ... यथा श्मयित तथा होतव्यं। भसानि होमः — sūs. 9 –11. जीर्णपिटके काव्यादं भसाकृत्वा (!) शान्युदकेन सुशान्तं कृत्वा भूमिस्थानं कृत्वा दग्धं खात्वा पिटके प्रचिष्य ततः परं मृत्यो इत्युचा पिटकं यजमानिश्चर्म ददाित — sū. 13 (note 15). The surmise that the sūtra refers to Kāuç. 39. 20–27 is correct: Keçava quotes the passage in full. — sū. 15. सीसं नदीफेनं कोहमृत्तिका एतानि चीिण द्रव्याणि यजमान-

हस्ताञ्चली दत्त्वा . — sū 16. त्रास्मिन्वयमिति दे . . . सीसे मृद्धमिनि दे . . . उदक्सहितेन सोसेन हस्तप्रचान्ननं करोति . — sū 18. . . . प्राङ्मुखा त्रागच्छन्ति . — sū 19. . . लोपयित . — sū 20. . . . . दितीयया कूद्या पदानि लोपयित सप्तनदी त्रा नावः (!) . — sū 21. . . . प्राग्दिचिणस्यां दिशि कूदीं प्रविपति . —

#### Kandikā 72.

sŭ. l. .. तस्मिन् (sc. गर्ते) त्रुकर्णमप्रमानमुद्दकमध्ये निद्धाति su. 5. ..सर्वे शालां प्रविश्नाना । केचित्रहद्वारे महाश्नान्तिं चतुर्गणोमुचैर-भिनिगद्नि (cf. Kāuç. 39. 27 etc.). — sŭ. 7. . . वृषभमनुमन्त्रयते ऋनड्वाहं वा (Keç. does not therefore regard the word ऋनद्वाहं in sūtra 8 as the pratīka of xii. 2.48, but joins it to sūtra 7: I nevertheless adhere to the division of the sūtras as given in the text). — sū. 10. .. भ्रयने उपविश्वानुमन्त्रयते --- su. 11. . . त्रीणि दर्भपवित्राणि एकव बद्धा पिजुली खुच्चते । केचिदेकं ... - sū. 12. इसे जीवा ऋविधवा सुजामय आज्ञनेन सर्पिषेति (the quotation in the sutra therefore refers to xii. 2. 31, the persons and epithets being changed from feminine to masculine: correct accordingly note 1 on page 191) ... पिञ्जली उदक-घटोपरि भामयिला यजमानादिपुर्वभाः प्रयक्ति। एकैकसी पुरुषाय तिस्राच्छः (!) . . . — sūs. 13. 14. . . एतैर्मन्त्रे राज्यं जुहोतिः sū. 16. शर्करान्खयंकिट्रितान् . . बद्धा अमेक्पनिद्धाति sū. 20. यजमनो अभिला ... दवात् । इति आवसध्याधानं समाप्तं — After a description of the दिचिए। Keç. passes over to adhyāya x: no mention being made of the matter treated in the remainder of adhyāya ix. ---

# Adhyāya x.

Kaņdikā 75.

sū. 14. . . ऋर्धर्चेनापगाह्यः — sū. 25. उग्रतीरित सप्तभिर्ऋग्नि-रूप्णोदनपात्रं संपात्यः —

# Kaņdikā 76.

sūs. 2. 3. तद्दाससुम्बर्ट् एडेन गृहीत्वा गोवाटे प्रविपति. — sū. 5 (notes 22. 23). . . भ्रतदन्तेषीकेन . . . — sū. 6. Cf. Keç. at Kāuç. 8. 22. — sū. 10. उपाध्यायः कौतुकगृहे प्रविश्च कुमारीं हस्ते गृहीत्वा

निर्णयति . . . — sŭ. 18. चिरविच्छिन्नती (!) . . . — sŭ. 19 (note 8) . . . चृषाकपित्राह्मणाः सूर्थ पटन्ति. The emendation of सूर्यपाठं in Daç. Kar. and Ath. Paddh. to सूर्या॰ is to be cancelled. — sŭ. 21 (note 13). Keç. also read प्राच्यः. — sŭ. 22. . . लेखासूपरि कुमारी पदानि ददाति — sū. 28. . . कुमारोकटिवेष्टितं योक्तं. — sū. 29 (note 6). Keç. reads ऋषसिन्भृः Haas, Ind. Stud. v. 384, plausibly emends to ऋषासिन्भृः — sū. 33. . . दित विवाहः समाप्तः —

#### Kaņdikā 77.

Introduction. खद्वाह उच्यते. — sū. 2... पथि गक्कतोर्वरविधोरंग्रे कर्ता व्रजति. — sū. 3. मा विदन्न गृक्षरा इति द्वाभ्यामध्वानं दिविशेष प्रकामति; cf. Kāuç. 50.1. — sū. 4. तदा इदं प्रायश्चित्तं... — sū. 6. Keç. reads समृक्क्त श्रपथी (!) नवयन्त सुश्रोम॰... — sū. 8... लोष्टं प्रविध्य तत उत्तर्रान्तः — sū. 11... व्रीहियवादिवेषं दृष्ट्वा वने वृक्षान् नवादिषु च — sū. 13... यदि पथि स्विपतिः — sū. 19... वधू-मास्थापयतिः — sū. 20... गृहे प्रविश्वयतिः — sū. 23... गृहदे-वतानमस्कारं कुर्वतीं ... —

#### Kaņdikā 78.

sǔ. 5. .. बल्बजमृते चर्माण वधूमारोहयति. — sū. 9. .. कुमा-राय फलमोदकादि दत्त्वा तत उत्यापर्यात. — sūs. 10. 11. .. त्रष्टचें कल्पजं सूत्रं। त्रा गच्छत इति तृचं सूत्रं (vi. 82: therefore a very different construction from that implied in the text, as divided above by the editor and by Haas-Weber, Ind. Stud. v. 397. 399) सविता प्रसवाना-मिति सूत्रं। एतः सूत्रेराज्यं जुद्धद्दरवध्वोः क्रमेण संपातानानयति. —

# Kandikā 79.

sŭ. 10. . . मदुघमणि पिष्टा श्रीचे प्रविष्य श्रीभमंत्र्य परस्परं वरवधू समाजभेते । श्राह पैठीनसिक्षोकः (cf. Keç. at Kāuç. 34. 14)।

त्राविपत्सुरभिगन्धान् चीरे सर्पिष्यथोदके।

एतदेवनिमत्याज्ञः (!) श्रीवं तु मधुना सह॥ —
sū. 11. . . वरः . . . प्रजननदेशं स्पृश्नतिः — sū. 12. . . खट्टायां उत्यापर्यातः — sū. 16. . . यदि चतुर्थिकावर्ममध्ये रजस्वना वधूर्भविति
तदेदं प्रायश्चित्तं — sū. 21. . . वर्ताः — sū. 25. . . स्नानं सर्वे

बुर्वन्ति — sū. 30. पितृगृहे यदि रोदनं भवति तदा इदं प्रायश्चित्तं ... — sū. 33. ऋावृताः (!) प्राजापत्य इति सूद्रस्य विवाहे तुष्णीं सर्वे कार्यः —

# Adhyāya xi.

#### Kaņdikā 80.

sū. 1. त्रयान्येष्टिपितृमेधं वाखास्यामः — sū. 2. वृत्तवर्जिते देशे दहनं कर्तव्यमिति बाह्मणोक्तं। त्राहितायेरेकायेश्वायं संस्कारः su. 3. . . सुमुर्धन्तमित्रही वशालायां त्रावसथ्यशालायां वा शालातृणानि त्रास्तीर्घ तेषूपरि दर्भतृणानि ... — 🕫 5. त्रथ यदि काकपिपोसिका-सर्पवाघ्रशृङ्कियापदादिषु दंष्ट्रादंश्दोषान्स्रियते तदा इदं प्रायश्चित्तमु-चिते। यत्ते कृष्णः भ्रवुनीत्वृचा तस्र दष्टत्रणमियना दहितः — sū. 10. सप्तगोतिणः स्पर्भ न कुवन्तिः — हमः 12. अध शान्सुद्वं करोतीति कर्ता न सक्त प्रतीक वयेण त्रोषधी वयेण च मातुनामप्रतीक वयं शा-न्यदं त्रावपति; cf. Kāuç. 8. 24, 25. — sū. 16. Keç. reads स्रजी-पिहरन्ति - sú. 19. एकामी च उषा: (!) कुर्वन्ति -त्रथ देशान्तरमृते त्राहितापेश कर्म उच्चते... — su. 26. दर्शपर्णमास-योर्विधानमुचर्ते ... — sū. 28. तिल्पिझानां द्ध्मा ग्रहणं — sū. 30. ... देशानरमृतस्य दभीच्यापिहोत्रं वा समारीपणं समाप्तं — su. 31. त्रय प्रकृतमुर्ज्यते उत्थापनं -- sū. 34. . . वृषभौ त्रभिमंत्र्य श्कटे युनित अन्यः भ्रयने पुरुषान्ताः — su. 35. . . अति द्रवित्यष्टौ ऋषो हरिणोत्युचते। दहनदेशे नीयमानं हरिणोभिर्भमन्त्रयतेः — sū. 36. .. कर्ता ... ग्रययः (!) प्रेतस्थाये कुलाभिमन्त्रयते — sūs. 44. 45. Keç. as the other paddhatis. — sū. 48. . . वेदयष्टि प्रेतहसाद्गुद्धाति पुत्रः — sū. 49. धनुईस्तादिति चित्रयहस्तात् — sū. 50. श्रष्ट्रां हसादिति मन्त्रविकारं कृत्वा ... — sū. 53. .. केचित्रतिदिशं शिरः कुर्वन्ति - su. 55. त्राचार्यो रनुमन्त्रयते -

# Kandikā 81.

st. 21. गां निर्म्हतिदेशे जघनप्रदेशे सकुटेन घातियत्वा... हन्यमानां गामुपविश्व... — st. 45... उपितष्ठते. — st. 48... समाप्तं दह-नकर्म. —

# Kandikā 82.

Introductory. ऋष प्रथमे दिवसे पुत्रगीतिणां शान्तिक्चते — sū. 5. सर्वे बान्धवाः ... — sū. 9. .. एकविंशति दर्भपिञ्जलीर्नदां ह्रदे

वा त्रावपति. — sū. 17. . . यवानासभते. — sū. 19. त्रप न: शोगुचदिति सूक्ताभ्यां (iv. 33; iv. 34) शाम्याकी: सिमध त्राद्धाति — sū. 20.
. . . बान्धवाः — sū. 21. त्रथ द्वितीये उहिन कर्मोच्यते । दिवो नभ द्रखुचापिं प्रज्वाच्य ख्यालोपाकं सकृत्सर्वज्ञतं करोति. — sū. 24. . . समाप्तं
द्वाहकर्म. — sū. 25. तृतीये नास्ति कर्म । चतुर्थे उहिन कर्मोच्यते . . . —
sū. 26 (note 16). Keç. reads श्रक्तिकं, as the last of the list of plants: perhaps for गुक्तिकं — sū. 29. ततः संचयनं करोति . . . —
sū. 33. . . समाप्तं संचयनं चतुर्थे उहिन केचियवीयः प्रथमानि कर्माणि (cf. sū. 1 fg.) . . . कुर्वन्ति । तथा च माहिकः (essentially the same statement) . . . —

#### Kaņdikā 83.

Introductory. त्रथ पितृमेध उचते। ... संवत्सरे कुर्यदिति श्रुतिः। त्रथवा संवत्सरमध्ये ... — sū. 3. .. शति ह्रद्रे सहस्रिह्दं द्वितीयं मृत्रये द्वे कुर्यात् ... — sū. 4. .. द्वे ... जीर्णवाससो नोललोहितसूचे प्रसिद्धे प्रस्त्यं रज्जुं ...। इति पितृनिधानसंभाराः — sū. 5. त्रथ पितृनिधानकाल उचते ... — sū. 9. त्रथावसानमस्थिगृह्यमुच्येते (!) तत्स्थानमुच्येते ... — sū. 13. त्रथ चतुर्दश्चामिदं कर्म ... — sū. 17. For the संप्रोचर्त्यो (sc. त्रयचौ) see Kāuç. 40 9. note 16. — sū. 21. त्रस्थिनाशे प्रायिश्चत्तकर्मोच्यते । त्रस्थिनाशे तहेशात्पांसून्गृहीलावसानं समोष्य तत उत्थापयितः — sū. 34. त्रथवा चोण्चि श्वतानि षष्टिश्च (!) पलाश्वतस्त्रमान्तः पुरुषं कल्ययित्वा तत उत्थापनीभिष्तयाय हरिणोभिर्हरेयुः। श्रोरनाशे दग्धे वैतत्प्रायश्चित्तं भवतिः — sū. 25. मण्डपः ... तस्थोत्तरद्वारं दिच्यद्वारं कुर्यात् ... — sū. 27. ... त्रस्थीन मण्डपे प्रवेशयितः —

# Kaņdikā 84.

sū. 6. सयवस्य चरोः सर्वे खगोवजा भोजनं कुर्वन्ति — sū. 8. श्रथ्य प्रेषं ददाति गोविणां। वोणां वाद्येत्। वाद्यानि वाद्येत् — sūs. 13. 14. श्रथामावास्यायाः प्रभाते कमोचिते। तान्यस्थीनि मण्डपादुत्थाप हरि-गोभिर्हरेयुः। ततः पादे निधाय। श्रथ विधानमुच्यते। पश्चात्पूर्वकृतेश्वः पितृश्वः etc. . . . — sū. 15. प्राग्दिषणां दिश्वमभिमुखान्यार्भ्याणि उत्तरस्थां दिश्व समायन्ते. —

# Kandikā 85.

sū. 1. श्रथ प्रमाणमुच्यते... — sū. 4... एवंविधं मण्डपं मिमीते. —

sù. 8. त्रयुरमानि कुर्यात् । परिमण्डलानि वर्तुलानि । चतुरस्राणि वा समग्रानानि कार्याणि विकल्पेन ग्रीनिकनां. — sū. 20. . . जीर्णवस्त्रमास्नृणाति. — sū. 22. . . जीर्णवस्त्रं स्नृणाति ततो द्वितोयं परिचेलवस्त्रं. — sū. 23. तचैव बहिधारियत्वा त्रप्रेक्मं भविष्यति । तेन वस्त्रेण उत्तो होमः सर्णं च. — sū. 24. . . सर्वाण्यश्चीनि तिम्नान्गतें निवपति. — sū. 25. . . कुले ज्येष्ठो त्रस्थीनि यथापद . . — sū. 27. . . यस्त्रे धाना इति दे (cf. xviii. 3. 69; 4. 26, 43) धाना धेनुरियेका (xviii. 4. 32) एतास्त्र त्रसी धेनव द्येका (xviii. 4. 33) यास्त्रे धान्य त्रस्त्रत्येका (?) एताभिस्तिलिमित्रधानाः . . त्रस्थिषूपरि त्राद्धाति. —

#### Kaņdikā 86.

su. 1. तान्यस्त्रीनि गर्तस्थितानि - su. 2 (note 3). . . दी चरू -.. ऋष्टी चरवः प्रतिदिशं दधातिः — sū. 4. एकं मध्ये निधाय तती ऽभिमन्तर्यते प्रतिमन्त्रं चीरादिपूर्णा मन्त्रोक्ता ऋपूर्पापिधानाः सर्वे कर्तव्याः प्रसंचा दातचा: - sū. 5. . त्रस्थी नि. - sū. 6. . मध्यमपला-भ्रपन्नै: (Cod. ॰पाने) भ्रतिक्ट्रसहस्रक्ट्रिट्रादिचरवश्च (!) सर्व आकादय-निः - sū. 10. .. शिलाभिविषमाभिरिष्टकाभिवी प्रसन्धं चिन्वनि प्रमशानं — sū 14. श्रासम्बाख अनाहितमधमिति मन्तेण कटिकाम-भिमंत्र्य यामरमशानमनाधीनं करोतिः — sü. 15. त्रष्टाङ्गलां कटिकां प्रसवं कुंग्रेन चिः परिषिच भामयिला सिञ्चति पश्चिमायां दिशि स्काट-चिना - sŭ. 16. समेत विश्व इत्यनया चूचा (vii. 21.1) सर्वे बान्धवाः परिविश्वनि धृवनान्युपयक्ने (!) । चिः प्रसन्धं परिकीर्णकेश्वः परियनि द्चिणानूक्नाधाना (cf. Kāuç. 84. 10) इति ध्रुवनानि (!)... — sū. 17. • इन्द्रं कर्तुमित्यनं। एतैः पश्चाित्स्वता उपितष्ठने कर्ता गोविणयः sū. 18. . . समाप्तं प्रमशानि चित्तस्य कर्मः — sū. 19. शुभकर्म। . . . सीसे मृड्द्वमित्वादि ऋञाच्छमनेन (71.16 fg.) व्याख्वातं. — sü. 22 (note 14). · पदानि जोपयति · · — sū. 28. . . सप्त शर्कराः पाणिष्वावपते रत्यादि . . . तासां धूमं भचयन्ति इत्येवमन्तं सर्वे (Kāuç. 82. 2-20) कर्वनि गोविष: - sū. 29. वैवस्वतं स्थानीपाकं श्रपयिला इत्यादि ... यमत्रतान्तं सर्वे भवति (Kāuç. 82. 36-42).

# Kaņdikā 87.

su. 15. श्रवागङ्गुलिं . . . — su. 27. . . एताभिर्विह सुणाति वर्हिष

त्रायवनं करोतिः — 80. 28. त्रा यात पितर र्षृष्या श्राच्य वान्ति-स्वाचा संविधान्तिस्वस्वाचा एतीस्तिचान्त्रिकीर्य (cf. Kāuç. 83. 27-29). —

#### Kandika 88.

sū. 1. . . चर्मिभघारयति — sū. 6. सं विहरिक्तमिति सदर्भासायहु-साझुहोति। ततः पर्युचणं (Keç. therefore divides, no doubt correctly, a sūtra after तण्डुसान). — sū. 14. पिझूसी घृताकाः पिण्डेषु निद्धाति .. sū. 18. श्रव पितर इति प्रतिपिण्डं अपितः — sū. 20. . . बीस्त्री-न्प्राणायामान्तुर्यात् — sū. 21. . . पिण्डेषूपतिष्ठनोः — sū. 29. यद्ग इदमिति मनो ज्वा द्वामहेति (!) सूक्तं इदये सन्वास्थ अपेत् . —

#### Kandika 89.

st. 16. गृह्येथनाहितापेहोंम:. Cf. note 6. — st. 17. रूट्ं मे (1) कृतमस्तीति मन्त्रेणाग्रिमुपतिष्ठते यस्रात्कोशादिति (xix. 72. 1)। रूति पि- एडपितृयज्ञः समाप्तः —

# Adhyāya xii.

#### Kandika 90.

st. 1. श्रथ मधुपर्क उच्चते। श्राचार्थे गृहमागते द्दं कर्म करोति... — st. 9. . . सूत्रं जिपला पुनराचार्थ उदक्रमिमन्त्रयते —

# Kaņdikā 92.

st. 14. . . आचार्यो ब्रूते तृषानि गीरत्त्वित । तृषानि द्दाति गवे. — st. 25. . . भूयसी (!) भूयसीति मन्त्रेस · · · —

# Adhyāya xiii.

#### Kandikā 93.

Introductory. श्रद्धतकर्मपरिभाषा उच्चने। ... सोकविष्ठं दृश्चते यत्तद्द्धतिमृत्युच्चते। ... श्रद्धत्रशान्तियंत्र न क्रियते तत्र दोषो भवति। ... श्रद्धतं यत्र भवति तत्पराभवति विनश्चति। विनाशार्थे श्रद्धतं देवः सृत्रन्ति. — sū. 9. ॰श्वीषस्थामनृदित्थां ... उषामनृदित्थां ... कū. 10. दार्णमंवत्तरे दुर्भिचे मर्के वा. — sū. 13. देवतेषु (!) ... — sū. 21. धनुधेनुं धयत्थां . — sū. 22. .. श्राकाश्केनं पिवतिः — sū. 26 श्रनाञ्चातमञ्जतं दृश्चते। यद्द्धते न पठितं तदनाञ्चातमञ्जतमथवा सी-विकं शुगुप्तितं वा श्रदृष्टं वा. — sū. 32. यूपो ... — sū. 34. धूम-

केतुः सप्तच्छवीन ... — sū. 36. मांसमुखो (!) ... — sū. 37. चन-पावभासे (!). — sū. 38. .. स्वस्ति (!). — sū. 40. ग्रास्थो ऽपिः ... sū. 43. कुमोद्धाने ... —

#### Kaņdikās 94-120.

100. 3. श्वाध्मिमित सूत्रीनाच्यं जुड़्यात् । विषासहिमित्यनुवा-केन । रोहितेक्पतिष्ठते (cf. note 9, p. 256, and Kauc. 99. 3, 4). — 103. त्रवर्षेण ग्रहनच्चाणां समापेचे . . . शान्तिः - 104. 2. या त्रस्रा इति द्वान्यां... — 105. 1 (note 12). या त्रसुराः — 106. .. सीतामधे लाङ्गलसंसर्गे पुक्तसंसर्गे चः — 115. 1. . . . पुरुषो वाकाश्रफेनं भचय-ति ... — 116. 3, 4. .. पिपीलिकायां शान्तिः समाप्ता । ऋण पिपीलि-काभिचार उच्चते. — 118. त्रथ मधुजालके गृहे लगे शान्तिर्चते. — 119. त्रथ सर्वाद्धतेषु शान्तिक्चते।. Here follows a long list of omens and portents, similar to that contained in the last paricistas of the Atharva-Veda, the भागेवाणि। गार्याणि। बाईसात्वाद्भतानि। महाद्भ-तानि श्रीश्वनसाद्भतानि; cf. the following statement: यहन्थे न पद्यते तत्सर्वमनाज्ञातमित्वच्येते यदिप परिशिष्टेषु पठाते. The chapter contains also the following: र्तिहासपुराणच्योति:शास्त्रे अश्ववैद्यके नरवैद्यकेषु पठितेषु ऋद्वतेषु सर्वाद्वतेषु एषा शान्तिः। ऋथवा महाशान्तिरमृता घृत-कम्बलकोटिहोमसर्वाञ्जतेष (cf. Ath. Paricis. 33 and 35) कौशिक अपिठतेषु एषा ग्रान्तिः। महाग्रान्तिवी विकल्पात् इति भाष्यकारः — The MS. ends abruptly, after a passage corresponding to kandika 120, with the short colophon mentioned in the introduction, p. xvi. -

# INDEXES.

To a section of a hadden a mighter a

# Proper Names and Kindred Subjects.\*

#### 1. Names of divinities and personifications.

10; 73. 7, 15; 90. 18, ऋंपा 71. 1. **ग्रिङ्गिरत: (?)** 22.9. Cf. म्राचित 122. 2. 20; 92. 14; 97. 8. त्राङ्गिरस, भुवङ्गिरसः **ब्रह्माति** 3. 92. **ग्रांप** 2. 1, 2, 15, 37; 4. 1<sup>2</sup>; म्रथर्वन 59. 25; 73. 12; 5. 1. 12<sup>2</sup>, 13; 6. 11<sup>3</sup>; 10. ऋरिष्टनेमि 73. 7. 125. 2. 23; 12. 14; 22. 9; 42. 17; **ऋदिति** 70. 6; 91. 4; **त्र्र्यमन्** 34. 22. 92. 14. Cf. ऋादित्यः श्रवीश्वस 3. 7; 137. 39. 44.17; 45.11; 49.12; 56.6', 12, 13; 65. 14, श्रधर्म 74. 5. Cf. धर्म. **ञ्चवोध** 116. 2. 15; 68. 31; 70. 1, 9<sup>4</sup>; **म्राम्यिन्** 2. 1; 20. 5, 11; त्र्रानष्ट 5. 13. Cf. इष्ट.। 51. 21; 58. 1<sup>2</sup>; 106. 7; 71. 1, 6; 72. 14<sup>4</sup>; 72. **अनुमति** 1. 29; 45. 16<sup>2</sup>; 25, 26, 27, 29, 32; 73. 74. 2. Cf. आनमत. 137. 18. 2, 4; 74. 2, 15; 78. ऋनुन 122. 2. **ग्रस** 47. 16.  $10^2$ ; 81. 31; 88. 1; 89. **ग्रह्मर** 87. 16; 88. 1. 106. 7; **ग्रन्तक** 135. 9. Cf. आसुर. 13; 94. 14; 95. 3; 97. **ग्रन्तरि**च 6. 5. 10; 49. 12; 88. 9<sup>2</sup>; 97. 8; 98. **त्रहन्** 58. 20. 4. 6; 98. 2; 108.  $2^5$ ; ब्रहोराचे 42.17; 58.20.  $2^2$ ; 115.  $2^2$ ; 128. 4; 114. 2: 116. 8; 119. 2°, 5; 128. 2; 130. 2; श्राकति 5.7<sup>2</sup>. 133. 3. 131. 2; 133. 6; 135. ऋपरिमित 122. 2. **ग्रापे**य 2. 4, 6: 4. 1; 73. 11; 92, 20; 127, 2, 8, 9<sup>2</sup>; 137. 2, 25; 139. 6. ऋपरिमितपोष 3. 14; Cf. आयेय. **ब्राङ्गिरस** 14. 30: 47. 74. 18. **•पोषा** 24. 20. 2. 12; 135. 9<sup>2</sup>. Ct. **ऋपान** 3. 15; 72. 42. **अप्रोषोमी** 2.2; 5.13; ऋङ्गिरसः 72. 26; 73. 11. **ऋपां नपा**त 127. 2. **म्रादित्य** 6. 16: 10. 21; ऋपोषोमीय 4. 19. **श्रपारम** 49, 12, 24. 42; 25. 16; 32. 19; **श्रघोर** 56. 13. ऋभय 56. 13. Cf. भय. 42. 17: 55. 15; 65. 2; **ऋड़िर्स्** 70.6; 137.25. **ग्रमत** 2. 38; 49. 5; 68. ॄ

<sup>\*</sup> This index includes the entire text of the Kāuçika, with the exception of the mantras quoted by pratīka from the Atharva-sainhitā. The numbers above the line indicate the number of occurrences of a word in a given sūtra or passage.

70. 6; 73. 2. 15; 92. 14; 93. 7; 99. 1,  $2^2$ ; 128. 4: 135. 9. Cf. ऋदितिः **ऋानमत** 23. 4; 42. 11; **45.** 10; 73. 12; 82. 38. Cf. अनुमतिः म्रापः (देवोः) <sup>3 32</sup>; 56. 7; 99. 2; 103.  $2^3$ ; 107. 2; 133. 3. न्नार्तव 106.7. Cf. चृत् **मार्षेय** 55. 11, 12; 63. 3; 67. 2, 3, 27. Cf. ऋषि. **ब्राशा** 51. 21; 74. 9; 115. 2. ऋाशापति 51. 21. त्राशापालीय ३८, १, चास्र 104. 2; 105. 1. Cf. ग्र**सर**. इन्द्र 74. 20. **इन्द्र** 3. 3<sup>2</sup>; 6. 17; 20. 10; 21. 9; 24. 9, 22; 47. 16; 51. 2; 58. 5; 65. 14; 78. 10<sup>2</sup>; 97. 8; **कवि** 108. 2. 104. 2<sup>2</sup>; 106. 7; 107. 2; 113. 2<sup>2</sup>; 115. 7, 8; 135.9; 140.7, 14,  $19^2$ . Cf. ऐन्द्र. **इन्द्रा**पी 2. 3; 5. 2<sup>4</sup>; 59. 17, 21; 72. 25; 73. 11; 74. 2, 15; 96. 3<sup>2</sup>; चाचाण 56. 13. 97. 6<sup>2</sup>; 99. 2; 114. 2<sup>2</sup>; चेचपति 51. 21. 128. 2. Cf. ऐव्हाप. इन्द्राबहस्पतो 133. 3. **ਵੲ** 3. 7; 5. 13; 137. 39. Cf. ऋनिष्ट. **देशान** 36. 15; 51. 8; 115. 2; 116. 8.

**उग्र** 51. 8.

**उत्तमराची** 135, 9, **उद** ङ्का 56, 13, **उदान** 3. 15: 72. 42. **उपत**च्च 74. 8. **उर्वश्रो** 69, 20, उग्न: काच्य 139. 6. **उषस** 101. 2. Cf. ऋो-षसोः **च्छत** 3. 4, 7; 6. 20; 90. 5; 99. 2; 137. 39. **च्छत** 74. 15²; 99. 2; 101. 2; 106. 7. Cf. ऋार्तव. **च्छिष** 2. 1; 58. 4; 67. 2, 3, 27; 68, 26. Cf. ऋषिय एकि **एकर्षि** 67.27. Cf. च्छु बि. तपस् 90. 5, 9. ऐन्द्र 2. 40; 92. 2. Cf. 'तार्च्य 73. 7. इन्द्र-ऐन्द्राय 5. 3; 6. 36. Cf. 133. 3; 135. 9. इन्द्रायोः 133. 3. **श्रीषसी** 93. 9; 101. 1, 2; 135. 94. Cf. उषस् काम 5. 7<sup>2</sup>; 45. 16<sup>2</sup>; 76. 18; 81. 31. **勇衰** 1. 30. **क्रव्याद** 22. 9; 43. 16; 70. 10, 12; 71. 1, 3, 6; 82. 21<sup>2</sup>, 97. 6. गन्धर्व 40. 14; 49. 12; 56. 13; 106. 7. गुह्या 74. 10. चन्द्र 49. 12; 100. 2; जामि. 116. 8; 119. 3; 135. 9. व्हेवजोक्त4. 13. Cf. लोक चन्द्रमस् 42. 17; 56. 7; देधिषवा 3. 5; 137. 37. 93. 8; 100. 1.

चिवर्ष 74. 8. चित्रसेन 74. 8. जामि 34, 15, Cf. देव-जामि. **जातवेदस** ३. 1. 4; 6. 1, 11; 40, 13; 45, 11,  $14; 70. 1^{3}; 72. 14;$ 84. 1; 95. 3; 96. 3; 108. 2; 128. 2; 130.  $2^2$ ; 131.  $2^2$ ; 133. 6. तच 74. 8. तच्च 28. 1; 29. 1; 32. 20; 56. 13. तत 88. 10. 24. ततामह 88. 9, 24, 25. ्**त्वष्टर्** 124. 2<sup>2</sup>, 3, 4, **5**; **द्दिष्टि** 5. 13. **श्रोषधि 73.** 5; 74. 6; देव 1. 9, 11, 13. 15, 17, 19, 20, 23; 3. 10; 5. 12; 6. 9, 11. 26<sup>2</sup>; 40. 13; 47. 11; 49.  $6^2$ ; 56. 7; 61. 11; 70. 6; 73.  $18^2$ ; 74.  $12^2$ , 19; 82. 13; 89. 12<sup>3</sup>, 18: 104.  $2^2$ ; 106.  $7^2$ ; 115. 2; 124. 4, 5; 128.  $4^2$ ; 129. 2; 133. 6<sup>2</sup>; 135. 9<sup>3</sup>; 137. 11; 139. 26. Cf. the following words. **टेवी** 22. 9; 33. 9. **देवजन** 73. 5. देवजामि 74. 10. Cf. दिव 141. 32, 33.

The state of the s

١,

देवीभ्यस्तनभ्यः ५, १३, **देखा** 3. 1 : 89. 1. बावाप्थिवी 44.34:59. 2, 28; 74. 6. 15; 115. **पिच्य** 69. 1. 2; 135. 3; 137. 41<sup>2</sup>. **दो** 3. 3<sup>2</sup>; 6. 5, 10: 24. 42; 49. 12; 70. 6; 88. 8<sup>2</sup>; 91. 1; 97. 8; 98. 2<sup>3</sup>; 115. 2. **धन्वनारि** 74. 6. धमे 74. 5. Cf. ग्रधमे. **धातर्** 56. 17; 115. 23. **नच्च** 49. 12; 82. 11<sup>2</sup>; 93. 35; 94. 7; 128. 1, 2; 135. 9. **नारशंस** 89. 1. निर्म्होति 18. 1; 47. 16<sup>2</sup>; 97. 1, 7, 8. Cf. नेर्चात, नैर्ऋत्यः नुमण्स् 65. 15. नेर्च्छत 81. 21. Cf. नि-र्ऋति. नैच्छेत्य 97. 8. Cf. नि-ऋति. **पराग्वसु** 3. 6; 137. 38. **परि**पर्ण 122. 2. **पजेन्यपत्नी** 106. 7. **पवेत** 51, 7, **पशुपति** 51. 8. **पावक** 73. 12. पितर: 1.9,12,14.16,17, प्रततामह 88. 8. 24, 25. 19, 21, 22; 45. 14; 49. 6; 61. 9; 73. 6; 83. 1, 26, 35; 84. 1, 11, 16, 17; 88. 1, 14,  $15^2$ , 18, 21,  $25^2$ , 29; 89.  $1^2$ , 6,  $12^3$ , 17,  $18^2$ ; 138. 14. पितामह 73. 6.

पित्देवत्या (sc. त्राज्ञ- ' ਗਿ) 4. 12. **पितमेध** 80. 1. पिञ्चपवीतिन् 87. 26, 30; 88. 7. 29. पिशाच 25. 32. पुरख**जन** 78. 5. प्रवर्त्वस 95. 3. पष्टि 3. 12<sup>2</sup>; 51. 11; 74. 18; 106. 6. 7. पर्गाक 20. 3. पूर्त 3. 7; 137. 39. पुषन् 2. 1; 3. 10; 45. | ब्राह्म 92. 1. 16; 78. 10<sup>2</sup>; 133. 3; ब्राह्म्य 79. 32. 137. 18. Cf. **पीच्या**. पश्चिती 2. 16; 6. 5, 10; भद्रा 39. 9. [49, 12; 88, 10<sup>2</sup>; 91.] **भर्य** 56, 13. **Cf. ज्रभय**. 4; 98. 2<sup>3</sup>; 103. 2; भरत 71. 6. 137. 11. चिद्ध 32. 21; 35. 4, 8. पीष्ण 92. 4. Cf. प्रवन् . ਸ਼ਗ਼ 106. 7; 124. 2, | 3, 4. प्रजापति ३३. 9; 49. 6; भुवनपति 116. 2. 59. 19; 72. 18, 27, 28, भवां पति 116. 12. 32; 73. 2<sup>2</sup>; 73. 11; 74.; भूत 56. 13. 2, 18; 116. 8: 124. 4. भृति 3. 11<sup>2</sup>; 51. 11; Cf. प्राजापत्य, ब्रह्मप्र-जापतोः प्रिंपतामह 73. 6. **प्राण** 3. 15; 47. 16; 72. 42; 74. 20; 92. 13. 12; 86. 30; 87. 1, 9, प्राजापत्य 79. 33; 102. 2; 106. 6; 127. 2, 9. Cf. प्रजापतिः बृहस्पति 3. 82, 10; 9. मनस् 88. 29; 89. 14. 9; 20. 5; 47. 16; 65. मनसस्पति 117. 2.

137. 11. 15, 40. Cf. इन्द्राबहस्पती. बृहस्पतिशिरस्(sc.श्रो दन) 4º. 15. ब्रह्मण्यति ३. २. ब्रह्मन m. 6. 17; 56. 13; 74. 3; 135. 9; 139. 26. ब्रह्मन् n. 3. 1; 6. 11; 46. 55; 49. 7; 90. 9; 96. 3; 97. 6, 84; 125. 2; 135. 9. ब्रह्मप्रजापती 139. 6. ब्रह्मवचेसिन् ४. 18. भग 128. 4; 133. 3. **भव** 51. 8. े **भरदाज** 47. 12. भाव 74. 12. भुव 116. 2; 128. 4. भुवन 116. 2; 128. 4. 74. 18. भि 70. 6; 98. 2<sup>2</sup>; 136. ੈ; 137. 24. Cf. **ਮੀਸ**. **भमिपति** 126. 2. भूग 137, 25, भुग्विङ्गरसः 94. 4; 139. 6. Cf. भम्बङ्किरोवित् under 2. भीम 38. 12. 16. 14; 108. 2; 128. 4; मना 107. 1, 2.

मन् 106. 7. मदत 41. 3; 97. 8; 127 7; 128. 4; 133. 3. Cf. मार्त. महादेव 51. 8. महाभतानि <sup>19, 31</sup>. मासम्ब 93. 36; 129. 1. मातिर्यन 98.2; 135.9. मातनामन् 8. 24; 26. 29; 94. 15; 95. 4; 96. 3; 101. 3; 114. 3; 136. 9. **मार्**त 45. 12; 127. 2, 7; 141. 41. Cf. मक्त. मार्खेव 56.13. Cf. मत्य मार्खेजय <sup>56, 13,</sup> मित्र 6, 17, मित्राव**र**णा 56. 2, 3; 57. 4; 133. 3 महा 74. 5; 97. 8<sup>4</sup>; 117. 2;135.9<sup>2</sup>. Cf. **मार्त्यव** मेधा 74. 9. यच 93. 3; 95. 1. यता <sup>39. 9²</sup>. चम 62. 21; 82. 42; 84. 2; 116. 8. Cf. **याम** यातु 106. 7. चाम 81. 34; 83. 16. Cf. **यम**. योगचेम 56. 13; 114. 2. **रचस** 3. 9<sup>2</sup>; 44. 38; 47. 16; 68. 26; 87. 16; 130. 2<sup>2</sup>; 131. 2<sup>2</sup>. Cf. राचस. र्चोदेवत्या (sc. ग्राज्ञ-ति) 4. 12. राका 1. 29. राचस 10%. 7. Cf. र्चस् राध 106. 7. राइ 100. 1.

₹ 50. 14;51.8; 129.2.  $128. \ 4^2$ ; 133.3; 135.9. **ब्हा:** 42. 17; 59. 29; 68. 2; 92. 14. **क्रप** 72. 42. **लोक** 81. 31. वनस्पति 73. 5; 74. 6; 91. 1; 125. 2; 135. 9<sup>6</sup>. **93** 5. 2; 47. 16. वस्ण 3. 3<sup>3</sup>; 6. 17; 26. विद 56. 7; 67. 8; 125. 2. 39; 32. 7<sup>2</sup>; 41. 3; 46. विवालत 46. 34; 82. 36; 55; 65. 14; 97.  $8^2$ ; 116. 8; 127. 3; 135. वैश्वालिय 56. 13. 92. Cf. वाहण, मि- वैश्रवण 25. 34; 74. 3. चावरणाः वसव: 42. 17; 68. 1; 92. 14; 108. 2 वाचस्पति 41. 15. वात 90. 25; 91. 1; 117. 3,  $4^3$ ; 118. 1; 127. 5. वानस्पत्ध<sup>73, 5</sup>• वायव्य 127. 2, 5. বাথ 49. 12; 56. 7; 116. 8; 117. 2; 119. 3,  $4^2$ . 5; 127. 5; 135. 9. वाहण 92.8; 127. 2, 4. वासुकि 74. 8. वास्तोप्पति 43. 133; 74. 2. वास्तोष्पतीय 8.23; 43.4. वास्तोष्पत्य 43.5; 120.9. विद्या 74. 9. वित्ति 106. 6. विधा 74, 15<sup>2</sup>. विनत 116. 2. विप्र 108. 2<sup>2</sup>. विश्वकर्मन् 137. 25. विश्वानि भतानि 56. 13; 74. 3. 59. 1; 68. 2; 73. 15;

Cf. वैश्वदेवी. विष्ण 1. 37; 2. 32; 3. 10; 6. 14; 49. 14; 133. 3. वी**रध** 73. 5. 86. 29. वैश्वदेवो 62. 21; 73. 13, 14, 16, 17. Cf. **有褶** ' देवाः विश्वा**नर्** 31. 5. **बाधक** 102. 2. व्यान 3. 15; 72. **42.** व्रत 56. 7<sup>3</sup>. व्रतपति 6. 19; 42. 17<sup>2</sup>; 56.  $6^2$ ,  $7^7$ . व्रतपत्नी <sup>56, 7,</sup> त्रातपत 73. 7. ब्रामा 39. 5. भूता**र्**ग 116. 2. भू वुंजय 56. 13. श्रम 128. 4. भूर्व 51. 8; 128. 4. श्वान्तिवा <sup>39, 9,</sup> शान्ता 39. 9. श्चित 39. 5. श्र**नासीर** 106. 8. **मूलाग** 56. 13. श्रद्धा 74. 9. श्री 74. 9, 18; 106. 6,7<sup>4</sup>. सत्य 3. 4, 7; 6. 20; 90. 5; 99. 2; 137. 39. विश्व देवा: 6.9; 56. 13; सप्तर्षय: 59. 26; 73. 8; 93. 34; 125. 2; 127. 1. 74. 3, 15; 115. 2<sup>3</sup>; समंदधान 135. 9.

समा 102. 1. 2, 32. समान 3. 15; 72. 42. **समद्र** 3. 3<sup>2</sup>; 18. 38; 74. 6. Cf. सामुद्ध. सम्ध 5. 7<sup>2</sup>. सर्खती 45. 16. सर्खन्त 133. 3. सर्पे 49. 12. सर्वकाम 45. 16. सर्वगण 45. 16. सर्वपुरुष 45. 16 सर्ववोर 45. 16. सर्वाणि भूतानि 56. 13; 74. 3. **सर्वे देवा:** 56. 13; 73. 5; 74. 3. सवितर 2. 1, 33; 3. 2; 9. 9; 44. 39; 67. 27; 91. 3, 6; 115. 2<sup>3</sup>; 124.

4; 128. 3, 4; 133. 3; 137. 18. Cf. सावित्री. सहस्रपोष 3.13; 74. 18; ॰पोषा 24. 20. सहस्राच 30. 18. सामुद्र 19.9. Cf. समुद्र. **सार्**खत 81.38; 83.16; 92. 5. Cf. **सरसरस्वती**, सर्खन्. सावित्री 9.7; 17.32; 56. 8;139.10. Cf.सवितर्. सिनीवाली 1. 30. सिन्धु 1. 5. सीता 106. 7. सर्च 42. 17; 49. 12; 56. 7; 72. 28; 89. 1; 91. 1, 2; 98. 2; 116. 8; 119. 3, 5. Cf. सीर्थ. सोम 4. 2³; 5. 1; 33. 7²; | हाहाइह 56. 13. 68. 10<sup>2</sup>; 73. 8; 74. 3 74. 9, 18.

15; 78. 10<sup>2</sup>; 89. 1, 6; 97. 8; 128. 2, 3,  $4^2$ ; 133. 3; 135. 9<sup>2</sup>. Cf. सीम्य. सीम्य 74. 16; 92. 3. Cf. सोम. सीर्च 79. 31. Cf. सर्च. सीविष्टकत ४, ४; ४५. 7; 73. 12. Cf. स्विष्टकृत्. **स्थोना** ३९. ५. **स्वर्** 133. 3. **खिंत** 56. 14. स्विष्टकृत् 5. 4, 12; 6. 342; 45. 4. Cf. सी-विष्टकृतः **स्विष्टि** 5. 13. हविष्कृत् २. ६. हव्यवाह 71. 1.

# 2. Names and designations of priests, teachers, and other persons.

अनध्यर्थ 62. 16. अत्राह्मण 74. 12; 91.20. Cf. त्राह्मणः त्रमन्त्रविद् 73. 17. ऋविपञ्चित् 73. 17. ऋशोचिय 73. 17. श्रोचियः त्राचार्य 46. 14, 31; 56. 17; 63. 24; 92. 32; 140. 18 (plur.); 141. 10, 27, 29. त्रायुधियामणी 15. 8. ऋषिय see under 1. इष्फालि 138. 16. **उदह**त् 60. 16, 25. उदाहार 75. 13. **उपरि**बभव १. 10; 80.54. | कवि 108. 2.

**ऋित्र 67. 1; 72. 44; कार्यमाण** 53. 9. 73. 4, 13; 92. 32. त्राषेय एक वि एकराज 17. 11. एकि घिं 67. 27. एके 63. 2, 26; 67. 4, 10, विचय 12. 16; 16. 3. 7, 14; 72. 22; 81. 32; 82. 24, 34; 86. 13; 87. 15; 89. 4; 138. 15; 139. 22. **कर्तर** 67. 13; 70. 15; 82. 42; 92. 19; 94. गुद् 141. 30. 40. 16; 108. 3; 112. 2; गृहपति 24. 13; 70. 9. 128. 5: 136. 10.

उपाध्याय 10.7; 141.28. बाङ्कायन 9.10; 22.13. की नाश् 20. 4. ऋषि see under 1. Cf. की रूपिथ 9. 10; 63. 27. कीशिक 9. 10, 11; 46. 16; 68. 37. Cf. यवन् की शिक 25; 17. 19, 28, 31, 32; 57. 2. 5, 11. 17, 19; 80. 49; 82. 27. गार्ग्य ५. 10; 13. 7; 17. 27. गृहपत्नी 23. 5; 24. 15. यामोण 11. 9.

चाएडाल 141. 38. जारिकायन १, १०, तदाइ: 17. 31. दर्भाहार 1. 24; 61. 38. दात्र 60. 11, 13. 15; 63. 22, 28; 65. 15; 66. 20, 27; 67. 13, 15<sup>2</sup>, 19; 68. 1, 2, 23, 24; 90. 7<sup>2</sup>, 12<sup>2</sup>, 16<sup>2</sup>; 92.  $26^2$ ,  $29^2$ . टास 84.7; 89.4; 90.18. **टासो** 89, 9, **टोचित** 59. 27. देवदर्श्चिन् ९५. ७. धार्तराष्ट्र 20. **6.** नापित 54. 1. पत्नी 6. 17, 18; 20. 16; 44. 18; 60. 15, 20, 27, 32; 61. 17; 67. 16; 69. 4, 5; 77. 16; 80. 44; 88. 12<sup>2</sup>, 19, 22, 24; 89. 5. पारिव्राजक 92. 10. **पार्थश्रवस** 9. 10; 17. 27. **पिप्पलाद** 9. 7, note. पुरोहित 47. 16. पीरोडित 17. 30. **प्रादेशिक** 94, 17; 120. 13; 126. 13. प्रेषकृत् 26. 4; 39. 15, 21; 87. 5, 12. ब्रह्मचारिन 46. 14: 55. मर्खे 106. 7. 14; 56. 12, 14, 17; 59. 18, 27; 67. 11; 82. 46; 135. 9; 140. 13; 141. 31.

17. 6; 34. 7; 54. 21; **यजमान** 4. 14. 15. 16<sup>2</sup>, 60. 1: 67. 18; 68. 4. 5, 7; 75, 13, 18; 77. 2, 6; 82, 5, 9, 12; 83. 32; 94, 2; 126, 2; 137. 33, 37,  $40^3$ ; 140, 4; 141. 7. ब्रह्मविद् 73. 18. **ब्राह्मण** 6. 23, 26; 13. 7; 17. 19. 24; 24. 10; 43. 14; 50, 15; 53, 10; 54. 22; 57. 1, 4, 10, 16, 19; 61. 10; 65. 15; 67. 1; 68. 26, 40; 73. 18; 74. 11, 12; 75. 9; 80. वस्याम: 1. 1; 141.1,24. 48; 82. 27; 83. 31, 35; विज्ञायते 60. 6; 75. 5; 89. 2, 3, 11; 91. 18, 20; 92. 21; 93. 12; व्यक् 91. 19. 94. 16; 104. 1; 120. 12; 126. 12; 136. 12; 140. 17, 21. **ब्राह्मणायन** 33.19; 78.8. भागनि 9. 10; 17. 27. भम्बङ्किरोविट 63. 3; 94.3. Cf. भृत्वक्रिर्स: under 1. मनुष्य 61. 10; 82. 13; 89. 123, 18; 104. 22; **श्रीनिक्**न 85. 8. 105. 1; 106. 7; 130. 2; 131. 2. मनुष्याधम 63. 2. महागृद्ध 17. 16. मृद् माउर् 138. 16. मानुष 106. 7. ब्रह्मन् 2. 18; 3. 5, 8³; मानुषी 93. 18; 111. 1.

17; 60, 21; 68, 7; 73. 15; 74, 16; 125, 25, **यज्ञपति** 108. 2. युवन् काँशिक 🦠 11. Cr. की शिक **राजन** 3. 15; 13. 4; 15. 2, 9, 11; 16. 4: 17. 1; 71. 1; 94. 2, 17; 100. 1: 116. 3<sup>7</sup>; 120. 13; 126. 2, 13; 128. 2. 32, 4<sup>6</sup>; 135. 9<sup>4</sup>; 140. 1, 4, 10, 13, 22; 141. 31. राजपुत्र 17. 14. 87. 2; 138. 5, 13. व्याखास्थामः 67. 5; 80. 1; 140. 1. **वैद्धा** 15. 7; 17. 18, 19; 57. 3, 6, 12. 18, 19; 80. 50; 82. 27; 94. 17; 120. 13; 126. 13. श्वध्म 8.17; 50. 15. **羽**建 73. 18; 141. 39. Cf. महाशद्भ. श्रीविय 89. 8; 91. 18, 19. Cf. **त्रश्रोविय**. संभ**ल** 75. 8. सार्चि 15, 11, Cf. सार्ववैदिक 67. 7. स्नातक 13. 4. होत्र 45. 11.

#### 3. Solemn words in sacrificial formulas.

च्यों 3. 4. 11. 12. 13. 14; **रुहत** 91. 12. 5. 13<sup>2</sup>; 9. 9<sup>2</sup>; 55. 13<sup>2</sup>; 69.  $23^3$ ; 70.  $6^2$ ; 90. 18<sup>2</sup>; 91. 6, 16; 92. 13. **कर्त्** 91. 11. जनत 3. 4, 14; 55. 13; 69. 23; 70. 6; 90. 18; 91. 9; 92. 13. द्राहा 16. 19. **भवस** 3. 4, 12; 5. 13<sup>2</sup>; 90. 18; 91. 7; 92. 13. भूर 3. 4, 11; 5. 13<sup>2</sup>; 55. 13; 69. 23<sup>2</sup>; 70. 6; 90. 18; 91.  $6^2$ ; 92. 13. **महत्** 91. 13.

वष्ट् 1. 20; 5. 13. वृधत् 91. 10. श्रम् ३. ११, १२, १३, १४; 49. 12<sup>10</sup>; 85. 14; 91. 15; 117. 2°; 129. 2°; 135. 9. **स्वर** 3. 4, 13; 5. 13<sup>2</sup>; 55. 13; 69, 23; 70, 6; 90. 18; 91. 8; 92. 13. 55. 13; 69. 23; 70. 6; स्वधा 1. 21; 45. 14; 73.  $6^3$ ; 82. 21; 84. 1; 88. 1, 13. **खाहा** 1. 20; 4. 1, 2, 11; 5.  $7^5$ , 12,  $13^{12}$ ;

22. 9; 45. 11, 14; 56. 6, 7, 17; 72. 18, 27<sup>2</sup>,  $28^2$ ,  $42^3$ ; 74,  $15^2$ ; 78. 10<sup>4</sup>; 81. 30, 31<sup>3</sup>; 84. 1; 88. 1; 91. 6, 7, 8. 9, 10, 11, 12, 13, 14, 15; 92. 31; 94. 14; 95. 3; 96. 3; 97. 4, 6; 99. 2; 100. 2; 101. 2; 102. 3; 103. 2; 106. 6; 113. 2; 114. 2; 116. 2<sup>7</sup>, 3<sup>7</sup>; 117. 2; 124. 2, 3, 4, 5; 125, 2; 128. 2; 129. 2; 130. 2; 131. 2: 135. 9<sup>10</sup>

# 4. Astronomical, chronological, and geographical terms.

6. 1. 9, 11; 16. 18;

**ब्रन्तदेश** 49. 9; 74. 7. अभिजित 139. 1. **,त्रमावास्था** 1. 30; 2. . 2; 5. 3. 6; 21. 20, 23; **उदगयन** 67. 4. 69. 2; 83. 8, 13; 87. 2; 94. 7. √अवनत्त्व 27. 30, 33; 28. | कृत्तिका 47. 11. 5; 31. 28. 캠핑리퍼 140. 2. **정말학** 19. 28. अहोराचे 42. 17; 58. 20.। विहायणी 12. 8. श्रीययण 74. 13. त्राग्रहायणी 10. 22; 24, 24, त्रामावास्य ६. ३५.

अनिर्द्ध see under 1. | अवाढा: 41. 10 (पूर्वाः); 41. 11 (**उत्तर**ぼ)・ **इंदावत्सर्** 42. 15, 17; 68. 35. 22. 8<sup>2</sup>; 25. 27; 31. 28; / **32** 5. 12; 74. 13; cf. also under 1. कात्तिकी 75. 2. यीषा 74. 21. निक्ट see under 1. अष्टका 138. 1², 14. 16. √ चन्द्रमस see under 1. चित्रा 18. 19;23. 12; 75. 4. दर्भ 24. 18. दर्शपर्णमासी 6. 29, 30; 80. 26. टार्भ 24. 18.

51. 4; 61. 3; 68. 38; 74. 7; 80. 53; 84. 15<sup>2</sup>. 16; 86. 3; 98. 2; 116.  $3^7$ . दि**श** 8. 3; 51. 3; 66. 8; 127. z, b. नज्ञ see under 1. Cf. पाप॰, पुं॰, and पुंना-मधेयः निटाघ **83.** 7. परिवत्सर 42. 17. पापनचच 46. 25. Cf. नच्य. पार्वेग 5. 4. प्नच्च 35. 2. नचन पंनामधेय (sc. नचत्र) 33. 20. आतंव 106.7. Cf. ऋतु. | दिश् 8. 3; 49. 7, 9; पीर्णमासी 1. 29; 5. 5;

72. 26; 94. 7. पीष 141. 24. **पीषी** 141. 5, 42. **पीष्य** 139. 24. प्रदिश 106. 7. **प्रोष्टपद** 140. 2. **प्रीष्ठपदी** 141. 2

18. 1; 21. 25; 24. 23; फल्गुनी 75. 5; 139. 14. मधा 75. 5. माध 83. 5; 141. 24. मार्गशीर्ष 141. 24. मल 46. 25. वार्षश्रतिक 10. 19. वैशाखी 75. 2.

श्रास्ट 58. 21; 74. io, 21; 83. 6. श्रवण 140. 3. **श्रावण** 92. 9. **श्रावणी** 141. 2, 5 संवत्सर 42. 17; 72. 21. संवत्सरतमी 72. %...

#### 5. Designations of literary works, and sections, chapters, verses of the same.

ब्रधाय 38. 23. **त्रानवाक** 8. 23, 25; 63. 21, 22; 69. 7; 79. 16; 98. 3; 139. 11. ग्रर्धर्च 56. 10. Cf. मृच. **ग्रामाय** 1. 1. 2. **च्याच** 5, 7; 72, 18; 76. 31<sup>2</sup>; 77. 5; 135. 9. काल्ध 141. 34. गाधा 135. 9. **इन्द्रस्** 3. 10; 68. 1, 2<sup>3</sup>; 69. 23. **हान्द्रस** 141. 34. निगम 91. 20. **पन्क**: 56. 9; 82. 29. **पर्याय** 58. 23. प्राम् 38. 24. **ब्राह्म**णं 1. 2, 3, 6; 6. 22; 58.4; 80.2. Also 6. 26, note. ब्रह्मीयं 38. 25.

मन्त्र 1. 2, 3, 6; 39. 31; यजुस् 68. 37<sup>2</sup>. 63. 12. Cf. 現मन्त- (七宮内で 5.7; 96. 33. विद under 2. मन्त्रोत्त 8. 14; 19. 22, 26; 21. 11; 23. 14; 24. 14; 26. 14, 18, 22; 26. 35, 36, 37, 43; 27. 13; 29. 24; 31. 18, 22, 28; 32. 5, 8; 34. 14; 35. 8, 11, 20; 36, 26, 39; 38. 29; 39. 5, 18; 42. 23; 43. 9; 46. 7, 21, 30, 42, 44; 47. 20; 48. 3, 5, 8; 52. 15; 55. 2; 58. 10; 59. 16. 20; 61. 1, 14; 62. 1, 11; 63. 4; 64. 18, 25; 65. 3; 66. 1, 10, 23, 29; 71. 4, 18; 77. 11, 23; 80. 4, 48; 82. 26; 84. 6; 86. 3, 21.

**स्रोक** 6. 34; 68. 36; 74. 12. संप्रदाय 1. 7. सामन 89. 6; 96. 3; 108. 2. **सत** 7. 14; 9. 1; 10. 13; 19. 28; 20. 8; 27. 22; 53. 7, 13; 54. 5; 63. 19, 20; 64, 27; 65, 9; 66. 26; 67. 19; 68. 3, 25; 97.7; 99.3; 100. 3; 102.4; 104.3; 107. 1; 108. 1; 109. 5; 110. 4; 111.5; 113.3; 115. 2; 117. 3, 4; 118. 1; 123. 1; 124. 6; 126. 9<sup>2</sup>; 128. 3; 129. 3: 132. 1; 133. 1, 2, 7.

# Technical Designations of Verses, Hymns, Anuvākas, and Groups of the Same.

मंहोलिङ्गा: (sc. ऋच:) and महो-लिङ्गगण 32. 27; 52. 16; 58. 24.

त्रनुष्ठान्यः (sc. चूचः) 81. 42, 43. त्रपनोदनानि (sc. सूत्रानि) 14.14; 25. 22; 42. 22.

त्रपराजितानिकाते त्रपराजितगणः see under सांग्रामिकाणिः

अपां सूत्तानि 7. 14; 18. 3; 46. 29; 68. 39; 121. 1; 127. 10; 140. 20. Cf. Vāit. Sū. 24. 3.

त्रपाघं (sc. सूतं) 36. 22; 42. 22; 82. 4.

अभयानि (sc. सूक्तानि) and अभ-यगण 16. 8; 104. 3, note; 105. 1, note. Cf. Ath. Pariç. 34. 12, and 29.

श्रभिषेत्रगण 17.1. Cf. Ath. Pariç. 34. 30.

ऋभी वर्तोत्तमे (sc. ऋची) 16. 29.

**यानुमती** (sc. **ऋच्**) 23. 4; 42. 11; 45. 10; 82. 38.

श्रायुष्याणि (sc. सूत्रानि) and आ-युष्यगण 52. 18; 54. 11, note; 55. 17, note; 57. 31; 58. 3, note; 58. 11, note; 139. 7. Cf. Ath. Paric. 34. 4. श्राशापालीयं (sc. सूत्रं) 38. 11. Cf. Vāit. Sū. 36. 20.

ग्रासनीय (sc. ब्रह्मजप) 3.8;137.40. उत्तर् (sc. श्लान्ति) 9.11 (implied); cf. 9. 6, note.

उत्थापनगण 41. 8, note. Cf. Ath. Pariç. 34. 25.

**उत्थापन्यः** (sc. **सूचः**) 82. 31; 83. 20, 23; 84.13. Cf. Vāit. Sū. 37. 23.

एकपदाः (sc. ऋचः) 47. 41.

क्किमिवादाः (sc. च्हचः) 21. 11; cf. 66. 13.

कापिञ्जलानि(sc. स्वस्त्ययनानि) 46. 53, 54.

कामसूक्त 79. 28, note.

कुष्ठलिङ्गा: (sc. ऋच:) 28. 13.

कुत्याप्रतिहर्णानि (sc. सूक्तानि) and कृत्यागण 39. 7, note. Cf. Ath. Paric. 34. 2.

गणकर्माण (sc. सूत्रानि) and गण-कमागणो भेषज्यश्व 26. 33, note; 139. 7. Cf. Ath. Pariç. 34. 24.

गन्धप्रवादाः (sc. ऋचः) 13.12; 54.5. Cf. Vāit, Sū. 10. 5.

ग्रहणो (sc. च्रुच्) 29. 2.

चातनानि (sc. सूत्रानि) and

चातनगण 8.25;25.22;80.12;136.9. Cf. Vait. Su. 5. 10; Ath. Paric. 34.3. चित्रागण Ath. Paric. 34. 18. जीवा: (sc. ऋच:) 3. 4; 58. 7; 90. 22. Cf. Vãit. Sū. 1. 19. तकानाभानगण 26. 1, note. Cf. Ath. Paric. 34. 7. चिषप्तीयं (sc. सत्तं) 7. 8; 139. 10. दार्श्वः (sc. च्युचेः) 24. 18. दिग्युते (sc. ऋची) 14. 25; 50. 13. Cf. the बढ़ गण ibid. in the notes, and Ath. Paric. 34, 16. दःखन्नाभ्रनानि (sc. सुतानि) and दः स्वप्ननाशनगर्म 46. 9, note. Cf. Ath. Paric. 34. 8. देवप्रीयगण Ath. Paric. 34. 15. देवहेडन (sc. ग्रन्वाक) 46.30; 60.7. Cf. Vāit. Sū. 23. 12. धातर्थाः (sc. ऋच:?) 35. 16. धानासिङ्गाः (sc. ऋचः), implied in **सलिङ्गाः** 85. 27. भूवे (sc. ऋची) 43. 11: 136 7. निधनानि (sc. सूक्तानि? ६६ ३०, ४1. नैर्ऋतं (sc. सूत्तं?) 81. 21. पञ्चापत्यानि(sc. सुक्तानि) and पञ्चा-पत्यगण 47. 8, note. Cf. Ath. Pariç. 34. 21. पत्नीवन्तगण् 59. 18, note. Cf. Ath. Pariç. 34, 19. परिधापनीचे (sc. ऋची) 79. 13. पिप्पनादिशान्तिगण् 9.7, note. Cf. Ath. Paric. 34, 20. पाप्पहन् and पाप्पगस् 30. 17, note. Cf. Ath. Paric. 34. 6. पृष्टिका मन्त्रा: 19, 1, note. पुर्व (sc. स्कं) 7. 8; 10. 1; 11. 1; 12.10; 14.1; 16.5; 18.1, 19; 32.28. पूर्वा (sc. शान्तिः) 9. 10; cf. 9.6, note. प्वापरं (sc. मुक्तं) 79. 28.

प्रसर्जनी (sc. ऋच्) 29. 5.

बहच्चान्तिगण 9.2, note. Cf. Ath. Pariç. 34. 26. **ब्रह्मगवी** 48, 13, भरद्वाजप्रव्रक्तं (sc. सक्तं) 47. 12. भीमं (sc. सुक्तं) 38. 12, 16. मधुलालिङ्गाः (sc. ऋचः) 29. 15. महाशान्ति 9. 5, note; 39. 7, 27; 43. 5; 44. 6; 46. 7; 69. 7. मातली 55. I, note. मातनामानि (sc. सत्तानि) and मात्रगण 8. 24; 26. 29; 94. 15; 95. 4; 96. 3; 101. 3; 114. 3; 136. 9. Cf. Vāit. Sū. 5. 10, and Ath. Paric. 34. 4. मार्तानि (sc. सुत्तानि) 26. 24; 30. 12; 40. 7; 41. 1. मुगारसूक्तानि and मुगाराणि 9.1; 27. 34. मोहनानि (sc. सत्तानि) 14. 17. रचोच्चाणि (sc. संतानि) 126. 9. र्बोह्ण (sc. ऋनुवाक) 8.25; 44.16. रसप्राग्ननो (sc. ऋच) 21. 21. Cf. Vāit. Sū. 21. 20; 30. 6. बुद्धगण्, see under दिग्यते. रोहितानि (sc. सक्तानि) 99.4. Cf. AV. xix. 23. 23. रोद्वगण 50. 14, note. Pariç. 34. 17. **लघुशान्तिगण्** 9. 2, note; 9. 4, note. Cf. Ath. Paric. 34. 27. **नाचानिङ्गाः** (sc. ऋचः) 28. 14. वर्चस्थानि and वर्चस्थगण 10. 24, note; 11. 19, note; 12. 10; 13. 1, note; 52. 20. note; 139. 15, note. Cf. Ath. Paric. 34. 10 and 29. **वस्त्रसांपदी (sc. ऋच**) 21, 12, वाचस्पतिलिङ्गाः (sc. ऋचः) 41. 15. वास्तोष्यतीयानि and वास्तोष्यत्या-नि (sc. मुक्तानि), also वास्तुगण 8. 23; 43. 4, 5; 120. 9. Cf. Vait.

Sv. 5. 10, and Ath. Pariç. 34. 5.

विश्वकर्म and विश्वकर्मागण 7. 8, note; 139. 7. Cf. Ath. Pariç. 34. 23.

वृषालङ्गाः (sc. ऋचः) 29. 15.

वेदप्रपद: 3.4. Cf. Grhyasamgraha 1. 96.

वैश्वानरीये (sc ऋची) 31. 5.

व्याहृतय: 72. 37; 73. 4.

शंतातीयं (sc. सूत्रं) 9. 4, and note. शं नो देवी 9. 7; 26. 23; 140. 5.

शंभुमधोभू (sc. सूक्ते) 9. 1. 4; 18. 25; 19. 1; 41. 14; 43. 12. Cf. Vāit. Sū. 10. 19.

श्रमंत्रमंगण Ath. Pariç. 34. 14. श्रान्तिगण 9.2, note; 9.4, note; cf. Ath. Pariç. 34. 26 and 27. Still another श्रान्तिगण 9. 7, note; cf. Ath. Pariç. 34. 1.

भान्तियुक्तानि 9. 6. भुभनी 78. 13; 79. 25.

संरक्षणानि (sc. सूत्रानि) 14. 26.

संग्रामिकाणि (sc. सूतानि), त्रप-

राजितानि (sc. सूतानि), and अपराजितगण 14. 7, 26, note; 16, 4, note; 139. 7. Cf. Ath. Paric. 34. 13.

संनत्य: 5. 8; 68. 37; 72. 37.

संप्रोचर्खी (sc. ऋची) 40. 9; 80. 42; 83. 17.

सिंबजानि (sc. सुतानि) and सिंब-जगण 18. 25; 24. 46. Cf. Ath. Paric, 34. 22.

सांमनस्थानि (sc. सूत्रानि) 12. 5. सार्खताः (sc. ऋचः?) 81. 38.

साविचो (sc. ऋच्) 9. 7; 17. 32; 56. 8; 139. 10.

स्नानीया: (sc. ऋच:) 46. 17.

स्वस्ययनानि (sc. सूतानि) and स्वस्ययनगण् 8. 2; 25. 36; 26. 28; 82. 47; 139. 7. Cf. Ath. Pariç. 34. 11.

हरिख: (sc. च्छच:) 80. 35; 82. 31; 83. 20, 23; 84. 18. Cf. Vāit. Sū. 37. 24.

हिर्**खवर्णाः** (sc. ऋचः) 90. 9.

# List of Mantras, Gāthās, Çlokas, Prāiṣas, and Other Formulas.\*

त्रंशो राजा विभजति 71. 1.

च्चच खन्वप केश्रमश्रुरोम 54.1; cf. Pār.Gr. ii. 1.21; Āçv. Gr. i. 17.17.

श्रविवेपं दुःष्वध्यं 58. 1.

**श्रकृ**चत 20. 16.

**त्रवाम** 20. 17.

श्रमय इन्द्रागिभ्यां वास्तोष्पतये etc. 74. 2.

श्रमचे च प्रजापतचे च राची 73. 2. श्रमचे जुष्टं निर्वपामि 2. 1.

**श्रुपये त्वा जुष्टं प्रोचामि** 2. 15; cf. Kāty. Çr. ii. 2. 11.

श्रमये ला परिद्दामि ब्रह्मणे ला परिद्दामि etc. 56.13; cf. Çat. Br. xi. 5. 4. 3; Āçv. Gr. i. 20. 8; Çānkh. Gr. iv. 18. 2.

श्रमये स्वाहा कामाय स्वाहा को-काय स्वाहा 81. 31; cf. Āçv. Gṛ. iv. 3. 26.

स्पये खाहा प्रजापतये खाहा 72.27. स्पिनापि: संसुज्यते 108. 2; cf. RV. i. 12. 6; SV. ii. 194; TS. i. 4. 46. 3; iii. 5. 11. 5; v. 5. 6. 1; TB. ii. 7. 12. 3; MS. iv. 10. 2, 3; Kāṭh. S. xv. 12; xx. 14; xxxìv.19; Kap.S. vii.6; xLviii.1. अपिर्जनिवाह्यं जायामिमामदात् etc. 78. 10.

श्रमीषोमा य श्राइतिं 5.1; RV i. 93. 3; TB. ii. 8. 7. 10.

श्रपीषोमास्यां (sc. जुष्टं निर्वपामि) 2. 2.

त्रपीषोमाभ्यां दर्शने 73. 11.

ऋपोषोमा संवेदसा सङ्गती 5. 1; RV. 1. 93. 9; TS. ii. 3. 14. 1; TB. iii. 5. 7. 2; MS. i. 5. 1; iv. 10. 1; Kāṭh. S. iv. 16.

स्रिंग गृहपते सुगृहपति रहम् 70.9; cf. RV. vi. 15. 19; VS. ii. 27 (also Kāṇvaçākhā, p. 59 of Weber's ed.); TS. i. 5. 6. 4; MS. i. 4. 2; i. 15. 14; Çāñkh. Çr. iv. 12. 14; Çat. Br. i. 9. 3. 19.

अप्रे जातवेदः श्तं ते सहस्रं त उपावृतः 72. 13, 14; cf. VS. xii. 8; TS. iv. 2. 1. 2; MS. i. 7. 1; ii. 7. 8; Kāṭh. S. xvi. 8; xix. 11; xxii. 12; Lāṭy. Çr. iii. 5. 11.

<sup>\*</sup> This list includes every passage quoted in the text of the Kāuçika, excepting the mantras of the AV. quoted by their pratīkas. For these see index D.

भ्रमे सं नी अन्तम 68. 31; RV. v. 24. 1; SV. i. 448; ii. 457. VS. iii. 25, 26; xv. 48; xxv. 47; TS. i. 5. 6. 2; iv. 4. 4. 8; MS. i. 5. 3, 10; ji. 13. 8; Kāṭh. S. vii. 1, 8; Kap. S. v. 1.

श्रमे उभ्यावर्तिज्ञाभे न श्रा ववृत्स्व 72. 13, 14; cf. VS. xii. 7; TS. iv. 2. 1. 2; MS. i. 7. 1; ii. 7. 8; Kāṭh. S. xvi. 8; xix 11; xxií. 12; Lāṭy. Çr. iii. 5. 11.

ऋषे व्रतपति व्रतं चरिष्यामि तच्छ-कियम् 56. 6; cf. VS. i. 5; ii. 28; TS. i. 5. 10. 3; MS. iv. 9. 24; TÄ. ix. 41. 3-6; Çāūkh. Çr. iv. 8. 6; 12. 8.

ऋषियासि ब्रह्मचारित्मम चापो १शान 56. 12; cf. Āçv. Gr. i. 22. 2; Çāñkh. Gr. ii. 4. 5; Gobh. Gr. ii. 10. 34. Pār. Gr. ii. 3. 2; Çat. Br. xi. 5. 4. 5.

ऋषेद्वास्थेन प्राश्चामि बृहस्पतेर्मुखेन 65. 14; VS. (Kāṇva-çākhā, Weber's ed. p. 58); Kāty. Çr., ii. 2. 20; Kāuṣ. Br. vi. 14.

श्रिक्करसां ला देवानामादिखानां 70 6; ef. VS. iii. 5; TS. i. 5. 3 1; MS. i. 6. 1. 2.

**अचुता बीरचुतमन्तरित्रम्** 98.2; cf. Kāuç. 35. 12 (the pratīka).

त्रिक्ट्रिण त्वा पविचेण शतधारेण । 2.34; ct. VS. i. 3.

त्रितमुष्टो देष्टा यो उस्मान्देष्टि 90. 6. त्रत्यासर्त्प्रथमा घोच्यमाणा 62.21. त्रत्र पत्न्यो माद्यध्वं यथाभागम् etc. 88. 19 (cf. under त्रत्र पितरो for parallel passage-).

अव पितरो माद्यध्वं यथाभागं etc. 88. 18; cf. TS. i. 8. 5. 1; VS. ii. 31<sup>a</sup>; MS. i. 10. 3, 19. Kāty. Çr. iv. 1. 13; Āev. Çr. ii. 7. 1; Lāty. ii. 10. 4; Çānkh. Çr. iv. 4. 11; viii. 2. 13; Gobb. Gr. iv. 3. 11.

त्रथ प्रमाणं वच्यामः 141. 24. त्रद्योपवसथ 1. 31.

त्रधराचः पराचो ऽवाचसपससः मुद्रयत देवाः ४९. ६. त्रिधिष्ठतो द्वेष्टा यो ऽस्नान्देष्टि

90. 15. ऋभिगो श्रमीध्वम् । सुश्रमि श्रमी-ध्वम् 69. 6; TB. iii. 6. 6. 4; Āit. Br. ii. 7; Āev. Cr. ii. 3. 1; Nirukta 5. 11; cf. VS. i. 5; TS.

i. 1. 5. 2; MS. i. 1. 6.

श्रनड्वान्धेनुमध्यत् 113. 2. श्रनमीवो वास्तोष्पते 43. 13; cf. RV. vii. 55. 1; MS. i. 5. 13; Pār. Gr. iii. 4. 7; Çānkh. Gr. iii. 4. 7; Nirukta 10. 17.

त्रानग्रनं ब्रह्मचर्यं च भूमी 73. 10. त्रानितन च वाससा 141. 40.

त्रानृनाय स्वाहा। त्रविताय स्वाहा 122. 2.

ऋनेन कर्मणा भ्रुवान् हो। 16. ऋनरिचं दर्विरचितापरिसितानु-पदसा etc 88. 9.

त्रनित्वाय त्वा (sc. त्रनिज्ञ) 6.5. त्रनिर्गभेषु बद्धधा सं तनोति 124.3. त्रनिर्हितमधम् 86.14.

त्रव्रव्यक्त में देहि 136. 4. त्रवादा भूयास ये च नो ऽत्रादा-न्कार्ष्ट 92. 28.

त्रज्ञानां मुखमसि मुखमहं श्रेष्ठः 90. 18.

श्रताहाराः स्त्रो भोः 92. 27. श्रत्या वो श्रन्यामवलन्यान्यस्त्र उपा-वत 33. 8; RV. x. 97. 14; TS. iv. 2. 6. 3; TB. ii. 8. 4. 8; VS. xii. 88; MS. ii. 7. 13; iv. 14. 6; Kāṭh. S. xvi. 13; Kap. S. xxv. 4.

स्र-वद्य नो ऽनुमिति: पूषा सर्खती मही 45. 16; cf. AV. vii. 20. 1; MS. iii. 16. 4, 5; iv. 9. 10; 12. 6; Kap. S. xxxvi. 2.

ऋपराह्मस्य तेजसा सर्वमद्गस्य प्रा-िश्विषम 22-4-

अपहता त्रभुरा रचांसि ये पितृषदः 87. 16; cf. VS. ii. 29°; Kāty. Çr. iv 1.8; Āçv. Çr. ii. 6.9; Çāñkh. Çr. iv. 4. 2; Āp. Çr. i. 7. 13; Gobh. Gr. iv. 3. 2.

ऋपां योनिमपाध्वं 82. 21.

श्रिपेत एतु निर्म्शित: 97. 8; cf. Vāit. Sū 38. 1.

अप्रतिभुक्ती मुचिकार्यों च नित्यं 73. 17.

च्राप्त मम्माने भ्रष्यायाम् 141. 38. च्राम गावी चनूषत 47.16; cf. RV. ix. 32. 5°.

त्रभुड़तो इतो ऽपि: 73. 4.

श्रमोमद्न पत्यो यथाभागम् 88. 22 (cf. under श्रमीमद्न पितरो for parallel passages).

स्रमीमद्दन पित्रो यथाभागम् 88. 21; TS. i. 8. 5. 2; VS. ii. 31<sup>b</sup>; MS. i. 10. 3. 19; Kāṭh. S. ix. 6; Kap. S. viii. 9; Kāṭy. Çr. iv. 1. 14; Āçv. Gr. ii. 7. 2; Lāṭy. Çr. ii. 10. 5; Çānkh. Çr. iv. 4. 14; Gobh. iv. 3. 12.

त्रमुमुन्नेषम् ४७. ५४.

**त्रमुष्मे ला जुष्टं** 2. 5; cf. TS. i. 1. 5. 1.

त्रमुष्मे ला (sc. त्रधिविपामि) 44. 10.

त्रमुख ला प्राणाय गृह्णे ऽपानाय etc. 3. 15. त्रमूं ते ददामि 68, 28. त्रमून्हनस्व 48, 18 (कल्पजा).

**ग्रमन्हिना** 47, 39,

त्रभृतमस्यमृतलायामृतमस्मिन्धे हि 80. 56.

च्चमो ऽसि प्राण तदृतं त्रवीमि 74. 20; cf. Āçv. Çr. ii. 9. 10; Çānkh. Gr. iii. 8. 4.

त्रयं सुवो वि दधाति 3. 10.

अयं नो अग्निरधतः 89. 13; cf. Çānkh. Gr. iii. 7. 3.

**यथायापे ऽस्वनभिग्नस्तिय** 5. 13; 97. 4; MS. i. 4. 3; Kāṭh. S. v. 4; Kāṭy. Çr. xxv. 1. 11; Çāākh. Çr. iii. 19. 3.

**ऋर्ध्य भो:** 90, 17.

त्रधां ज्ञतिस्तु सीविष्टकृती 73. 12. त्रवीच्यपसंत्रमें 89. 10.

ऋवाची ते तोतुबेते (emend to तु तुबेते?) 107. 2.

त्रविशेषर्तुकालेन 141. 33.

त्रश्चिना फालं कल्पयतामुपानतु बृहस्पतिः 20. 5 त्रश्चिभ्यां देवि सह संविदाना

106. 7.

ग्रष्टस्थाणो दश्याचः 135. 9. ग्रसी 83. 22.

श्रसौ वै नाम ते माता 135. 9. श्रस्तमिते द्विसत्तायाम् 141. 37.

**त्रसाद्वे त्वमजायथा त्रयं त्वद्धि** etc. 81, 30; cf. TĀ. vi. 2. 1; 4. 2; Āçv. Gr. iv. 3. 27.

श्रक्षिन्सहस्रं पृष्यास्य 89. 13.

ग्रस च दातु: 90. 7, 12, 16; 92. 26, 29. ग्रहे दैधिषयोदतस्तिष्ठ 3. 5; 137. 37; TS. iii. 2. 4. 4; Kāty. Çr. ii.

1. 22; Vait. Sü. 1. 20.

त्रकृते च ला (sc. परिददामि) 58.20. त्राकृत्ये ला खाहा। कामाय ला खाहा etc. 5. 7. श्राचामत मम प्रततामहाखताम-हास्तता: etc. 88. 24; cf. Āçv. Çr. ii. 6. 14.

**जाचमनो**यं भो: 90, 21,

त्राज्यभागान्तं प्राक्तन्तं ६.३4 (स्रोक); also Gop. Br.

त्रा लार्ज्डुषभः पृक्षिरग्रियः 89.6. त्रादित्वेनो बृहस्पतिः 128. 4.

जा देवानामपि पन्थामगन्म 5. 12; cf. AV. xix. 59. 3: RV. x. 2. 3; TS. i. 1. 14. 3; MS. iv. 10. 2; iv. 11. 4; Kāṭb. S. ii. 15; xviii. 21; xxxv. 9.

**ऋाडूं पितर:** 88. 14.

श्रा धत्त पितरो गर्भ 89. 6; cf. VS. ii. 33; Kāty. Çr. iv. 1. 32; Çānkh. Çr. iv. 5. 8; Âçv. Çr. ii. 7. 13; Gobh. Gr. iv. 3. 27.

श्रा धावत यमराज्ञः सवत्सा 62.21. श्रा न एतु मनः पुनः 89. 1; cf. RV. x. 57. 4; VS. iii. 54; TS. i. 8. 5. 2; MS. i. 10. 3; Kāṭh. S. ix. 6; Kap. S. viii. 9.

त्रापो ६मृतं स्थामृतं मा कृषुत १०. १८. त्रा प्यायस्य समेतु ते ६८. १०; RV. i. 91. 16; ix. 31. 4; TS. iii. 2. 5. 3; iv. 2. 7. 4; TB. iii. 5. 12; vii. 13. 4; TĀ. vi. 6. 3; VS. xii. 112; MS. ii. 7. 14; Kāṭh. S. xvi. 14; Kap. S. xxv. 5; Tāṇḍ. Br. i. 5. 8.

**त्रायु**र्दावा धनदावा बलदावा etc. 72. 18

त्रारादियं क्रवादं निरूहन् 97. 6. त्रापेंगं त्वा कृता बन्धुमन्तमुपनया-मि 55. 12.

त्रिष्यं मा कृत्वा बन्धुमन्तमुपनय 55. 11.

त्रावदस्त्वं शकुने भद्रमा वद 46. 54; RV. ii. 43. 3 (also in the

खै**लिकं सूत्रां**, verse 6\.

त्राशार्य श्रॅंडाये मेधार्य etc. 74. 9 (see ब्रह्मण विश्ववणाय for parallel passages).

ह्त एव प्रथमं जज्ञे ऋपि: 133. 6. इदं व: पत्न्य: 88. 12.

इद वः पितरो हिवः 87. 7.

इदमहं यो मा दिशामन्तदेंशेभ्यः 49. 9; cf. AV. iv. 40. 8; v. 10. 7. इदमहं यो मा प्राच्या (दिज्ञ्यायाः etc.) दिशः 49. 7-8 (Keçava: अष्टचेन कल्पजेन सूक्तेन); cf. AV. v. 10. 1-6; iv. 40. 1-7.

इदमहमवीखसीः सदने सीदामि 3. 7; 137. 39; cf. Aev. Cr. i. 4. 7; Cankh. Cr. i. 6. 9; Laty. Cr. ii. 4. 5; Kauş. Br. vi. 13.

**इदमहमामुखायणस्यामुखाः पुत्रस्य** 44. 31, 33; 47. 22; cf. AV. x. 5. 36. etc.

इदमाशंसूनामिद्माशंसमानानां etc. 88. 13.

इदं चिन्मे कृतमस्ति 89. 17.

इदावत्सराय परिवत्सराय संव-त्सराय 42. 17 (कल्पजा): cf. AV. vi. 55. 3; TS. v. 7. 2. 4; Weber, Nakṣatra ii. 298, note 1. The pratika at Kāuç. 68. 35.

**इन्द्रस्य वचसा वयं मित्रस्य** 6. 17; ef. AV. vi. 85. 2<sup>ab</sup>.

इन्द्रामी ग्रसानुचताम् 5. 2: cf. RV. i. 93. 3<sup>ed</sup>; AV. x. 1. 27<sup>ed</sup>.

इन्द्रामीस्थां ,जुष्टं निर्वपामि) 2. 3. इन्द्रामी रोचना दिवः 5. 2; RV.

iii. 12. 9; TS. iv. 2. 11. 1; 3. 13. 8; TB. iii. 5, 7, 3; SV. ii. 1043; MS. iv. 10. 4; 11. 1; Kāth. S. iv. 15.

इन्हों नो ऋसु पुरोगवः 104. 2.

**इमां मात्रां मिमीमहे** 85. 3, 12. **इमी पादाववनिक्ती** 90. 11; cf. Āit. Br. vini. 27.

इमी पादी सुभगी सुभेवी 76. 27. इरावानिस धार्तराष्ट्र 20. 6. इपे ला समझिल प्रजावति ससीमे

**र्षे ला सुमङ्गलि प्रजावति सुसीमे** 76. 23.

इहेत देवीरमृतं वसानाः 3. 3 (कत्सजा); cf. AV. iv. 27. 4ª. इहिवैधि धनसनिः 70 1.

उत वात पितासि 117. 4; cf. RV. x. 186. 2.

उतानिदानिष्कृद्याथोस्नघी (?) 128. 4.

उत्तमराची णाम मृत्यो ते माता 135. 9.

उत्तरो ऽसानि ब्रह्मचारिभ्यः 55. 14. उत्तिष्ठत निर्द्रवत 116. 7.

उत्सृजामि ब्राह्मणायोत्सृजामि च-वियाय 17. 19.

उत्मृजायुषान् 17. 18.

उद्वाञ्जलिं निनय ३७. ११.

उदेतु श्रीहषसः कलायन्ती 100. 2. जडीग्रस्य जान्त्रीतः 70. 1

उद्दोष्यस्व जातवेदः 70. 1. उद्दासयाग्नेः यतमकर्म स्वास

उदासयापेः मृतमकर्म हव्यम् 2. 37. उपकल्पयध्यम् 94. 5.

उपावरोह जातवेद: 40. 13; TB. ii. 5. 8. 8; cf. Çankh. Çr. ii. 17. 7; Çankh. Gr. v. 1. 7.

उपासकाः स्मी भी: 92. 24. उभी च संधिजौ यौ 73. 13.

उर्वेक्स 69. 20; VS. v. 2<sup>ed</sup>; TS. i. 3. 7. 1; Kāty. Çr. v. 1. 30; Çat. Br. iii, 4. 1. 22.

उर्वो लाइमंनुष्या: 106. 7; cf. Āçv. Gr. i. 16. 5; Çānkh. Gr. i. 27. 7. उलूबलमुसलं यूर्पे ... प्रचालय etc. 87. 6.

जर्णसदं प्रथस स्वासस्यं देवेभ्यः 2.

17; cf. VS. ii. 2°, 5<sup>d</sup>; TS i. 1. 11. 1; TB. iii. 3. 6. 7; MS. i. 1. 12. ऊर्ज में देवा ऋददु: 89. 12.

जर्जे ला रायसोषाय ला etc. 76.24.

जर्ध्वं नभसं मार्त गक्तम् 45. 12. च्रिचा स्तोमं समर्थेय 5. 7; VS. xi. 8<sup>b</sup>; TS. iii. 1. 10. 1; iv. i. 1. 2; v. 1. 1. 3; MS. ii. 7. 1; Kāṭh. S. xv. 11; Kap. S. xxix. 7.

च्छतं त्वा सत्येन परिषिञ्चामि 3.4; TB. ii. 1.11.1; cf. Vāit. Sū. 7.4; Āp. Çr. vi. 5.4; Çāāīkh. Çr. ii. 6.10, 11.

च्छतावध्याय≖छान्द्सः 141. 34. च्छतेन वा सत्येन वा तपसा वा कर्मणा वा 90. 5.

एतद्वः पितरः पाचम् 87. 17. एषं म त्रादित्यपुचस्तमे गोपायस्व 55. 15.

एहि पूर्णक 20. 3 (कल्पज). ऋों 91. 16.

त्रो जनच्छं ला गृह्णे ऽपरिमितपो-षाय 3. 14.

स्रों तृणानि गौरत्तु 92. 14. स्रों प्रपद्ये भू: प्रपद्ये 3. 4; cf. Çānkh. Çr. vi. 2. 2; Gobh. Gr. iv. 5. 7; Grþyas. i. 96.

त्रीं बृहस्पतिप्रसूतः करवाणि १.१. स्रो भुवः ग्रं पुथ्ये ला गृह्णे पुष्टये ३.12.

स्रो भूगायचं छन्दो उनुप्रजाख 69. 23; cf. VS. v. 2, etc.; TS. i. 3. 7. 1; Kāṭh. S. iii. 4; Lāty. Çr. iii. 5. 5; Kāty. Çr. v. 1. 28; Çat. Br. iii. 4. 1. 23.

ज्ञों भू: शं भूत्ये त्वा गृह्धे भूत्रये 3.11 ज्ञो भूकत्सवितुर्वेरेख्यम् 91. 6; cf. RV. iii. 62. 10, and other samhitās. श्री भूर्भुवः खर्जनदोम् 55. 13; 70. 6; 92. 13.

त्री सवितृप्रसूतः भवान् १०१. त्री स्वः प्रांत्वा गक्ते सहस्रपोषा

श्री खः ग्रं वा गृह्ते सहस्रपोषाय 3. 13.

श्रोषधयः सोमराचीर्यशस्त्रिनीः 135. 9.

श्रोषधयो वर्णराज्ञीर्यशस्त्रिनीः 135. 9.

श्रोषधिभिः संविदानी 99. 2. श्रोषधि त्रायखैनं खिति मैनं हिं-सी: 44. 30; 92, 18; cf. VS. iv. 1; v. 42; MS. iii. 9. 3; Kāty. Çr. v. 2. 15; Āçv. Gr. i. 17. 8; Çānkh. Gr. i. 28. 12; Pār. Gr. ii. 1. 10; Gobh. Gr. ii. 9. 14; Mantrabr. i. 6. 5.

**कर**त्स्वाहा 91. 11.

कर्मणे वां विषाय वां सुकृताय वां 1. 36; 58. 5; cf. VS. i. 6; TS. i. 1. 4. 1; TB. iii. 2. 4. 1; MS. i. 1. 4. कामो ऽसि कामाय ला सर्ववीराय 45. 16.

**विमदाह:** 50. 15.

**विमाहार्षी:** 20. 18.

नुमुद्दती पुष्करिणी 106. 7.

ন্ধন 92. 17; cf. Çankh. Gr. ii. 15. 3; Āçv. Gr. i. 24. 31; Pâr. Gr. i. 3. 30; Gobh. Gr. iv. 10. 22; Lāṭy. Çr. i. 2. 12.

कृतयामम् ७६. ६.

कृत्ययामित्रचनुषा समीचन् ३९. ११. को नामासि किंगोच ५५. १०.

क्रव्यादं नाडी प्रविवेशाग्रिम् 22. 9. खर्गना द्व पत्वरोः 107. 2.

**खल्वकासि** 82. 18.

गयस्मानो ऋमीवहा 68. 31; RV. i. 91. 12; MS. iv. 10. 4; Kāṭh. S. ii. 14; TS. iv. 3. 13. 5.

मृह्याभ्यो देवजामिम्य: 74. 10 (see 🎏

ब्रह्मणे वैश्ववणाय for parallel passages).

गोमिडिर्**खवद्दमु** 5. 2; RV. vii. 94. 9.

गौर्भो: 92, 12,

घृतस्य धारा द्रह या वर्षन्ति 94. 14. घृताइनितर्ने भवापे स्रक्रवाइन्तिः 72. 82.

घोरो वजो देवसृष्टो न जागन् 129. 2.

चंद् प्रचालयाधिश्रपयापः 87. 12. जनने मर्गो चैव 141. 27.

जातवेदो वपया गक्क देवान् 45. 11; ef. TS. iii. 1. 4. 4.

जातो ऽजनिष्ठा यश्सा सहाग्ने 70.1; cf. Çāñkh. Çr. ii. 17. 8.

तत्स्वाहा 91, 14,

तथोदपाचं धार्य ३. २ (कल्पजा). तार्च्यायारिष्टनेमचे ऽमृतं मह्यम ७३. ७.

तुरं देवस्य भोजनम् ११. १०.

तेजो ऽस्यमृतमसि १०. 2.

ते सम्यञ्च देह मादयन्ताम् 73. 15. चीन्वरान्वृणीष्ट्र 61. 15.

लं सोम दियो नृचचाः 4. 2.

लं ह्यपे अभिना 108. 2; cf. RV. viii. 43. 14; TS. i. 4. 46. 3; iii. 5. 11. 5; MS. iv. 10. 2, 3; Kāṭh.

S. xv. 12.

लमस्रावपनी जनानाम् 137. 14. लं भूमिमत्वेष्यीजसा 2. 1 (sakalapāṭha); 137. 32 (pratīka); cf. AV. xix. 33. 3.

त्विय महिमानं साद्यामि 54. 3. त्वष्टा रूपाणि बज्जधा विनुवेन् 124. 2.

त्वामप्रे भृगवो नयन्ताम् 137. 25. द्विष्: कपिननाटः 45. 4.

दिग्सी उन्तर्देशिस: 74. 7 (see under

ब्रह्माणे वैश्रवणाय for parallel passages).

दिवे ला (sc. ग्रनजिम) 6. 5. दियं चित्रमृतया कल्पयन्तम् १९. २. **द्राहामोभ्यः 1**6 19. दुर्गन्धे यद्भसंत्रावे 141, 39,

देवस्त्वा सविता त्रपयतु ४४. ३९. देवस्त्वा सवितोत्पुनातु 2. 33; Gobh. i. 7. 25; cf. VS. i. 12; MS. i. 2.

1; iii. 6. 3; Kāth. S. i. 2; Kap. S. i. 13.

देवस्य त्वा सवितः ११. ३. देवस्य ला सवितः प्रसव ऋषिभ्य-स्तार्षेयेभ्यः ६७. 2७.

देवस्य ला सवितः प्रसवे ऽश्विनी-वीइभ्याम् 2. 1. 2; 137. 18; cf. AV. xix. 51. 2; TS. i. 1.4. 2; VS. i. 10, etc.; MS. i. 1. 9, 10, etc.; Kāth. S. i. 2, etc.; Kap. S. i. 9, etc.

देहि भिन्नां भवति 57. 18. बौर्दविर्वितापरिमितानुपदस्ता etc. 83. 8.

द्वानुचरो मध्यकों भो: 90. 23.

धन्वनार्ये समुद्रायीषधिवनस्पति-भ्य: etc. 74. 6 (see under ब्रह्मणे विश्रवणाय for parallel passages). धियो यो नः प्रचोदयात् ११. 8; cf. RV. iii. 62. 10c, and other samhitās.

नचत्राणां मा संकाष्ट्र: 82 11; cf. Vāit Sū. 11. 13.

**नारी पञ्चमयु**खं 107. 2.

**नि:श्रीयतामघम्** 85. 20; 86. 9. निरसः पराग्वसुः सह पाप्मना ३. 6; 137. 38; cf. Kātv. Çr. ii. 1. 23; Çat. Br. i. 5. 1. 23; Çāūkh. Cr. i. 6. 6; Lāty. Cr. ii. 4. 5; iv. 9. 16; Gobh. Gr. i. 6. 14.

निरितो यन्त नैर्ऋखाः १७७ ८.

निर्दे ह्यतामघम् ८३. ७.

निष्टप्तं रची निष्टप्ता ऋरातयः 3 9; ef. VS. i. 7ab; Katy. Cr. iv. 14. 7; TS. i. 1. 2. 1; 4. 1, etc.; TB. iii. 2. 2. 2; MS. i. 1. 2, etc.; Vāit. Sū. 7. 6.

पयो देवेषु पय ऋोषधीषु 115. 2; ef. VS. xviii. 36; TS. iv. 7. 12. 2; MS. ii. 12. 1; Kāth S. xviii. 13.

पयो में देवा ऋददुः 89. 12. पयो यदप् पय उम्नियामु 115. 2. परिमृष्टे परिकिप्ते च पर्वणि 73. 9.

पर्जन्यपत्नि हरिणि 106. 7. पाकयज्ञान्समासाचैकाच्यानेकबर्हि-

ष: 6. 34 (स्रोक); Āçv. Gr. i. 3. 10 (गाथा); also Gop. Br.

पातं मा बावापृथिवी 137. 41. पाद्यं भोः <sup>90,</sup> 8,

पाप्तानं मे ८प जहि 92. 19.

पाहि नो ऋप एकया 108. 2; cf. RV. viii. 60. 9; SV. i. 36; ii. 894; VS. xxvii 43.

पितृभिः संविदानः प्रजापतिः <sup>49, 6,</sup> पुनरूजी ववृत्स्व 72. 13, 14; ef. SV. ii. 1182; VS. xii. 9, 40; TS. i. 5. 3. 3; iv. 2. 1. 3; 3. 3; v. 2. 2. 5; TA. iv. 20. 2; MS. I. 7. 1, 4; ii. 7. 10; iii. 2. 1, 2; iv. 9. 11, 12; Kāth. S. viii. 14; ix. 1; xvi. 8; Kap. S. viii. 2, 4. पुनर्नः पितरो मनः 89. 1; cf. RV. x. 57. 5; VS. iii. 55; TS. i. 8. 5. 3; MS. i. 10. 3; Kāth. S. ix. 6; Kap. S. viii. 9.

पुरुषसंमिती (थे: 119. 4. पुरोदयादस्तमयाच पावकम् <sup>73. 1.</sup>

पूर्वोक्तस्य तेजसायमद्गस्य पाशिषम् 22. 2.

पृथिवी दर्विर्चितापरिमितानुप-दस्ता etc. 88. 10.

पृथिव्यास्ता नाभी साद्यामि 91.4; cf. VS. (Kāṇva-çākhā ii, p. 58 of Weber's edition); Kāty. Çr. ii. 2. 17; Çāñkh. Çr. iv. 7. 6; Lāṭy. Çr. iv. 11. 12; Gop. Br. ii. 1. 2; Vāit. Sū. 3. 10. पृथिवे ला (sc. ऋनजिम) 6. 5. पृथिवे (sc. ला जुछं प्रोचामि) 2. 16; cf. Kāty. Çr. ii. 2. 11. प्रजापतेष्टा ग्रहं गृह्णामि। महां भूते etc. 74. 18; cf. Çāñkh. Gṛ. iii. 8.2. प्रति त्यं चाक्मध्यरं 127. 7; cf. RV. i 19. 1.

प्रतुष्टं रच: 44. 38; VS. i. 7, 29; TS. i. 1. 2. 1, etc. MS. i. 1. 11. प्राण प्राणं चायस्व 47. 16; cf. AV. xix. 44. 4.

प्राणापानाभ्यां स्वाहा समानव्या-नाभ्यां स्वाहा 72. 42.

मेहि प्र हर वा दावान् 46. 54. फड्ढतो ऽसी 47. 21.

बधान वत्समभि धेहि भुझती 62.21. बहवोऽस्य पाशा वितताः पृथिव्याम् 135. 9.

वीभत्सवः शुचिकामा हि देवाः 73. 18.

वृहस्पतिराङ्गिरसो ब्रह्मणः पुनः 135. 9.

वृहस्पतिर्ब्रह्मा ब्रह्मसद्ग आसिष्यते (MSS. आश्चिप्पते) 3. 8: 137. 40; cf. TS. iii. 2. 4. 4; Kāuṣ. Br. vi. 13.

**बृहस्पते परि गृहास वेदिं** 137. 11, 15; cf. Kāty. Çr. ii. 2. 12; Vāit. Sū. 2. 5.

ब्रह्मचर्यमागमुप मा नयस्व 55. 9. ब्रह्मचारी चर्ति ब्रह्मचर्यम् 135. 9. ब्रह्मण् वैश्ववणाय विश्वेभ्यो देवेभ्यः etc. 74. 3; cf. Çānkh. Gr. ii. 14. 4; Pār. Gr. i. 12. 3, 4; ii. 9; Āçv. Gr. i. 2; Gobh. Gr. i. 4 4, 9; Kāṭh. Gr. xLiv. 2 fg.; Viṣṇu 67. 3; Mān. Gr. ii. 12.

ब्रह्म भाजदुदगादनारिचम् १७७. ८. ब्रह्म ५५. ८.

भेगों देंवस्य धीमहि 91. 7; cf. RV. iii. 62. 10<sup>6</sup>, and other samhitás. भद्रं वद दिवणतो ग्रतपच 46 54; cf. RV. ii. 43. 1 (बैजिकं सुक्तं);

Nirukta 9. 5. भद्रं वद पुनै: 46. 54; RV. ii. 43. 2

(खैं जिकं सूत्तं). भद्रं सुमङ्गनम् 50. 16.

भद्राज: श्रेयः समनेष्ट देवा: 74. 19; cf. TS. v. 7. 2. 4; TB. ii. 4. 8. 7; Áev. Cr. ii. 9. 10; Çānkh. Gr. iii. 8. 3; Pār. Gr. iii. 1. 4; Gobh. Gr. iii. 8. 16.

भद्राय कर्णः क्रोग्नतु 58. 1. भर्ची देवानामुत मर्त्यानाम् 106. 7. भवतं नः समनसी समोकसी 108; 1, 2: 133. 7; cf. VS. v. 3; xii. 60; TS. i. 3. 7. 1. 2; iv. 2. 5. 1; vi. 3. 5. 4; MS. i. 8. 8; ii. 7. 11; iii. 2. 3; 9. 5; Kāṭh. S. iii. 4; xvi. 11; xvvi. 7; Kap. S. ii. 11. xxv. 2; xii. 5.

भवति भिवां देहि 57. 16. भिवां भवती ददातु 57. 17. भुवाय खाहा भुवनाय खाहा 116.2. भूतमसि भवद्सि 92. 13. भूळे व: पृथ्ये व: 51. 11. भूमिभूमिमवागात् 136. 2; ef. Kāty. (r. xxv. 5. 29.

भूयांसी भूयासा ये च नो भूयसः कार्ष्ट (% 92-25-

**मघासु इन्यन्ते गाव:** 75.5; cf. AV. xiv. 1. 13<sup>cd</sup>.

मधु नत्तमृतोषसः ११. 1; 118. 1; ef. RV. i. 90. 7; VS. xiii. 28; TS.

iv. 2. 9. 3; TĀ. x. 39. 5; MS. ii. 7. 16; Cat. Br. xiv. 9. 3. 12; also in the Kashmir-çākhā of the AV.

मधुमान्नो वनस्पति: 91. 1; 118. 1; cf. RV. i. 90. 8; VS. xiii. 29; TS. iv. 2. 9. 3. MS. ii. 7. 16; Kāth. S. xxxix. 3; Çat. Br. xiv. 9. 3. 13; also in the Kashmirçākhā of the AV.

मधु वाता ऋतायते ११. 1; 118. 1; ef. RV. i. 90. 6; VS. xiii. 27; TS. iv. 2. 9. 3; v. 2. 8. 6; MS. ii. 7. 16; Kāth. S. xxxix. 3; Çat. Br. xiv. 9. 3. 11; also in the Kashmir- çākhā of the AV.

मधंदिनख तेजसा मध्यमन्नख प्रा-श्चिम 22. 3.

मध्या समझन्घृतवत्कराथ 2. 36; cf. AV. v. 12. 2b.

मनाचै तन्तुं प्रथमम् 107. 2.

मनो न्वा ह्वामहे 89.1; cf. RV. x. 57. 3; VS. iii. 53; TS. i. 8. 5. 2; MS. i. 10. 3; Kāth. S. ix. 6; Kap. S. viii. 9; Vāit. Sū. 20. 9; Acv. Cr. ii. 7 8; Ait. Br. iii. 11; Lāty. Çr. v. 2. 11.

मन्यामि ला जातवेद: 70. 1. मम गावो ममाश्वाः 133. 3. मम विष्णु सोम स् 133. 3. ममोभा बावापृथिवी 133. 3. ममोभा मित्रावर्षा 133. 3. मयि चर्च विश्व धार्याणि 90. 10. मिय ब्रह्म तपश्च धारयाणि १०. १. मिय रमनां ब्रह्मचारिणः 56. 14. **मह**त्स्वाहा 91. 13. **माघं भृत् 83.** 5.

मातादित्यानां दुहिता वसुनां 92. 14; cf. RV. viii. 101. 15; Āçv. Gr. i. 24. 32; Par. Gr. i. 3. 27;

Gobh. Gr. iv. 10. 9; Lāty. Cr.

माते रिषम्खनिता यसी च ला खनामसि 33. 9; cf. RV. x. 97. 20; TS. iv. 2. 6. 5; VS. xii. 95. मा नो रूरोः (?) शुचिद्धदः 71. 6. मात्राह्मणाग्रतः कृतमञ्जीयात् 74.12. मित्रावर्णयोस्ता हस्ताभ्यां प्रसृतः प्रशिषा प्रतिगृह्णामि 56. 3.

मित्रावक्णयोस्त्वा हस्ताभ्यां प्रसतः प्रशिषा प्रयक्तामि 56. 2; 57. 4. मुखं देवानामिह यो बभव <sup>135. 9.</sup> मुखं (प्राणान, चनुः, श्रोवम, etc.) मुन्धस्व देवयज्याचै <sup>44, 19-22</sup>. मुखने धर्माधर्मास्थाम 74. 5 (see

under ब्रह्मणे वैश्रवणाय for parallel passages).

य त्रासुरा मनुष्या त्रात्तधन्वः 104. 2; 105. 5.

य उदीचां दिशि रोहितपिपीनि-कानाम 116. 3.

य ऊर्धायां दिश्वर्णिपपीलिका-नाम् 116. 3.

यः क्रवात्तमशोश्मम् 71. 3; cf. AV. iii. 21. 9.

यः पृथिवां चावयद्गेति वृचान् 135. 9.

यः प्रतीचां दिशि रजतिपपीनि-कानाम् 116. 3.

यः प्राच्यां दिशि श्वेतिपपीलिका-नाम् 116. 3

यजुषा मिथिते ऋगी 68. 37. यतायै यतायै भानायै भानिवायै

39. 9. यत्काम कामयमाना: 92.30, 31; cf.

AV. xix. 52. 5. यत्ते कूरं यदास्थितम् 44. 23, 28; ef. VS. vi. 15 fg.

यत्ते घोरं यत्ते विषं 102. 2. यत्पार्शादुरसो में 58. 1.

यथापः प्रवता यन्ति 56.17; cf. TĀ. vii. 3. 3; TUp. i. 4. 3.
यथाभ्रति यथावलं 73. 14; cf. TS. v. 4. 5. 1; 5. 10. 5; MS. i 4. 6; Āit. Br. vii. 19; Gop. Br. ii. 1. 6. यथा सूर्यो दिवि रोचते 98. 2. यदज्ञातमनास्नातम् 119. 2. यदतिष्ठो दिवसृष्ठे 68. 26. यददो वात ते गृहे 117. 4; cf. RV.

यद्दो वात ते गृहे 117. 4; cf. RV. x. 186. 3; SV. ii. 1192; TB. ii. 4. 1. 8; TĀ. ii. 42. 2.

यदि सोमखासि राज्ञः सोमाला राज्ञो ऽधिक्रीणामि 33. 7; cf. Gobb. Gr. ii. 6. 6; Āpastamba in Sāyaṇa's comment on RV. x. 145 (Müller's edition vi, p. 225). यदुत्तरं तदुत्तरमोदन एवौदनः (?) 62. 8; cf. AV. xi. 3. 31.

यद्गोमायू वद्तो जातवेदः 96. 3. यवत्त्रवाद्गृह्येवदि (?) 82. 21. यवुगृष्टं यदि वाभिमृष्टम् 124. 4. यद्गतमिपेदे चित्त्या मनसा हृदा

42. 17 (**कल्पजा**).

चह्या मायुमकत 44. 17; cf. TS. iii. 1. 4. 3; Kāty. Çr. xxv. 9. 12; Çānkh. Çr. iv. 17. 10; Gobh. Gr. iii. 10. 28; Mantrabr. ii. 2. 8. यं ते भगं निचलुस्तिभिन्ने 36. 18. यत इदं पितृभः सह मनो भूत 88. 29; cf. Vāit. Sū. 38. 4. यत्रचचं पति जातवेदः 128. 2.

यन्तर्कटः श्वापदो वायसः 95. 3. यन्त्रृगेषु पय चाविष्टमस्ति 115. 2.

यमें वृतं व्रतपते लुलोभ 42. 17 (क-ल्पजा).

यसे स्तन्नं मनसी जातवेदः 6. 1; cf. TS. i. 6. 2. 2; VS. (Kanvaçākhā, Weber's ed. p. 58); Kāty. Çr. iii. 7. 19; Vāit. Sū. 16. 17. यमिक्सि तमाद्रस्व 37 8. यवो ४सि यवयास्महेषः 82. 17; cf. VS v. 26; vi. 1; MS i. 2. 11; Gobh. Çrāddhakalpa ii. 9; Yājñav. i. 230. यसु वियादाज्यभागी 73. 19. यस्मात्को शादुदभराम विदम् 139. 25, 26; cf. AV. xix. 72. 1. यस्य ते ४सं न चीयते 135. 9. यस्य चया गतमनुप्रयन्ति 82. 13. या ते ४वदी प्रिरवक्ष्पा जातवेदः 130. 2.

यानि प्रयांसि दिश्वापितानि 115. 2. यां ला गन्धनी ऋखनत् 40. 14. (कल्पजा). Cf. AV. iv. 4. 1. याभिदेना ऋसुरानकल्पयन् 106. 7; cf. AV. vii. 48. 2<sup>cd</sup>.

या मत्यैः सर्थं यान्ति घोराः 117. 2. या समा क्यत्येति 102. 2.

युनिक्रम त्वा ब्रह्मणा देखेन 3. 1; ef. AV. vii. 78. 2<sup>b</sup>; TS. i. 6. 2. 1; 10. 1; MS. i. 4. 1; 5. 1; Kāth. S. iv. 14; xxxi. 15.

युवमेतानि दिवि रोचनानि 5. 1; RV. i. 93. 5; TS. ii. 3. 14. 1; TB. iii. 5. 7. 2; MS. iv. 10. 1; 14. 18; Kāṭh. S. iv. 16.

यूपो विरोहञ्क्तशाखी अध्वरः 125. 2.

यूपो हारचिद्यतां वधाय 125. 2; cf. Kāṭy. Çr. ii. 2. 8. ये ते पाशा एकशतम् 97. 8.

चे ते भ्रतं वहण ये सहस्रं 97-8; cf. Kāty. Çr. xxv. 1 11.

चे इपाणि प्रतिमुख्यमाना: 88. 1; cf. VS. ii. 30; Kāty. Çr. iv. 1. 9; Āçv. Çr. ii. 6. 2; Çānkh. Çr. iv. 4. 5; Āp. Çr. i. 8. 7; Gobh. Gr. iv. 4. 3.

चे सजाता: सुमनस: 89. 1; cf. VS. xix. 46; MS. iii. 11. 10; Kāṭh. S.

xxxviii, 2; TB. ii, 6. 3. 5; Çānkh. Gr. v. 9. 4; Lāty. Cr. iii. 2. 10. यो ऋस्य बस्रुणायांस 46, 55; Nakşatrakalpa 36.

योगचेमं धेनुं वाजपत्नीम् 114. 2; ef. 128, 2.

यो ऽपिर्न्मणा नाम 65. 15.

यो दिवणायां दिशि कृष्णिपपी-**लिकानाम्** 116. 3.

यो दुष्कृतं करवत्तस्य दुष्कृतम् १७.७ यो ध्रुवायां दिशि बभुपिपीलिका-**नाम्** 116. 3.

यो नवर्त्तः सर्थं याति देवः 135. 9. यो वनस्पतीनामुपतापी न ऋागत् 135. 9.

यो वनस्पतीनामुपतापो बभुवा३५.१. यो व्यध्वायां दिशि हरितपिपीनि-कानाम् 116. 3.

यो ऽस्मान्द्रेष्टि यं च वयं द्विषा:13. 12; frequent in  $\Lambda V$ , and other texts. यो ते पचावजरी पतिचण: 68. 26; TS. iv. 7. 13. 1; VS. xviii. 52; MS. ii, 12, 3; Kāth. xviii. 15; Kap. S. xxix, 4

योवनानि महयसि जिम्युषामिव 46.54; RV. ii. 43.5 (खैं लिकं सूत्रं). रथंतरेण ला बृहक्कमयामि 🥬 ३. रमध्वं मा विभीतन 89. 12; cf. VS. iii. 41; Çāñkh. Çr. ii. 12. 1; Çānkh. Gr. iii. 7. 2; Lāty, Çr. iii. 3 1; Açv. Çr. ii. 5. 17.

राहराजानंत्सरतिखर्नम् 100.1. रद्रास्ता वष्टुभेन कन्द्रसा। त्रादि-**त्यास्ता** etc. 68, 2; cf. MS. iii. 12. 19; VS. xxiii, 8, also i. 27; v. 2.

**रह**त्स्वाहा 🖭 12.

रेतोधार्य लातिसृजामि वयोधार्य 24. 20 (षद्धलाजा मन्ता:).

रेवतीः मुभा इषिरा मदन्ती:103.2. ।

लोहितं ते प्र सिञ्चामि 122. 3. नोहितवर्षे मधुपांसुवर्षम् १४. १४. वजो ऽसि सपत्नहा 47. 16 वद्धं पितरो मा वो ऽतो ऽन्यत्पितरो **चोयुवत** 88 15; cf. VS. ii. 32<sup>h</sup>; Kăty. Çr. iv. 1, 16; Açv. Çr. ii. 7. 6; Çankh Çr. iv. 5. 2.

वनस्पतिभ्यो वानस्पत्येभ्य श्रोषधिभ्यः

वपया बावापृथिवी प्रोर्णवाथाम् 44. 34; cf. VS. vi. 16<sup>d</sup>.

वयं देवस्य धीमहि ११. १. वयं सोम त्रते तव 89. 1; cf. RV. x. 57. 6; VS. iii. 56, TB. it. 4. 2. 7; iii. 7. 14. 3.

वसवस्ता गायत्रेण निर्वपन्ति 68.1: cf. MS. iii, 12, 19; VS. xxiii. 8; also i. 27; v. 2.

वह वपां जातवेदः पितृभ्यः 45. 14; 84. 1; cf. VS. xxxv. 20; Açv. Gr. ii. 4. 13; Çānkh. Gr. iii. 13. 3; Pār. Gr. iii. 3. 9; Gobh. Gr. iv. 4. 22; Mantrabr. ii. 3. 16.

वाचिं यत्वा सवान्सर्वान् 68. 37. वात ऋा वात भेषजम् 117. 3. 4; cf. RV. x. 186. 1; SV. i. 184; ii. 1190; TB. ii. 4. 1. 8; TĀ. iv. 42. 2: Nirukta x. 35.

वातस्य रंहितस्वामृतस्य योनि:49.5. वायवा रुन्डि नी मुगान् 127. 5. वायवे स्तोकानाम् ४४. ३७.

वायो व्रतपते। सूर्य व्रतपते। चन्द्र न्नतपते etc. 56. 7.

**वार्यतामघम् 8**5. 13.

वास्क्ये चित्रसेनाय चित्रर्थाय etc. 74. 8 (see under त्रह्मणे वैश्व-वणाय for parallel passages). वास्तोपते प्रति जानीह्यसान् 43. 13; RV. vii. 54. 1; TS. iii. 4.

10. 1; MS. i. 5. 13; Çāñkh. Çr.

iii. 4. 8; Pār. Gr. iii. 4. 7; Āçv. Gr. ii. 9, 9; Gobh. Gr. iv. 7. 32; Mantrabr. ii. 6. 1. वित्तिं भृतिं पृष्टिं प्रजां पश्रनद्मम-नाद्यम (sc. त्राहार्ष) 20 19. वित्तिर्सि पृष्टिर्सि श्रीर्सि 106.6. वि मुञ्जामि ब्रह्मणा जातवेदसम् ६. 11 (कल्पजा); cf. Vāit. Su. 24. 7. विरस्य मार्ते शीघ्रे 141. 41. विनुम्पतामघम् ८५, २२, विष्णोर्मनसा प्रतमसि 2. 32; Gobb. i. 7. 23; cf. VS. i. 12. विष्णोर्मनसा पते स्थ: 1. 37; MS. iv. 1. 6; Kāṭh. S. i. 5; xxxi. 4; Kap. S. i. 5; xlvii. 4; Gobh. i. 7. 23; cf. VS. i. 12. विष्णोहेस्तो ऽसि दिच्छा: 3. 10; cf. Çāñkh. Gr. i. 9. 3. वीणा वदन्तु 84. 8. वीर्पत्न्यहं भूयासम् ६.18 (बल्पजा). वीराक्षे प्रततामहा दत्त 88. 25. वीर्ये मे देवा ऋददुः 89. 12. वृष्णी स्थ: 69. 17; VS. v. 2<sup>b</sup>; TS. i. 3. 7. 1; Kāty. Çr. v. 1. 29; Cat. Br. iii. 4. 1. 21. वृष्णे बृहते स्वर्विदे ऋपये 4. 1 (कल्पजा). विश्वदेवस्य हविष: 73. 16. व्याधकस्य मातर्म् 102. 2. वतानि व्रतपतये 6. 19; (pratīka); 42. 16 (sakalapāṭha); Vāit. Sū. 4. 22. **शं खाहा** 91. 15. गणगुल्बेन जिहां निर्मृजानः गा-**नायाः प्र क्तन्द** 25. 28. शमप्रये शं पृथिये शमनारिचाय 49. 12. श्रमेश्वो (स्त्वघम् 85. 14. भरदे ला (sc. परिददामि) 58.21.

ii. 16. 1; Çāñkh. Gr. ii. 14. 5;

श्वान्तमघम् 85. 16. शान्तं चचहत वायसीनाम् 117. 2. श्वाम्य**लघम** 83, 6; 85, 15, श्विनास्माकं समे शान्या 102. 3. **भुनं वद दिच्चितः** 46, 54, शुनि विलासमजे पलितं तृषे ज्वरः 13. 12. **गुणात्वधम्** 86. 12. श्रेषद्वमृत सनोति वाजम् 5. 🕏 RV. vi. 60. 1; TS. iv. 2. 11, 1; 3. 13. 8; TB. ii. 8. 5. 1; iii. 5. 7. 3; MS. iv. 10. 5; 13. 5; 14. 8; Kāth. S. iv. 15; xxi. 13; xxiii. 11. श्वेता कृष्णा रोहिणी जातवेटः 131. 2. **श्वो (मावास्था** 83. 13. संस्नावभागास्तविषा बृहन्तः ६ १; cf. VS. ii. 18; TS. i. 1. 13. 2-3; TB. iii. 3. 9. 7; MS. i. 1. 13; Kāth. S. i. 12; Kap. S. i. 12; Kāty. Çr. iii. 6.18; Vāit. Sū. 4.7. संखा सप्तपदी भव 76, 24, सज्र्वात्भः सज्विधाभिः सज्रापे etc. 74. 15. सत्यं वर्तेन (sc. परिविद्यामि जा-तवेदः) 6. 20; TB. ii. 1. 11. 1; Cānkh. Cr. ii. 6. 11. सदिस सकी भूयात् 136. 3. स न इन्ट्र पुरोहितः 47. 16. संते पर्यासि समु यन्तु वाजाः 68. 10; RV. i. 91. 18; TS. iv. 2. 7. 4; VS. xii. 113; MS. ii. 7. 14; Kāth. S. xvi. 14; xxxv. 13; xxxvii. 5; Kap. S. xxv. 5. समस्वै तन्त्रा भव 44. 14. समीची माहनी पाताम 108. 2; ef. TS. ni. 2. 7. 1; Cānkh. Çr. vi. 8. 6; Váit. Sú. 17. 4; Açv.

Cr. v. 2. 14.

समृक्त खपथो (नवयन्त: 77. 6. सम्राडस्यधित्रयणं नाम 45. 16. सर्वा (sc. त्राप त्रोषधयः) 9. 9. सर्वा द्मा त्राप त्रोषधयः 9. 9. सर्वा दमा त्राप त्रोषधयः 9. 9. स्विष्टरमासनं भोः 90. 13.

सव्यावृत्तान्युत या विश्वरूपा 124.5. सह रखा नि वर्तस्व 72. 13, 14; SV. ii. 1183; VS. xii. 10, 41; TS. i 5. 3. 3; iv. 2. 1. 3; 3. 4; v. 2. 2. 5; TĀ. iv. 20. 2; MS. i. 7. 1, 4; ii. 7. 10; iv. 9. 11. 12; Kāṭh. S. viii. 14; ix. 1; xvi. 8, 10; xix. 11, 12; xxii. 12; Kap. S. viii. 2, 4.

सहैव नी सुकृतं सह दुष्कृतम् 17. 6. साधुर्वसन्तुर्भवत् 107. 2.

मुमङ्गलि प्रजावित सुसीमे ऽहं वां गृहपतिजीव्यासम् 24 13; cf. 39. 9; 76. 23.

सुश्रव: सुश्रवसं मा जुरु 56. 3; cf. Pār. Gr. ii. 4. 2; Āçv. Gr. i. 22. 21; Gobh. Gr. ii. 10. 41.

सूर्यस्य ला चनुषा प्रतीचे 91. 2; cf. VS. (Kāṇva-eākhā, p. 58 | of Weber's edition); Kāty. Çr. ii. 2. 15; Lāṭy. Çr. iv. 11. 10; Vāit. Sū. 3. 8; Gop. Br. ii. 1. 2. सूर्याय खाहा प्रजापतये खाहा 72. 28.

स्रजो नामासि प्रजापतिष्टामखनत् 33. 9.

सुवो ऽसि घृताद्गिशितः 6. 10; cf. VS. i. 29.

खधा प्रपितामहेभ्यः खधा पिता-महेभ्यः 73. 6.

स्वधा याञ्चकृषे जीवन् 82. 21; cf. AV. xviii. 2. 20°.

खिस्त चरतादिह 56. 14.

स्वाहिभ्य: 16. 18.

सो अस्यस्य सतु परमे व्योमन् 65.15. सोममेतित्पवत 91. 20; cf. Lāty. Cr. ii. 12. 17.

सोमाय सप्तर्षिभ्यः 73. 8.

सोमो राजा सविता च राजा 128. 3, 4.

हिवषां ला जुष्टं प्रोचामि 2. 24; cf. TS. i. 1. 5. 1. etc.

हिक्ज़िदा द्रवेहि 2. 6; cf. VS. i. 15<sup>cd</sup>: MS. i. 4. 10; Vāit. Sū. 2. 2; Gop. Br. ii. 1. 1; Kāty. Çr. ii. 4. 4; Āp. Çr. i. 19. 4, etc.

हिराणसम्पुष्करिणी 106. 7. इते रमस्व इतभाग एधि 72. 34. हृदयं जिह्ना खेनस्व 45. 3. होसी: समिद्धिः पयसा 73. 3.

D.
Index of Citations.\*

#### Atharva -Veda.

| ]       | Kāṇḍa i.                       | 5. 1  | 6.17; 7.14*; 9.               | 16. 1 | 8. 25*; 47.      |
|---------|--------------------------------|-------|-------------------------------|-------|------------------|
| 1*      | 7.8; 10.1;11.                  |       | 1*, 4*; 18. 3*,               |       | 13*, 23.         |
|         | 1. 11, 12; 12.                 |       | 25*; 19. 1*; 41.              | 17. 1 | 26. 9.           |
|         | 10; 14. 1; 18.                 | ]     | <b>14</b> ; <b>4</b> 3. 12*.  | 18. 1 | 42. 19.          |
|         | 1, 19; 25.4;                   | 6. 1  | 7. 14*; 9. 1*,                | 19. 1 | 14. 7; 104. 3;   |
|         | 32. 28; 41. 15;                |       | 4*, 7; 18. 3*,                | į     | 105. 1; 113. 3.  |
|         | 139. 10.                       |       | 25*; 19. 1*;                  | 20. 1 | 2. 39; 14. 7.    |
| 1. 1*   | 13. 1; 19. 1.                  |       | 41.14; 43.12*;                | 21. 1 | 8. 2*; 14. 7;    |
| 1. 2    | 41. 15*.                       |       | 140. 15.                      | 1     | 16. 8*; 50. 1.   |
| 2. 1    | 14. 7, 12*;                    | 7. 1  | 8. 25.                        | 22. 1 | 26. 14.          |
|         | 25. <b>6.</b>                  | 8. 1  | 8. 25.                        | 22. 4 | 26. 20.          |
| 2. 4    | 25. 6*.                        | 9. 1  | 11. 19; 13. 1*;               | 23. 1 | 26. 22.          |
| 3. 1-5* | 14. 7, 12.                     |       | 16.27;17.31*;                 |       | 26. 22.          |
| 3. 1    | 25. 10.                        |       | 52. <b>2</b> 0; 55.           | 24. 4 | 106. 7*.         |
| 3. 7    | 25. 16*.                       |       | 17.                           | 25. 1 | 26. 1*, 25.      |
| 3. S    | 25. 12*.                       | 10. 1 | 25. 37 <b>.</b>               | 26. 1 | 14. 14; 25. 22*; |
|         | 25. 12*.                       | 10. 4 | 54. 11*.                      |       | 42. 21*; 50. 4;  |
| 4. 1    | 7. 14*; 9. 1, 4;               | 11. 1 | 33. <b>1.</b>                 | !     | 139. 8.          |
|         | 18. 3*, 25*;                   | 12. 1 | 26. 1; 38. 1.                 | 27. 1 | 25. 36*; 50. 4.  |
|         | 19.1; 25. 20;                  | 12. 3 | 27. 34.                       | 27. 4 | 50. 8.           |
|         | <b>3</b> 7. 1, 2*; <b>4</b> 1. | 13    | •                             | 28. 1 | 8. 25*; 26. 26.  |
|         | 9*, 14; 46. 29*.               | 13. 1 | <b>38.</b> 8; 139. <b>8</b> . |       | 16. 29.          |
| 4. 3    | 65. S*.                        | 14. 1 | 36. 15.                       | 29. 5 | 16. 29*.         |
| 5. 1-4  | 42. 13*.                       | 15. 1 | 19. 1*, 4.                    | 29. 6 | 16. 29*.         |

<sup>\*</sup> The citations which are accompanied by an asterisk are not directly quoted in the text of the Kāuçika, but occur in the notes to the text.

| 3 <b>0. 1</b>  | 52. 18; 55. 17;      | 12. 1              | 47. 25, 32*,              | 31. 2              | 27. 14*.                |
|----------------|----------------------|--------------------|---------------------------|--------------------|-------------------------|
|                | 59. 1; 139. 15.      |                    | 36*.                      | 31. 3              | 27. 144.                |
| 31             | 3S. 16*.             | 12. 2              | 47. 12*.                  | 32. 1              | 27. 21.                 |
| 31. 1          | 8.23*;38.11*;        | 12. 2 <sup>e</sup> | 47. 49.                   | 32. 5 <sup>d</sup> | 27. 22.                 |
|                | 64. 1; 127. 6.       | 12. 3              | <b>47.</b> 12*.           | 33. 1              | 27. 27; 54. 11*.        |
| 31. 2          | 32. 27.              | 12. 4 <sup>d</sup> | 47. 50.                   | 34. 1              | 44. 7*; 59.21.          |
| 31. 3          | 3S. 1*.              | 12.6               | 47. 52.                   | 34. 5              | <b>44</b> . 15; 81. 33. |
| 31. 4          | 50. 11.              | 13                 | 55. 1*.                   | 35. 1              | 38.22; 59. 21;          |
| 32. 1          | 6. 17; 34. 1;        | 13. 1              | 53. 1, 13.                |                    | 68. 30.                 |
|                | 59. 3                | 13. 2              | 54. 7.                    | 35. 5              | 3. 16.                  |
| 33. 1          | 7.14*; 9.1,4;        | 13. 3              | 54. 7.                    | 36. 1              | 34. 13.                 |
|                | 18. 3*; 41.14;       | 13. 4              | <b>54.</b> 8.             | 36. <b>5</b>       | 34. 16.                 |
|                | 54. 5; 90. 9*;       | 13. 5              | 54. 9.                    | 36. 7              | 34. 14*.                |
|                | 121 1; 136. 8.       | 14. 1              | 8. 25; 9. 1;              |                    |                         |
| 34. 1          | 38. 17; 76. 8;       |                    | 34. 3; 44. 11;            | Kā                 | iņļa iii.               |
|                | 79. 10.              |                    | 72. 4; 82. 11.            | 1. 1               | 14. 7.                  |
| 35. 1          | 11. 19; 52. 20.      | 15. 1              | 41. 13*; 54.              | 2 1                | 14. 17.                 |
|                |                      |                    | 11.                       | 3. 1               | 16. 30.                 |
| K              | āṇḍa ii.             | 16. 1              | 54. 12.                   | 4. 1               | <b>1</b> 6. 30          |
| 1. 1           | <b>37.</b> 3.        | 17. 1              | 54. 11*, 12.              | 5. 1               | 19. 1*, 22.             |
| 2. 1           | 8. 24; 94. 15;       | 18. 1              | 48. 1.                    | 6. 1               | 48. 3; 60. 31*.         |
|                | 95. 4; 96. 4;        | 18. 3              | 8. 25.                    | 6. 7               | <b>4</b> 8. 6.          |
|                | 101. 3; 114. 3.      | 19 - 23            | 47. 8*.                   | 6. 8               | <b>4</b> 8 <b>5</b> .   |
| 3. 1           | 25. <b>6.</b>        | 19. 1              | 3. 19*; <b>47.</b> 8.     | 7. 1               | 26 1*; 27.29.           |
| 3. 2           | 25. 6 <b>*.</b>      | 24. 1              | 19. 1*, 9.                | <b>7.</b> 2        | 7. 29 °.                |
| 4. 1           | 42. 23.              | 25. <b>1</b>       | 8. 25; 9. 7*;             | 8. 1               | 10. 19*; 55. <b>1*,</b> |
| 5. 1           | 59. 5.               |                    | 18. 25*; 26.              |                    | 17, 18.                 |
| 6. 1           | 59. 15; 102. 4.      |                    | 33, 36*; 43.5*.           |                    | 12. 5*.                 |
| 7. 1           | 26. 33 <b>.</b> 35*. | 26. i              | 100 AT.                   | 9. 1               | 43. 1.                  |
| 8. 1           | 26. 1*. 41.          | 27. 1              | 38. 18.                   | 10. 1-5            | 138. 4.                 |
| 8. 2           |                      | 27. 3              | 38. 21*.                  | 10. 1              | 19. 1*, 28.             |
| 8. 3           | 26. 43.              | 27. 6              | 50. 13*.                  | 10. 6-7            | 138. 10.                |
| 8. 4           | 1                    | 28. 1              | 54. 11*, 13, <sub> </sub> | 10. 7 <sup>c</sup> | 138. 12.                |
| .8. 5          | 27. 2.               |                    | 16*.                      | 10. 811            | 138. 5.                 |
| 9. 1           | 26. 1*; 27. 5.       | 29. 1              | 27. 9; 42. 14*;           |                    | 138 <b>6.</b>           |
| 10. 1          | 26. 1; 27. 7.        |                    | 54.18; 58.17*.            |                    | 138. 7.                 |
| 11. 1          | 38. 21*; 39. 1,      | 29. 2              | 58. 17*.                  | 11. 1              | 26.1*: 27.32;           |
|                | 7, 13, 14*.          | 29. 6°             | 27. 13.                   |                    | 54. 11*; 58. 1.         |
| 12.            |                      | 30. 1              | 35. 21.                   | 12. 1              | 8. 23; 43. 3. 8,        |
| <b>12.</b> 1–8 | 47. 44*.             | 31. 1              | 27. 14.                   |                    | 11*; 136. 7*.           |

| 12. 2              | 43.11*;136.7*.   | 27. 1  | 14.25*;50.13*;    | 14. 6              | 64. 17.                           |
|--------------------|------------------|--------|-------------------|--------------------|-----------------------------------|
| 12. 6              | <b>43.</b> 9.    | 28. 1  | 109.5;110.4*.     | 14. 7              | 64. 18.                           |
| 12. 8              | 43. 10.          |        | 111. 5*.          | 14. 9              | 64. 22.                           |
| 13. 1              | 40. 1; 41. 14.   | 29. 1  | 64. 2.            | 15                 | 41. 7*.                           |
| 13. 7ª             | 40. 3.           | 29. 7  | 45. 17.           | 15. 1              | 26. 24*; 41. 1,                   |
| 13. 7 <sup>b</sup> | 40. 4.           | 29. 8  | 45. 17; 66. 21.   |                    | 3*, 14*; 103. 3.                  |
| 13. 7 <sup>e</sup> | 40. 5.           | 30. 1  | 12. 5.            | 15. 10             | 127. 8.                           |
| 13. 7 <sup>d</sup> | 40. 6.           | 31. 1  | 30. 17*; 58. 3.   | 15. 11             | 127. 9.                           |
| 14. 1              | 19. 14.          | 31. 10 | 3. 4*; 24. 31.    | 16. 1              | 48. 7.                            |
| 15. 1              | 50. 12; 59. 6;   |        |                   | 16. 3              | 127. 3.                           |
|                    | 140. 16.         | K      | āņḍa iv.          | 17. 1              | 39. 7.                            |
| 15. 7              | 70. 13.          | 1. 1   | 9. 1; 15. 2;      | 17. 5              | <b>46.</b> 9*.                    |
| 15. 8              | 70. 14.          |        | 18. 25*; 19.      |                    | 39. 7.                            |
| 16. 1              | 10. 24; 12. 10*, |        | 1; 28. 15*;       | 19. 1              | 39. 7.                            |
|                    | 15; 13. 1*, 6.   |        | 38. 23; 51. 7;    | 19. 2              | 16. 8*.                           |
| 17. 1              | 19.1*; 20. 1,2*. |        | 79.11; 139.10.    | 20. 1              | 8. 24*; 28. 7.                    |
| 17. 1°             | 20. 3*.          | 1. 2-5 | 139. 11*.         | 20. 2              | 8. 25.                            |
| 17. 3 fg.          | 20. 7*.          | 1. 7   | 139. 1 <b>1*.</b> | 21. 1              | 19. 1; 21. 8.                     |
| 17. 4              | 137. 19.         | 2. 1   | 44. 1, 4*; 45. 1. |                    | 19. 14 <b>*;</b> 21 <b>. 10</b> . |
| 17. 8              | 20. 10.          | 3. 1   | 50. 13*; 51.1.    |                    | 16. 8*.                           |
| 18. 1              | 36. 19.          | 5. 1   | 36 1.             | 21. 7              | 19. 1*, 14;                       |
| 18. 6              | 36. 20.          | 6      | 28. <b>4*</b> .   |                    | 21. 10*.                          |
| 18. 6 <sup>b</sup> | 36. 21.          | 6. 1   | 28. 1; 29. 1*;    | 22. 1              | 14.24;17.28;                      |
| 19. 1              | 14. 7*, 22.      |        | 32. 20*.          |                    | 140. 6*.                          |
| 20. 1              | 18. 13; 40. 11;  | 7      | 28. 1*, 4*.       | 23 - 29            | 27.34*; 32.27*.                   |
|                    | 41. 8.           | 7. 7   | <b>18.</b> 25*.   | 23. 1              | 9. 2*; 14. 24.                    |
| 21. 1              | 9. 1; 43. 16,    |        | 17. 1, 12*.       | 24. 1              | 7. 14*.                           |
|                    | 20; 72.13; 82.   | 8. 5   | 17. 1*.           | 27. 4 <sup>a</sup> | 3. 3*.                            |
|                    | 25; 123. 1.      | 9. 1   | 58. 8.            | 28. 1              | 26. 1*; 28. 8;                    |
|                    | 82. 26*.         | 10. 1  | 1. 4; 56. 17;     |                    | 50.13.14*,17*;                    |
| 21. 8              | 71. 8.           |        | 58. 9.            |                    | 51. 7.                            |
| 21. 9              | 71. 3*.          | 11. 1  | 66. 12.           | 30                 | 55. 18*.                          |
| 22. 1              | 12. 10*; 13. 1.  |        |                   | 30. 1              | 9. 2*: 10. 13,                    |
| 23. 1              | 35. 3.           | 13. 1  | 9.4*; 54. 11*;    |                    | 19"; 139. 15. •                   |
| 24. 1              | 19. 1*; 21. 1.   |        | 58. 3, 11.        | 31. 1              | 14. 7*. 26.                       |
| 25. 1              | 35. 22.          | 14. 1  | i                 | 32. 1              | 14. 7*. 26.                       |
| 25. 3              | 35 23 <b>*</b> . | 14. 2  |                   | 33. 1              | 9. 2; 30. 17*;                    |
| 25. 4              |                  | 14. 3  | 68. 27.           |                    | 42.21*; S2.4*;                    |
| 25. 6 <sup>d</sup> | 35. 26.          | 14. 4  | 68. 27.           |                    | 36. 22*.                          |
| 26. 1              | 14.25*;50.13*.   | 14. 5  | 63. 9; 137. 27.   | 34. I              | 66. 6.                            |

| 34. 5               | 66. 10*.       | 3. 11                | 140. 6.         | 13. 10              | 29. 13*.         |
|---------------------|----------------|----------------------|-----------------|---------------------|------------------|
| 35. 1               | 66. 11.        | 4. 1                 | 26.1*; 28.13*.  | 13. 11              | 29. 14*.         |
| 36. 1               | 8. 25.         | 4. 3                 | <b>28.</b> 13*. | 14. 1               | <b>3</b> 9. 7.   |
| 37. 1               | 8. 25; 28. 9.  | 4. 4                 | 28. 13*.        | 14. 9               | 39. 11.          |
| 37. <b>2</b>        | 28. 9*.        | 4. 10                | 26. 1*.         | 15. 1               | 19. 1; 29. 15*.  |
| 37. 7               | 28. 9*.        | 5. 1                 | 28. 14*.        | 16. 1               | 29. 15*.         |
| 38. 1               | 41. 13.        | 5. <b>7</b>          | 28. 14*.        | 17. 1               | 48. 11.          |
| 38. 5               | 19 1*; 21.11*; | 6. 1                 | 15.12*; 18.25*, | 17. 4               | 126. 9.          |
|                     | 66. 13.        |                      | 27*; 28. 15;    | 18. 1               | 48. 13*.         |
| 38. 7 <sup>cd</sup> | 21. 11.        |                      | 50.13*;51.7*;   | 19. 1               | 48. 13*.         |
| 39. 1               | 5. 8; 59. 16.  |                      |                 | 19. 4               | 48. 14*.         |
| 39. 9               | 3. 16, 19*.    | 6. 2                 | 18. 27*; 28.    | 20. 1               | 16. 1.           |
| 39. 10              | 3. 16, 19.     |                      | 15*; 50. 13*.   | 21. 1               | 16. 2.           |
| 40. 1               | 39.7; 49.7*.   | 6. 3                 | 18.25*;50.13*.  | 21. 12              | 14. 7*.          |
| 40.2 - 7            | 49. 8*.        | 7 1.                 | 18. 14; 41. 8;  |                     | 26. 1*; 29. 18.  |
| 40.8                | 49. 9*.        |                      | 46. 4*.         | 23. 1               | 26.20;29.23*.    |
|                     |                | 7. 5-10              | 46. 6.          | 23. 13 <sup>c</sup> | 29 <b>. 24</b> . |
| K                   | āņda v.        | 8. 1                 | <b>4</b> 3. 8.  | 24. 1               | 17. 30; 78.      |
| 1. 1                | 15. 1; 19. 1*; | 9. 1                 | 8, 23*; 26, 1*; |                     | 11; 137. 42.     |
|                     | 22. 1; 35. 12, |                      | 28. 17.         | 24. 5               | 25. 36*.         |
|                     | 13*, 15*.      | 9. 2                 | 28. 17*.        | 25. 1               | 35. <b>5</b> .   |
| 1. 3                | 19. 1*; 21.12. | 9. 5                 | 8. 23*.         | 26. 1               | 19. 1*; 23. 1.   |
| 1. 4                | 34. 20.        | 9. 6                 | 28. 17*         | 27. 1               | 19.1*; 23.7;     |
| 1. 5                | 12. 5.         | 10. 1-7              | 8, 23.          |                     | <b>4</b> 5. 8.   |
| 1. 6                | 76. 21; 79. 1. | 10. 1                | 49.7*; 51. 14.  | 28. 1               | 11. 19; 52.      |
| 1. 7                | 1. 5*; 28. 12  | 10. 2-6              |                 |                     | 20; 58. 10.      |
|                     | 46. 1.         | 10. 7                | 49. 9*.         | 28. 5               | 66. 21*.         |
| 1. 8                | 21. 15.        | 10. 8                | 66. 2.          | 28. 12              | <b>58. 11.</b>   |
| 1. 9                | 21. 17.        | 11. 1                | 12. 1.          | 28. 13              | 58. 11.          |
| 2. 1                | 15. 1; 19. 1*; | 12. 1                | 45. 8.          | 28. 14              | 58. 11.          |
|                     | 22. 1; 59. 17  | 12. 2 <sup>b</sup>   | 2. 36*.         | 29. 1               | 3. 16; 8. 25.    |
| 2. 3                | 21. 21.        | 13. 1                | 29. 1; 48. 9.   | 29 <b>. 2</b>       | 3. 19*; 47. 9.   |
| 2. 4                | 15. 6.         | <b>1</b> 3. <b>2</b> | 29. 2*.         | 29. 3               | 47. 9*.          |
| . 2. 5              | 15. 8.         | 13. 3                | 29. 5*.         | 29. 4               | 25. 24.          |
| 2. 6                | 15. 9, 11.     | 13. 4                | 29. 6*.         | 30. 1               | 54. 11*; 58.     |
| 2. 7                | 21. 23.        | 13. 5                | 29. 8*.         |                     | 3, 11.           |
| 2. 8                | 34. 21.        | 13. 6                | 29. 9*.         | 31. 1 fg.           | 39. <b>31.</b>   |
| 3. 1                | 1. 33; 12. 10; |                      | 29. 10*.        | 31. 1-4             |                  |
|                     | 19.1*; 22.14;  | 13. 8                | 29. 10*.        | 31. 1               | 39. 7.           |
|                     | 38.26; 49. 15. | 13. 9                | 29. 11*.        |                     |                  |

| Kā      | inda vi. '             | 24. 1                | 9. 2; 18. 3*;            | 48. 1                       | 56. 4; 59. 26,                 |
|---------|------------------------|----------------------|--------------------------|-----------------------------|--------------------------------|
| 1. 1    | 23. 2; 42. 11*;        |                      | 30. 13; 41. 14.          |                             | 27*.                           |
|         | 50. 13; 59. 25.        | 25. 1                | 30. 14.                  | 49. 1                       | 46. 14.                        |
| 2. 2    | 29. 27.                | 26. 1                | 26. 1*; 30.17.           | 50. 1                       | 16.8*; 51.17.                  |
| 3-7     | 50. 13.                | 27. 1                | 46. 7.                   | 51. 1                       | 9. 2; 25. 20,                  |
| 3. 1    | 25. 36*; 50. 4.        | 28. 1                | <b>4</b> 6. 7.           |                             | 21*; 41. 14.                   |
| 4. 1    | 19. 1*; 23. 9,         | 28. 2                | 46. 8.                   | <b>52.</b> 1                | <b>31.</b> 8.                  |
|         | 12*; 25. 36*;          | 29. 1                | 46. 7.                   | 53. 1                       | 31. 9; 59. 28;                 |
|         | 124.6; 135.10.         | 30. 1                | 66. 15.                  |                             | 66. 2.                         |
| 5. 1    | 4. 9; 5. 1*;           | 30. 2                | 31. 1.                   | 53. 2                       | 54. 2.                         |
|         | <b>5</b> 9. <b>7</b> . | 31. 1                | 66. 14.                  | 53. 2 <sup>cd</sup>         | 57. 29*.                       |
| 6. 1    | 59. 7.                 | 32. 1                | 8. 25; 31. 3.            | <b>53.</b> 3                | 55. 20.                        |
| 7. 1    | 25. 36*; 46.4.         | <b>32.</b> 3         | 16. 8*·                  | 5 <b>4.</b> 1               | 48. 27.                        |
| 8. 1    | 35. 21; 53. 17.        | 33. 1                | 19. 1*; 23. 17;          | 5 <b>4.</b> 2               | 4. 19; 5. 1°.                  |
| 9. 1    | 35. 21.                |                      | 59. 18.                  | 55. 1                       | 52. 1.                         |
| 10. 1   | 8. 23*; 9. <b>3</b> ,  | 34. 1                | 8. 25*; 31. 4.           | 55. 2                       | 50. 13*.                       |
|         | 5; 12. 3.              | 35                   | 31. 5*.                  | 55. <b>3</b>                | 42. 14*.                       |
| 11. 1   | 35. 8.                 | 35. 2                | 32. 27*.                 | 56. 1                       | 50.17; 139.8.                  |
| 11. 3   | 19. 14; 35. 17.        | <b>3</b> 6           | 31. 5*.                  | 57. 1                       | 7.14*; 18. 3*;                 |
| 12. 1   | 29. 28.                | 37. 1                | 25 36*; 48. 2 <b>3</b> . | 1                           | 31. 11.                        |
| 13. 1   | 14. 25; 15. 6;         | 37. 3                | 48. 37.                  | 57. 3                       | 9 2: 41. 14.                   |
|         | 25. 36*; 72.           | 38. 1                | 12. 10*; 13.             | 58. 1                       | 13. 1*; 59. 9;                 |
|         | 13;104. 3;105.         |                      | 1*, 4, 6*; 139.          |                             | 139. 15.                       |
|         | 1; 113. 3;             |                      | 15.                      | 59. <b>1</b>                | 9. 2; 41. 14;                  |
|         | 123. 1.                | 39. 1                | 12. 10*; 13.             |                             | 50. 13.                        |
| 14. 1   | 29. 30.                |                      | 1*, 4, 6*;               | 60. 1                       | 34. 22.                        |
| 15. 1   | 19. 1*, 26.            | ı                    | 139. 15.                 | 61                          | 59. 10.                        |
| 16. 1   | 30. 1                  | 40.1                 | 16.8*; 59. <b>26</b> .   | 61. 1                       | 9. 2; 50. 13°;                 |
| 16. 4   | 51. 15*, 16.           | <b>4</b> 0. <b>2</b> | 16. 8*.                  | <i>a</i> 0 1                | 41. 14; 133.2.                 |
| 17. 1-4 |                        | 40. 3                | 25. 36*.                 | 62. 1                       | 9. 2; 41. 13*, 14,15*; 50.13*. |
| 18. 1   | 36. 25, 26*.           | 41. 1                | 54 11.                   | a9 1                        | 46. 19; 52. 3.                 |
| 19. 1   | 9. 2; 41. 14;          |                      | 26 1*; 36.28.            |                             | 46. 21*.                       |
| 20. 4   | 66. 16.                | 42. 2                |                          | 63. 1°                      | 46. 22.                        |
| 20. 1   | 26. 1*; 30. 7.         |                      | •                        | 63. 4                       | 12. 5.                         |
| 21. 1   | 30. 8.                 | 43. 1                | 36. 32.                  | 64. 1                       | 16. 7.                         |
| 22. 1   | 7.14*; 18.3*;          | 43. 3°               | 36. 32*.                 | 65. 1                       | 14. 7.                         |
| no +    | 30. 11.                | 44. 1                | 31. 6; 36. 5*.           | 67. 1                       | 14. 7; 16. 4.                  |
| 23. 1   | 7. 14*; 9. 2;          | 45. 1                | 46. 9.                   |                             | 53. 18; 55. 2.                 |
|         | 18.3*; 30.11*;         |                      | 46. 9.                   | 68. 1<br>68. 1 <sup>b</sup> | 55. 3*.                        |
|         | 41. 14.                | 46. 2                | <b>4</b> 6. 9*, 13.      |                             | 6*                             |
|         |                        |                      |                          | 2                           | υ                              |

| 68. 1 <sup>cd</sup> | 55. 3*.                | 89. 1         | 36. 10.              | 122. 1        | 63. 29.                     |
|---------------------|------------------------|---------------|----------------------|---------------|-----------------------------|
| 68. 2               | 53. 3*.                | 90. 1         | 31. 7; 50. 13*.      | 123. 1        | 63. <b>2</b> 9.             |
| 68. 3               | 53. 17*, 20;           | 91. 1         | 26. 1*; 28. 17,      | 124. 1        | 46. 41.                     |
|                     | 55. 4.                 |               | 20*•                 | 125. 2        | 10. 24.                     |
| 69. 1               | 10. 24; 12. 10*,       | 92 <b>. 1</b> | 41. 21.              | 126. 1        | 16.1; 61. 29*.              |
| 00. 1               | 15; 13. 1*, 6;         | 93 <b>. 1</b> | 8. 23; 9. 2; 25.     | 127. 1        | 26 1*, 33,                  |
|                     | 139. 15.               |               | 36*; <b>5</b> 0. 13. |               | 34*, 39*.                   |
| 69. 3               | 68. 7.                 | 94. 1         | 12. 5.               | 128. 1        | 50. 13, 15*,                |
| 70. 1               | 41. 18.                | 96. 1         | 31. 22.              |               | 17*; 100. 3.                |
| 71. 1–3             | 57. 29.                | 96. <b>2</b>  | 32. 27*.             | 128. 3        | 138. 8.                     |
| 71. 1               | 45. 17.                | 97-99         | 140. 10.             | 129. <b>1</b> | 36. <b>1</b> 2.             |
| 71. 3 <sup>cd</sup> | 57. 29*.               | 97. 1         | 14. 7.               | 130-132       | 36. 13*.                    |
| 72. 1               | 40. 16.                | 98. <b>1</b>  | 14. 7; 16. 4;        | 130. 1        | 36. 13.                     |
| 72. 3               | 40. 17.                |               | 140. 6*.             | 133. 1-3      | 47. 15*.                    |
| 73. 1               | 8. 23; 12. 5;          | 99. 1         | 14. 7.               | 133. 1        | 47. 14.                     |
| 101 1               |                        | 100. 1        | <b>31.</b> 26.       | 133. 3        | 47. 13.                     |
| <b>79</b> 9         | 19. 1*.                | 101. 1        | 40. 18.              | 133. 4        | <b>56. 1.</b>               |
| 73. 3               | 24. 16*.               | 102. 1        | 35. 21.              | 133. 5        | <b>5</b> 6. <b>1</b> .      |
| 74. 1               | 12. 5.                 | 102. 3        | 19. 1*.              | 133. 4        | 57 1.                       |
| 75. 1               | 3. 19*; 47. 10;        | 103. 1        | 16. 6.               | 133. 5        | 57. 1.                      |
| <b>.</b>            | 48.29,31°.             | 104. 1        | 16. 6.               | 134. 1        | <b>4</b> 7. 1 <b>4, 18.</b> |
| 76. 1               | 50. 4.                 | 105. 1        | 31. 27.              | 135. 1        | 47. 20.                     |
| 77. 1               | 36. 5.                 | 106. 1        | 52. 5 <b>.</b>       | 136. 1        | 31. 28.                     |
| 78. 1               | 78. 10, 14.            | 107. 1        | 9. 2; 50. 13.        | 137. 1        | 31. 28.                     |
| 79. 1               | 19. 1*; 21. 7.         | 108. 1        | 10. 19; 57. 28.      | 138. 1        | 48. 32.                     |
| 80. 1               | 31. 18.                | 109. 1        | 26. 33, 38*.         | 139. 1        | 36. 12.                     |
| 81. 1               | 35. 11, 26*.           | 110. 1        | 46. 25.              | 140. 1        | 46. 43.                     |
| 82. 1               | 59. 11.                | 111. 1        | 8. 24.               | 141. 1        | 19. 1*; 23.                 |
| 83. 1<br>83. 3°     | 31. 16.                | 112. 1        | 46. 26.              |               | 12, 13.                     |
| 83. 4               | 31. 20.                | 113. 1        | 46. 26.              | 141. 2        | 23. 14; 24. 19*.            |
| 84. 1               | 31. 21.                | 113. 2°       | <b>4</b> 6. 28.      | 141. 3        | 23. 15.                     |
| 85. 1               | 52. 3.                 | 114. 1        | 46.30*; 60.7*;       | 142. 1        | 19. 1*; 24. 1.              |
| 85. 2 <sup>ab</sup> | 26.1*, 33, 36*.        |               | 67. 19.              | 142. 3        | 19. 27.                     |
| 86. 1               | 6. 17*.                | 114. 3        | 46. 30*.             |               |                             |
| 87. 1               | 59. 12; 140. 6*.       | 115. 1        | 67. 19.              |               |                             |
| J11 I               | 59. 13; 98. <b>3</b> ; | 116. 1        | 132. 1.              |               | ņḍa vii.                    |
| 07 1C               | 140. 8.                | 117-119       | 133. 1.              | 1. 1          | 41. 8; 59. 17.              |
| 87. 1 <sup>e</sup>  | 140. 8.                | 117. 1        | 67. 19.              | 2. 1          | 30.11*;59.18.               |
| 88. 1               | 59. 13; 98. 3;         | 120. 1        | 46. 30*.             | · ·           | 15.11; 30.11.               |
|                     | 140. 8.                | 121. 1        | 52. 3.               | 4. 1          | 41. 26.                     |

| 6. 1    | 59. 18.                 | 36. 1               | 79. 2.            | 64. 1              | 46. 47.                     |
|---------|-------------------------|---------------------|-------------------|--------------------|-----------------------------|
| 6. 2    | 52.10;71.23;            | 37. 1               | 79. 7.            | 65. 1              | 39. 7*; 46. 49.             |
|         | 79. 3; 86. 26.          |                     | 36. 12.           | 65. 2              | 39. 7*.                     |
| 6. 3    | 71. 23; 86.26.          |                     | 19. 1*; 24. 9.    | 66. 1              | 9. 2, 4.                    |
| 7. 1    | 59. 18.                 | 41. 1               | 8.23*; 40.9*;     | i                  | 6. 2*; 9. 2,                |
| 8. 1    | 42. 1.                  |                     | 43. 3.            |                    | 4; 45. 17, 18*;             |
| 9. 1    | 52. 12.                 | 41. 2               | 40. 9*.           |                    | 54. 2; 56. 1*;              |
| 9. 2    | 16. 8*.                 | 42. 1               | 32. 3.            |                    | <b>57.</b> 8; <b>66.</b> 2. |
| 10. 1   | 32. <b>1.</b>           | 43. 1               | 1. 5*; 46. 1.     | 68. 1              | 81. 39.                     |
| 11. 1   | 38. 8; <b>139. 8.</b>   | 44. 1               | 42. 6.            | 68. 2              | 81. 39.                     |
| 12. 1   | 38. 27.                 | 45. 1               | 36. 25.           | 68. 3              | 9. 2, 4.                    |
| 13. 1   | 48. 35; 58.11.          | 45. 2               | 36. 25*, 27.      | 69. 1              | 9. 2, 4, 7*.                |
| 13. 2   | 48. 36*.                | 46. 1               | 32. 3; 59. 18*,   | 70. 1              | 48. 27.                     |
| 14. 1   | 19. 1*; 24. 3.          |                     | 19.               | 71. 1              | 2. 10.                      |
| 14. 3   | 24. 5*.                 | 47. 1               | 59. 18 <b>*</b> . | 72. 1-3            | 2. 40.                      |
| 15. 1   | 24. 7.                  | 48. 2 <sup>cd</sup> | 106. 7*.          | 73. 11             | 24. 17; 92. 15.             |
| 16. 1   | 59. 18.                 | 50. 1               | 41. 13.           | 74. 1              | 32. 8.                      |
| 17. 1-4 | 35. 16*.                | 51. 1               | 25. 36*; 59. 19.  | 74. 3              | <b>3</b> 6. <b>25.</b>      |
| 17. 1   | 59. 19.                 | 52. 1               | 9. 2; 12. 5.      | 74. 4 .            | 1. 34; 32. 9*.              |
| 18      | 40. 7*.                 | <b>5</b> 3. 1       | <i>5</i> 5. 17.   | 75. 1              | 19. 14*.                    |
| 18. 1   | 26.24*; 41.1;           | 53. 7               | 24. 32; 55.       | 76. 1              | 31. 16.                     |
|         | 103. 3.                 |                     | 15*; 58. 18*.     | 76. 3              | 32. 11.                     |
| 19. 1   | <b>3</b> 5. 17; 59 19.  | 54. 1               | 42. 9.            | 77. 1              | 31. 6*; <b>48. 38.</b>      |
| 20. 1   | 45.16*.59.19.           | <b>55.</b> 1        | 8. 2*; 50. 1.     | 78. 1              | 32. 3.                      |
| 20. 6   | 23. 4*; 42. 11*;        | 56. 1               | 32. 5.            | 78. <b>2</b>       | 2. 41; 137. 30.             |
|         | 45. 10*.                | <b>56. 2</b>        | 76. 8*.           | 78. 2 <sup>b</sup> | 3. 1*.                      |
| 21. 1   | 86. 16.                 | 56. <b>5</b>        | 139. 8.           | 79. 1              | 5. 6; 59. 19.               |
| 22. 1   | 66. <b>14.</b>          | 57. 1               | 46. 6.            | 80. 1              | 5. 5; 59. 19.               |
| 24. 1   | 59 19.                  | <b>57.</b> 2        | <b>46.</b> 6.     | 80. 3              | <b>1.</b> 6*; 5. 9;         |
| 25. 1   | 59. 19.                 | 59. 1               | 48. 37.           |                    | 56. 2*: 59. 19.             |
| 26. 1   | <b>5</b> 9. <b>19</b> . | 60. 1               | 8.23*; 19.1*;     | 81. 1–6            | 24. 18*.                    |
| 29. 1   | 32. 3; 59. 19.          |                     | 24. 11; 42. 8;    |                    | <b>59.</b> 15, 19.          |
| 30. 1   | 54. 6.                  |                     | 72. 5; 82. 15;    | 82. 2              | 57. 21.                     |
| 31. 1   | 48. 37.                 |                     | 89. 11.           | 83. 1              | 32. 14.                     |
| 32. 1   | 54. 11*; 58. 3,         | 60. 7               | 23. 6; 24. 16.    | 83. 1-4            | 127. 4.                     |
|         | 11.                     | 61. 1               | 10. 22; 53. 4*;   | 8 <b>4. 2</b>      | 17. 31; 140. 17.            |
| 33. 1   | 24.8;53.4*;             |                     | 57. 23.           | 84. 3              | 17. 31*.                    |
|         | <b>57.</b> 22, 25.      | 61. 2               | 53 4*; 57.23.     | 85. 1              | 25. 36*; 59. 14;            |
| 34. 1   | 36. 33; 48. 37.         | 62. 1               | 69. 7.            |                    | 137. 4*.                    |
| 35, 1   | 36. 33.                 | 63. 1               | 69. 22.           | 86. 1              | 25. 36*; 59.                |
|         |                         |                     |                   |                    |                             |

|                    | 14; 137. 4*;             | 1 115 9           | 18. 18*.         | 6. 18              | 35. 20.          |
|--------------------|--------------------------|-------------------|------------------|--------------------|------------------|
|                    | 14; 151. 4;              | 115. 4            | 18. 18*.         | 7. 1               | 26. 33, 40*.     |
| 87. 1              | 50. 13*; 59. <b>2</b> 9. | 116. 1            | 26. 1*; 32. 17.  | 1                  | 35. 6*.          |
| 88. 1              | 29. 6.                   | 117. 1            | 25. 36*; 59. 14; | t .                | 16. 9.           |
| 89. 1              | 42. 13; 46. 17*.         | 1                 | 137. 4*.         | 8. 2               | 16. 10.          |
| 89. 2              | 42. 14*.                 | 118. 1            | 16. 7; 25. 36*;  | 8, 2 <sup>c</sup>  | 16. 12.          |
| 89. 4              | 42. 14*; 6. 12;          | 110. 1            | 39.28*;137.4*.   | 8. 14              | 73. 5*.          |
| 00. 1              | 57. 27.                  |                   | 00.20 ,10        | 8. 22              | 15. 11.          |
| 89. 4 <sup>c</sup> | 6. 13.                   | K                 | āņḍa viii.       | 8. 24°             | 16. 18, 19.      |
| 90. 1              | 36. 35.                  | 1. 1              | 54. 11*; 55.     | 8. 24 <sup>d</sup> | 16. 20.          |
| 91. 1              | 16.8*;25.36*;            | 1 -               | 17; 58. 3, 11.   | 10. 23             | 56. 13*.         |
|                    | 59. 7; 140. 6.           | 1. 10             | 16. 8*.          |                    |                  |
| 92. 1              | 25. 36*.                 | 2                 | 58. 14*.         | К                  | āņda ix.         |
| 95. 1              | 48. 40.                  | 2. 1              | 54. 11*; 55.     | 1. 1               | 10. 24*; 12.     |
| 96. 1              | 48. 41.                  |                   | 17; 58.3,11,14.  |                    | 10*, 15; 13.6.   |
| 97. 1              | 3. 19*; 6. 3;            | 2. 9 <sup>c</sup> | 97. 6*.          | 1. 11              | 13.1*; 139.15.   |
| 97. 2              | 55. 20.                  | 2. 9 <sup>d</sup> | 97. 6*.          | 2. 1               | 49. 1.           |
| 97. 8              | 6. <b>4</b> .            | 2. 12             | 97. 3.           | 2. 2               | 46. 9*.          |
| 98. 1              | 6. 7; 88. 6.             | 2. 13             | 97. 3.           | 2. 3               | 46. 9*.          |
| 98. 3              | 57. 24.                  | 2. 14             | 54. 17; 58.      | 2. 4               | 48. 5.           |
| 99. 1              | 2. 20.                   |                   | 17*, 18.         | 2. 25              | 24. 29.          |
| 100. 1             | 46. 9*, 11.              | 2. 15             | 58. 17 <b>*.</b> | 3. 1               | 66. 22, 29.      |
| 101. 1             | 46. 9*, 12.              | 2. 16             | 58. <b>17.</b>   | 3. 15              | 66. 28.          |
| 102. 1             | 52. 15.                  | 2. 17             | 53. 17*, 19;     | 3. 18              | 66. 24.          |
| 103. 1             | 59. 19.                  |                   | <b>55.</b> 3.    | 3. 22              | 66. 25.          |
| 104. 1             | 66. 17.                  | 2. 18             | 58. 17*, 19.     | 3. 24              | 66. 30.          |
| 105 <b>1</b>       | 55. 16 ; 56 <b>. 16.</b> | 2. 19             | 58. 17*, 19.     | 4. 1               | 19. 1*; 24. 19;  |
| 106. 1             | 6. 2; 46. 24.            | 2. 20             | 58. 17*, 20.     |                    | 66. 18.          |
| 107. 1             | 31. 27.                  | 2. 22             | 58. 17*, 21.     | 4. 11              | 24. 19.          |
| 108. 1             | 46.9*; 48.37.            | 3. 1              | 8. 25; 44. 15.   | 4. 24              | 24. 21; 25. 24*. |
| 108. 2             | 46. 9*.                  | 3. 15 -18         | I                | 5. 1               | 64. 6, 27.       |
| 109. 1             | 41. 13.                  | 3. 21             | 2. 10*.          | <b>5.</b> 2        | 64. 7.           |
| 110. 1             | 15.11; 59.20.            | 3. 26             | 46. 23; 130.     | 5. 2 <sup>c</sup>  | <b>64.</b> 8.    |
| 111. 1             | 19. 1; 24. 19.           |                   | 3; 131. 3.       | 5. 3               | 6 <b>4</b> . 9.  |
| 112. 1             | 32. 3, 27*.              | 5. 1              | 19. 1*, 22;      | <b>5. 4</b>        | 64. 10.          |
| 113. 1             | 36. 38.                  |                   | 39. 7.           | 5. 5               | 64. 11.          |
| 114. 1             | 36. 39.                  | 5. 15             | 25. 36*.         | 5. 5 <sup>b</sup>  | 64. 12, 13.      |
| 114. 2             | 31. 4.                   | 5. 19             | 25. 36°.         | 5. 5°              | 64. 14.          |
| 115. 1             | 18. 16.                  | 5. 22             | 16. 8*.          | 5. 5 <sup>d</sup>  | 64. 15.          |
| 115. 2             | 18. 17*.                 | 6. 1              | 8. 24; 35. 20.   | 5. 6               | 64. 16.          |

| 5. 13               | 64. 23*.                | 5 50               | 20 0*. 40 19                      | 1 4 410                     | 44 25                             |
|---------------------|-------------------------|--------------------|-----------------------------------|-----------------------------|-----------------------------------|
| 5. 23               | 66. 31.                 | 5. 50<br>6. 1      | 38. 2*; 49. 13.<br>8. 12; 19. 1*, | i .                         | 61. 25.                           |
| 5. 23°              | 66. 32.                 | 0. 1               | 22, 23*.                          | ذ                           | 61. 29.                           |
| 5. 25               | 64. 25.                 | 6. 2 <sup>b</sup>  | 22, 23 .<br>19. 2 <b>3*.</b>      | 1 13                        | 60. 25.                           |
| 5. 26               | 64. 25.                 | 6. 3               | 8. 13                             | 1. 14<br>1. 14 <sup>b</sup> | 60. 26.                           |
| 7. 1                | 66. 19.                 | 6. 4 <sup>c</sup>  | 19. 23.                           | ŀ                           | 60. 2 <b>7.</b>                   |
| 8. 1                | 32. 18.                 | 6. 6 <sup>b</sup>  | 19. 23*.                          | 1. 14 <sup>d</sup> 1. 15    | 60. 28*.                          |
| 8. 21               | 32. 19*.                | 6. 29              | 19. 25.                           | 1. 15 <sup>b</sup>          | 60. 29.                           |
| 8. 22               | 32. 19*.                | 6. 29 <sup>b</sup> | 19. 22*.                          | 1. 15                       | 60. 34; 61. 33.<br>2. 7; 61. 31.  |
| 9. 1                | 18. 25*.                | 6. 30              | 19. 25; 26. 40*.                  | 1. 17                       |                                   |
| 10. 20              | 24. 17*.                | 6. 31°             | 19. 25*.                          | 1. 18                       | 2. 9; 61. 36.                     |
| 20, 20              | 21. 11.                 | 6. 32°             | 19. 25*.                          | 1. 19                       | 61. 37; 68. 27.                   |
| ĸ                   | Tāṇḍa x.                | 6. 35              | 2. 41; 19. 24;                    | 1. 21                       | 61. 41.                           |
| 1. 1                | 39. <b>7.</b>           | 0. 55              | 137. 30.                          | 1. 22                       | 61 42.                            |
| 1. 20°              | 39. 19.                 | 9. 1               | 65. 1.                            | 1. 23 <sup>c</sup>          | 61. 44.                           |
| 1. 21 <sup>cd</sup> | 5, 2.                   | 9. 1 <sup>b</sup>  | 6 <b>5.</b> 2.                    | 1. 24                       | 62. 1.                            |
| 1. 25               | 39. 18.                 | 9. 2               | 65. 3.                            | 1. 25                       | <b>63</b> . 3.                    |
| 1. 32               | 39. 26.                 | 9. 2 <sup>d</sup>  | 65. 2.                            | 1. 25°                      | 65. 13.                           |
| 3. 1                | 19. 22.                 | 9. 3               | 65. 9.                            | 1. 27                       | 63. 4.                            |
| 3. 6                | 46. 9*.                 | 9. 4               | 66. 5*.                           | 1. 28                       | 62. 22; 68. 27.                   |
| 3. 11               | 10. 2*.                 | 9. 26              | 63. 29.                           | 1. 28 <sup>b</sup>          | 63. <b>5.</b>                     |
| 4. 1                | 32. 20; 139. 8.         | 9. 27              | 65. 8.                            | 1. 29                       | 63. G.                            |
| <b>4.</b> 25        | 32. 24.                 | 10. 1              | 66. 20.                           | 1. 29 <sup>b</sup>          | 63. <b>7.</b>                     |
| 4. 26               | 32. 24*.                |                    |                                   | 1. 30                       | 63 20.                            |
| 5. 1                | 47. 31*; 49. 3.         | K                  | āṇḍa xi.                          | 1. 31                       | 62. 1 <b>5. 16.</b>               |
| 5. 1 <sup>b</sup>   | 49. 4.                  |                    | 63. 19*.                          | 1. 31 <sup>c</sup>          | 62. 17.                           |
| <b>5.</b> 6         | 49. 24*.                | 1. 1               | 60. 19.                           | 1. 33*                      | 65. 13.                           |
| 5. 7                | 49. 25*.                | 1. 2               | 60. 22.                           | 1. 36                       | <b>63.</b> 9.                     |
| 5. 15               | 38. 2*; 47. 31*;        | 1. 3               | 60. 23.                           | 2. 1                        | 28. 8*; 50 <b>.</b> 13 <b>*</b> , |
|                     | 49. 13.                 | 1. 4               | 60. 24.                           |                             | 14*; 51. 7*;                      |
| <b>5.</b> 42        | 47. 31*.                | 1. 5               | 61. 8.                            |                             | 129. 3.                           |
| 5. 50               | 47. 31*.                | 1. 6               | 61. 11.                           | 2. 31                       | 16. 87.                           |
| <b>5.</b> 22        | 32.27*; 46.50.          | 1. 7               | 61. 20.                           | 3. 31                       | 62. 7*.                           |
| 5. 23               | 6. 17; 136. 6.          | 1. 8               | 60. 30.                           | 4. 1                        | 54. 11"; 55.                      |
| 5, 24               | 136. 6.                 | 1. 9               | 61. 18.                           |                             | 17; 58. 3, 11.                    |
|                     | 6. 14; 49. 14.          | 1. 9 <sup>b</sup>  | 61. 22.                           | 5. 3                        | 55. <b>1</b> 8 <b>*</b> .         |
| 5. 36               | 44.33; 47.22*.          | 1. 9 <sup>d</sup>  | 61. 24.                           | 6                           | 32. 27*.                          |
| 5 37.               | 6. 15.                  | 1. 10              | 61. 19.                           | 6. 1                        | 1. 5*; 9, 2, 4.                   |
| <b>5</b> . 42       | 38. 2*; 49. <b>1</b> 3. | 1. 10 <sup>c</sup> | 61. 15.                           | 6. 9                        | 50, 13*, 14*;                     |
| <b>5.</b> 46        | 42. 13*.                | 1. 11              | 61. 23.                           |                             | 51. 7*.                           |
|                     |                         |                    |                                   |                             |                                   |

| 6. 23        | 9. 2*; 42. 13*;     | 1. 44              | 24. 39.                             | 2. 30              | 71.19*,20,22;        |
|--------------|---------------------|--------------------|-------------------------------------|--------------------|----------------------|
|              | 53. 8*; 55. 1*;     | 1. 46              | 50. 13*, 17;                        |                    | 86. 23.              |
|              | <b>5</b> 8. 25      |                    | 139. 8.                             | 2. $30^{\circ}$    | 72. 10.              |
| 7. 3         | <b>4</b> 2. 13*.    | 1. 47              | 50. 1*.                             | 2. 31              | 72. 11.              |
| 9. 1         | 16. 21.             | 1. 52              | 24. 41.                             | 2. 31 <sup>a</sup> | 72. 12*.             |
| 9. 24        | 73. 5*.             | 1. 52°             | 137. 23.                            | 2. 32              | 61 40; 70. 10;       |
| 10. 1        | 16. 21.             | 1. 53              | 10. 19.                             |                    | 72. 13.              |
|              |                     | 1. 54              | 38. 30.                             | 2. 33              | 70. 15.              |
| Kā           | iņda xii.           | 1. 58              | 24. 14; 38. 29.                     | 2. 34              | 71. 4.               |
| 1            | 38. 16*.            | 1. 59              | 3. 4*; 24. 31.                      | 2. 40              | 71. 16; 86, 19.      |
| 1. 1-7       | 24. 27*.            | 1. 61              | 137. 14.                            | 2. 41              | 72. 3.               |
| 1. 1-9       | 24. 31*.            | 1. 61°             | 46. 52; 137.13.                     | 2. 42              | 69. 8; 71. <b>8.</b> |
| 1. 1         | 8. 23; 19. 1*;      | 1. 62              | 50. 10.                             | 2. 43              | 71. 8.               |
|              | 24. 24, 35; 38.     | <b>1.</b> 63       | 24. 27; 58.                         | 2. 44              | 72. 13.              |
|              | 12*; 98. 3.         |                    | <b>1</b> 9; <b>4</b> 3. <b>5*</b> . | 2. 45°             | 71. 2.               |
| .1.2         | 137. 16.            | 2. 1-4             | 71. 8.                              | 2. 47              | 72. 7.               |
| 1. 4         | 137. 17.            | 2. 1               | 69. 7; 71. 5.                       | 2. 48              | 72. 8, 1 <b>3.</b>   |
| 1. 6         | 137. 28.            | 2. 4               | 71. 6.                              | 2. 48°             | 71. 23; 86. 26.      |
| 1. 11        | <b>25.</b> 36*.     | 2. 5               | 70. 6.                              | 2. 49              | 72. 8.               |
| 1. 12        | <b>25</b> . 36*.    | 2. 7               | 71. 6.                              | 2. 52              | 71. 14.              |
| 1. 19-2      | 1 2. 41; 120. 5.    | <b>2.</b> 8-10     | 71. 12; 81. 33*.                    | 2. 53              | 71. 6.               |
| 1. 19        | 137. 30.            | 2. 11              | 71. 5.                              | 2. 54              | 71.5; 80. 28*.       |
| 1. 20        | 137. 30.            | 2. 13              | 71. 16; 40.19;                      | 2. 55              | 71. 5; 72. 13.       |
| 1. 21        | 137. 30.            |                    | 86. 19.                             | 3. 1               | 60. 31.              |
| 1.23-25      | 13. 12; 24. 24*;    | 2. 15              | 71. 8.                              | 3. 3               | 60. 32.              |
|              | 54. 6*.             | 2. 16              | 71. 8.                              | 3. 4               | 60. 35.              |
| 1. 23        | 12. 10 <b>*</b> .   | 2. 19              | 71.16; 86. 19.                      | 3. 7 - 10          | 61. 2*.              |
| 1. 28        | 24. 33.             | 2. 21              | 7. 11, 21; 72.                      | 3. 7               | 61. 1.               |
| <b>1.</b> 29 | 3. 8; 24. 28;       |                    | 13; 86. 24.                         | 3. 11              | 61. 3.               |
|              | 90. 15; 137. 40.    | 2. 22              | 71. 18; 72. 12*;                    | 3. 12              | 61. 4.               |
| 1. 30        | 24. 24*; 58. 7.     |                    | 86. 21.                             | 3. 13              | 2. 6*; 8. <b>14.</b> |
| 1. 31        | 25. 36*.            | 2. 23              | 72. 17.                             | 3. 14              | 61. 18.              |
| 1. 32        | 25. 36*.            | 2. 23 <sup>d</sup> | <b>72.</b> 2.                       | 3. 15              | 61. 21; 125. 3       |
| 1. 33        | 24. 33.             | 2. 24              | 72. 13.                             | 3. 16              | 61. 13.              |
| 1. 34        | 24. 30.             | 2. 26              | 71. 24; 86. 27.                     | 3. 17 <sup>c</sup> | 61. 14.              |
| 1. 35        | 46. 51; 137. 12.    | 2. 27              | 71. 24; 86. 27.                     | 3. 18              | 61 22.               |
| 1. 36        | 137. <b>4*</b> , 9. | 2. 28              | 72. 6.                              | 3. 19              | 61. 24               |
| 1. 38        | 19 1*; 24.          | <b>2.</b> 29       | 71. 18; 72. 3*;                     | 3. 19 <sup>c</sup> | 61. 23, 25           |
|              | 24*, 37.            |                    | 86. 21.                             | 3. 19 <sup>d</sup> | 61. 25.              |
| 1. 42        | 24. 38; 137. 24.    | 2. 29°             | 71. 19*; 86. 22.                    | 3. 20              | 61. 27.              |

| 2 201                                                                                                                            | 20 1                                                                                                                                            |                                                                                                        | 10.04                                                                                                                                              | 1 . 00                                                                                                                         | 40 48 400 45                                                                                                                          |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 3. 20 <sup>d</sup>                                                                                                               |                                                                                                                                                 | 1. 5                                                                                                   |                                                                                                                                                    | 1. 36                                                                                                                          | 13.1*; 139.15.                                                                                                                        |
| 3. 21                                                                                                                            | 61. 26.                                                                                                                                         | 1. 16-20                                                                                               |                                                                                                                                                    | 1. 37                                                                                                                          | 75. 14.                                                                                                                               |
| 3. 22                                                                                                                            | 61. 30.                                                                                                                                         | 1. 17                                                                                                  |                                                                                                                                                    | 1. 38 <sup>a</sup>                                                                                                             | 75. 15.                                                                                                                               |
| 3. 24                                                                                                                            |                                                                                                                                                 | 1. 21-26                                                                                               |                                                                                                                                                    | 1. 38°                                                                                                                         | 75. 16.                                                                                                                               |
| 3. 25                                                                                                                            | 61. 34.                                                                                                                                         | 1. 21                                                                                                  | 19. 1*; 24.42.                                                                                                                                     |                                                                                                                                | 75. 17.                                                                                                                               |
| 3. 2 <b>8</b>                                                                                                                    |                                                                                                                                                 | 1. 21 <sup>ab</sup>                                                                                    |                                                                                                                                                    | 1. 39°                                                                                                                         | 76. 20.                                                                                                                               |
| 3. 29                                                                                                                            | 61. 37.                                                                                                                                         | 1. 25                                                                                                  | 18. 25*.                                                                                                                                           | 1. 40                                                                                                                          | 76. 12, 20*.                                                                                                                          |
| <b>3.</b> 31                                                                                                                     | 1. 24; 8. 11;                                                                                                                                   |                                                                                                        | =                                                                                                                                                  | 1. 41                                                                                                                          | 76. 12*.                                                                                                                              |
|                                                                                                                                  | 61. 38.                                                                                                                                         | 1. 27                                                                                                  | 137. 4*, 10.                                                                                                                                       | 1. 42                                                                                                                          | 76. 7.                                                                                                                                |
|                                                                                                                                  | 1 25*; 137.4*.                                                                                                                                  |                                                                                                        | 49. 19.                                                                                                                                            | 1. 43                                                                                                                          | 75. 27.                                                                                                                               |
| 3. 31 <sup>b</sup>                                                                                                               | 1, 25; 61, 39;                                                                                                                                  | 1. 33                                                                                                  | 12. 4.                                                                                                                                             | 1. 45                                                                                                                          | 76.4; 79.13*.                                                                                                                         |
|                                                                                                                                  | 137. 4*.                                                                                                                                        | 1. 56                                                                                                  | <b>4</b> 9. 26.                                                                                                                                    | 1. 46                                                                                                                          | <b>7</b> 9. 30.                                                                                                                       |
| 3. 32                                                                                                                            | 61. 40.                                                                                                                                         | 1. 59                                                                                                  | 58. 17*; <b>42</b> .                                                                                                                               |                                                                                                                                | 77. 17.                                                                                                                               |
| 3. <b>3</b> 3                                                                                                                    | 15. 11; 61.43.                                                                                                                                  |                                                                                                        | 14*; 54. 18,                                                                                                                                       | 1. 47°                                                                                                                         | 76. 15.                                                                                                                               |
| 3. 34                                                                                                                            | 62. 9.                                                                                                                                          |                                                                                                        | 82. 6; 89. 11.                                                                                                                                     | 1 47°                                                                                                                          | 76.16; 77.19.                                                                                                                         |
| 3. 35                                                                                                                            | 61. 41.                                                                                                                                         | 1. 60                                                                                                  | 58. 17*.                                                                                                                                           | 1. 48                                                                                                                          | 76. 19.                                                                                                                               |
| 3. 36                                                                                                                            | 62. 1.                                                                                                                                          | 2. 1                                                                                                   | 18. 25*; 58. 22.                                                                                                                                   | 1. 5l                                                                                                                          | 76. 10*.                                                                                                                              |
| 3. 37                                                                                                                            | 61. 45.                                                                                                                                         | 3. 1-60                                                                                                | 63. 21*.                                                                                                                                           | 1. 53                                                                                                                          | 76.4; 79. 13°.                                                                                                                        |
| 3. 38                                                                                                                            | 61. 46.                                                                                                                                         | 3. 1                                                                                                   | 49. 19.                                                                                                                                            | 1. 55                                                                                                                          | 79. 14.                                                                                                                               |
| <b>3</b> . 39                                                                                                                    | 62. 11.                                                                                                                                         |                                                                                                        |                                                                                                                                                    | 1. 56                                                                                                                          | 79. 14*.                                                                                                                              |
| 3. 41                                                                                                                            | 62. 18.                                                                                                                                         | Kā                                                                                                     | nda xiv.                                                                                                                                           | 1. 57-58                                                                                                                       | 76. 28.                                                                                                                               |
|                                                                                                                                  |                                                                                                                                                 |                                                                                                        |                                                                                                                                                    |                                                                                                                                |                                                                                                                                       |
| 3. 42                                                                                                                            | 62. 10.                                                                                                                                         | 1. 1-2                                                                                                 | 79. 16*.                                                                                                                                           | 1. 59                                                                                                                          | 76. 32.                                                                                                                               |
| 3. 42<br>3. 4 <b>3</b>                                                                                                           | 62. 10.<br>62. 14.                                                                                                                              |                                                                                                        |                                                                                                                                                    | 1. <b>5</b> 9<br>1. <b>6</b> 0                                                                                                 | 76. 32.<br>76. <b>2</b> 5, <b>3</b> 2.                                                                                                |
|                                                                                                                                  | 62. 14.                                                                                                                                         |                                                                                                        |                                                                                                                                                    | 1. 60                                                                                                                          |                                                                                                                                       |
| 3. 43                                                                                                                            | 62. 14.<br>62. 8.                                                                                                                               | 1. 1-16                                                                                                | 75. 6*.<br>75. 6; 79. 16*.                                                                                                                         | 1. 60                                                                                                                          | 76. 25, <b>32.</b>                                                                                                                    |
| 3. 43<br>3. 44                                                                                                                   | 62. 14.                                                                                                                                         | 1. 1-16<br>1. 1                                                                                        | 75. 6*.<br>75. 6; 79. 16*.<br>75. 5.                                                                                                               | 1. 60<br>, 1. 61                                                                                                               | 76. 25, <b>32.</b><br>77. 1.                                                                                                          |
| 3. 43<br>3. 44<br>3. 45                                                                                                          | 62. 14.<br>62. 8.<br>62. 15.                                                                                                                    | 1. 1-16 1. 1 1. 13 <sup>c</sup>                                                                        | 75. 6*.<br>75. 6; 79. 16*.<br>75. 5.                                                                                                               | 1. 60<br>1. 61<br>1. 62                                                                                                        | 76. 25, <b>32.</b> 77. 1. 76. 32.                                                                                                     |
| 3. 43<br>3. 44<br>3. 45<br>3. 45°                                                                                                | 62. 14.<br>62. 8.<br>62. 15.<br>62. 17.                                                                                                         | 1. 1-16 1. 1 1. 13° 1. 17                                                                              | 75. 6*.<br>75. 6; 79.16*.<br>75. 5.<br>75. 22.                                                                                                     | 1. 60<br>1. 61<br>1. 62<br>1. 63                                                                                               | 76. 25, 32.<br>77. 1.<br>76. 32.<br>77. 20.                                                                                           |
| 3. 43<br>3. 44<br>3. 45<br>3. 45 <sup>c</sup><br>3. 46-48                                                                        | 62. 14.<br>62. 8.<br>62. 15.<br>62. 17.<br>68. 27.<br>62. 19.                                                                                   | 1. 1-16 1. 1 1. 13° 1. 17 1. 19 1. 20                                                                  | 75. 6*. 75. 6: 79. 16*. 75. 5. 75. 22. 75. 23. 76. 10.                                                                                             | 1. 60<br>1. 61<br>1. 62<br>1. 63                                                                                               | 76. 25, 32.<br>77. 1.<br>76. 32.<br>77. 20.<br>77. 2. 20;79.                                                                          |
| 3. 43 3. 44 3. 45 3. 45 3. 46-48 3. 49                                                                                           | 62. 14.<br>62. 8.<br>62. 15.<br>62. 17.<br>68. 27.                                                                                              | 1. 1-16 1. 1 1. 13° 1. 17 1. 19 1. 20                                                                  | 75. 6*.<br>75. 6: 79. 16*.<br>75. 5.<br>75. 22.<br>75. 23.<br>76. 10.<br>77. 20.                                                                   | 1. 60<br>1. 61<br>1. 62<br>1. 63<br>1. 64                                                                                      | 76. 25, 32. 77. 1. 76. 32. 77. 20. 77. 2. 20;79. 28. 32.                                                                              |
| 3. 43<br>3. 44<br>3. 45<br>3. 45 <sup>c</sup><br>3. 46-48<br>3. 49<br>3. 50                                                      | 62. 14.<br>62. 8.<br>62. 15.<br>62. 17.<br>68. 27.<br>62. 19.<br>62. 22; 68. 27.                                                                | 1. 1-16 1. 1 1. 13° 1. 17 1. 19 1. 20 1. 21                                                            | 75. 6*.<br>75. 6: 79. 16*.<br>75. 5.<br>75. 22.<br>75. 23.<br>76. 10.                                                                              | 1. 60<br>1. 61<br>1. 62<br>1. 63<br>1. 64                                                                                      | 76. 25, 32. 77. 1. 76. 32. 77. 20. 77. 2. 20;79. 28. 32. 78. 10.                                                                      |
| 3. 43<br>3. 44<br>3. 45<br>3. 45 <sup>c</sup><br>3. 46-48<br>3. 49<br>3. 50<br>3. 51                                             | 62. 14.<br>62. 8.<br>62. 15.<br>62. 17.<br>68. 27.<br>62. 19.<br>62. 22; 68. 27.<br>62. 23.                                                     | 1. 1-16 1. 1 1. 13° 1. 17 1. 19 1. 20 1. 21 1. 23                                                      | 75. 6*. 75. 6: 79.16*. 75. 5. 75. 22. 75. 23. 76. 10. 77. 20. 75. 6: 79.28. 75. 6.                                                                 | 1. 60<br>1. 61<br>1. 62<br>1. 63<br>1. 64<br>2. 1<br>2. 6                                                                      | 76. 25, 32. 77. 1. 76. 32. 77. 20. 77. 2. 20;79. 28. 32. 78. 10. 77. 8.                                                               |
| 3. 43<br>3. 44<br>3. 45<br>3. 45 <sup>c</sup><br>3. 46-48<br>3. 49<br>3. 50<br>3. 51<br>3. 52                                    | 62. 14.<br>62. 8.<br>62. 15.<br>62. 17.<br>68. 27.<br>62. 19.<br>62. 22; 68. 27.<br>62. 23.<br>63. 1.<br>63. 5.                                 | 1. 1-16 1. 1 1. 13° 1. 17 1. 19 1. 20 1. 21 1. 23 1. 24 1. 25                                          | 75. 6*. 75. 6: 79.16*. 75. 5. 75. 22. 75. 23. 76. 10. 77. 20. 75. 6: 79.28. 75. 6.                                                                 | 1. 60<br>1. 61<br>1. 62<br>1. 63<br>1. 64<br>2. 1<br>2. 6<br>2. 7                                                              | 76. 25, 32. 77. 1. 76. 32. 77. 20. 77. 2. 20;79. 26. 32. 78. 10. 77. 8. 77. 11.                                                       |
| 3. 43<br>3. 44<br>3. 45<br>3. 45°<br>3. 46-48<br>3. 50<br>3. 51<br>3. 52<br>3. 53                                                | 62. 14.<br>62. 8.<br>62. 15.<br>62. 17.<br>68. 27.<br>62. 19.<br>62. 22; 68. 27.<br>62. 23.<br>63. 1.<br>63. 5.<br>63. 8.                       | 1. 1-16 1. 1 1. 13° 1. 17 1. 19 1. 20 1. 21 1. 23 1. 24 1. 25 1. 31°                                   | 75. 6*. 75. 6: 79.16*. 75. 5. 75. 22. 75. 23. 76. 10. 77. 20. 75. 6: 79.28. 75. 6.                                                                 | 1. 60<br>1. 61<br>1. 62<br>1. 63<br>1. 64<br>2. 1<br>2. 6<br>2. 7<br>2. 8                                                      | 76. 25, 32. 77. 1. 76. 32. 77. 20. 77. 2. 20;79. 28. 32. 78. 10. 77. 8. 77. 11. 77. 2.                                                |
| 3. 43<br>3. 44<br>3. 45<br>3. 45<br>3. 46-48<br>3. 49<br>3. 50<br>3. 51<br>3. 52<br>3. 53<br>3. 54                               | 62. 14.<br>62. 8.<br>62. 15.<br>62. 17.<br>68. 27.<br>62. 19.<br>62. 22; 68. 27.<br>62. 23.<br>63. 1.<br>63. 5.                                 | 1. 1-16 1. 1 1. 13° 1. 17 1. 19 1. 20 1. 21 1. 23 1. 24 1. 25 1. 31° 1. 31°                            | 75. 6*. 75. 6: 79. 16*. 75. 5. 75. 22. 75. 23. 76. 10. 77. 20. 75. 6: 79. 28. 75. 6.                                                               | 1. 60<br>1. 61<br>1. 62<br>1. 63<br>1. 64<br>2. 1<br>2. 6<br>2. 7<br>2. 8<br>2. 9                                              | 76. 25, 32. 77. 1. 76. 32. 77. 20. 77. 2. 20;79. 28. 32. 78. 10. 77. 8. 77. 11. 77. 2. 77. 9.                                         |
| 3. 43<br>3. 44<br>3. 45<br>3. 45 <sup>c</sup><br>3. 46-48<br>3. 50<br>3. 50<br>3. 51<br>3. 52<br>3. 53<br>3. 54<br>3. 55         | 62. 14.<br>62. 8.<br>62. 15.<br>62. 17.<br>68. 27.<br>62. 19.<br>62. 22; 68. 27.<br>62. 23.<br>63. 1.<br>63. 5.<br>63. 8.<br>63. 22.<br>66. 20. | 1. 1-16 1. 1 1. 13° 1. 17 1. 19 1. 20 1. 21 1. 23 1. 24 1. 25 1. 31°                                   | 75. 6*. 75. 6: 79. 16*. 75. 5. 75. 22. 75. 23. 76. 10. 77. 20. 75. 6: 79. 28. 75. 6. 79. 20. 75. 8. 75. 9. 79. 17*.                                | 1. 60<br>1. 61<br>1. 62<br>1. 63<br>1. 64<br>2. 1<br>2. 6<br>2. 7<br>2. 8<br>2. 9<br>2. 11                                     | 76. 25, 32. 77. 1. 76. 32. 77. 20. 77. 2. 20; 79. 28. 32. 78. 10. 77. 8. 77. 11. 77. 2. 77. 9. 77. 3.                                 |
| 3. 43<br>3. 44<br>3. 45<br>3. 45 <sup>c</sup><br>3. 46-48<br>3. 49<br>3. 50<br>3. 51<br>3. 52<br>3. 53<br>3. 54<br>3. 55<br>4. 1 | 62. 14.<br>62. 8.<br>62. 15.<br>62. 17.<br>68. 27.<br>62. 19.<br>62. 22; 68. 27.<br>62. 23.<br>63. 1.<br>63. 5.<br>63. 8.<br>63. 22.            | 1. 1-16 1. 1 1. 13° 1. 17 1. 19 1. 20 1. 21 1. 23 1. 24 1. 25 1. 31° 1. 31° 1. 32-33 1. 32             | 75. 6*. 75. 6: 79. 16*. 75. 5. 75. 22. 75. 23. 76. 10. 77. 20. 75. 6: 79. 28. 75. 6. 79. 20. 75. 8. 75. 9.                                         | 1. 60<br>1. 61<br>1. 62<br>1. 63<br>1. 64<br>2. 1<br>2. 6<br>2. 7<br>2. 8<br>2. 9<br>2. 11<br>2. 12                            | 76. 25, 32. 77. 1. 76. 32. 77. 20. 77. 2. 20;79. 28. 32. 78. 10. 77. 8. 77. 11. 77. 2. 77. 9. 77. 3. 77. 14.                          |
| 3. 43 3. 44 3. 45 3. 45 3. 46-48 3. 49 3. 50 3. 51 3. 52 3. 53 3. 54 3. 55 4. 1 5. 1                                             | 62. 14. 62. 8. 62. 15. 62. 17. 68. 27. 62. 19. 62. 22; 68. 27. 62. 23. 63. 1. 63. 5. 63. 8. 63. 22. 66. 20. 48. 13*.                            | 1. 1-16 1. 1 1. 13° 1. 17 1. 19 1. 20 1. 21 1. 23 1. 24 1. 25 1. 31° 1. 31° 1. 32-33 1. 32 1. 34       | 75. 6*. 75. 6: 79.16*. 75. 5. 75. 22. 75. 23. 76. 10. 77. 20. 75. 6: 79.28. 75. 6. 79. 20. 75. 8. 75. 9. 79. 17*.                                  | 1. 60<br>1. 61<br>1. 62<br>1. 63<br>1. 64<br>2. 1<br>2. 6<br>2. 7<br>2. 8<br>2. 9<br>2. 11<br>2. 12<br>2. 15                   | 76. 25, 32. 77. 1. 76. 32. 77. 20. 77. 2. 20; 79. 28. 32. 78. 10. 77. 8. 77. 11. 77. 2. 77. 9. 77. 3. 77. 14. 76. 33.                 |
| 3. 43 3. 44 3. 45 3. 45 3. 46-48 3. 49 3. 50 3. 51 3. 52 3. 53 3. 54 3. 55 4. 1 5. 1                                             | 62. 14. 62. 8. 62. 15. 62. 17. 68. 27. 62. 19. 62. 22; 68. 27. 62. 23. 63. 1. 63. 5. 63. 8. 63. 22. 66. 20. 48. 13*.                            | 1. 1-16 1. 1 1. 13° 1. 17 1. 19 1. 20 1. 21 1. 23 1. 24 1. 25 1. 31° 1. 32-33 1. 32 1. 32 1. 34 1. 34° | 75. 6*. 75. 6: 79.16*. 75. 5. 75. 22. 75. 23. 76. 10. 77. 20. 75. 6: 79.28. 75. 6. 79. 20. 75. 8. 75. 9. 79. 17*. 79. 17. 77. 3. 57. 12.           | 1. 60<br>1. 61<br>1. 62<br>1. 63<br>1. 64<br>2. 1<br>2. 6<br>2. 7<br>2. 8<br>2. 9<br>2. 11<br>2. 12<br>2. 15<br>2. 16<br>2. 17 | 76. 25, 32. 77. 1. 76. 32. 77. 20. 77. 2. 20; 79. 28. 32. 78. 10. 77. 8. 77. 11. 77. 2. 77. 9. 77. 3. 77. 14. 76. 33. 77. 15.         |
| 3. 43 3. 44 3. 45 3. 45° 3. 46-48 3. 50 3. 51 3. 52 3. 53 3. 54 3. 55 4. 1 5. 1                                                  | 62. 14. 62. 8. 62. 15. 62. 17. 68. 27. 62. 19. 62. 22; 68. 27. 62. 23. 63. 1. 63. 5. 63. 8. 63. 22. 66. 20. 48. 13*.                            | 1. 1-16 1. 1 1. 13° 1. 17 1. 19 1. 20 1. 21 1. 23 1. 24 1. 25 1. 31° 1. 31° 1. 32-33 1. 32 1. 34       | 75. 6*. 75. 6: 79. 16*. 75. 5. 75. 22. 75. 23. 76. 10. 77. 20. 75. 6: 79. 28. 75. 6. 79. 20. 75. 8. 75. 9. 79. 17*. 77. 3. 57. 12. 13. 1*; 75. 27; | 1. 60<br>1. 61<br>1. 62<br>1. 63<br>1. 64<br>2. 1<br>2. 6<br>2. 7<br>2. 8<br>2. 9<br>2. 11<br>2. 12<br>2. 15<br>2. 16<br>2. 17 | 76. 25, 32. 77. 1. 76. 32. 77. 20. 77. 2. 20; 79. 28. 32. 78. 10. 77. 8. 77. 11. 77. 2. 77. 9. 77. 3. 77. 14. 76. 33. 77. 15. 77. 22. |

| 2. 21                              | 78. 1.                | [ K      | ăņda xv.           | 2. 4-18            | 81. 44.         |
|------------------------------------|-----------------------|----------|--------------------|--------------------|-----------------|
| 2. 22                              | 78. <b>3.</b>         | 5. 1     | 50. 13*.           | 2. 4               | 81. 33.         |
| 2. 22 <sup>b</sup>                 | <b>78.</b> 2.         |          |                    | 2. 8               | 81. 29.         |
| 2. 22 <sup>c</sup>                 | 78 <b>.</b> 5.        | K        | āṇḍa xvi.          | 2. 10              | 81.44; 82.28.   |
| 2. 23                              | 78. <b>4.</b>         | 1. 1     | 9. 9.              | 2. 11-18           | 80 35; 82.      |
| 2. 23°                             | 78. 6; 79. 5.         | 2. 1     | 49. 27; 58. 6,     | )                  | 31*.            |
| 2. 24 <sup>d</sup>                 | 78. 8.                |          | 12.                | 2. 11              | 81. 22.         |
| 2 25                               | 78. 9.                | 2. 6     | 2. 18; 137, 33,    | 2. 19              | 80. 3, 38; 82.  |
| 2. 26                              | 77. 20.               | 3. 1     | 18. 25; 58. 22.    | 1                  | 33.             |
| 2. 28                              | 77. 10.               | 4. 1     | <b>18. 2</b> 5*.   | 2. 20°             | 82. 21*.        |
| 2. 30                              | 77. 1.                | 5. 1-3   | 46. 9*.            | 2, 22              | 81. 29.         |
| 2. 31                              | 76. 25; <b>79. 4.</b> | 5. 1     | 46. 13*.           | 2. 24              | 82. 29; 85. 26. |
| 2. 32-36                           | 75. 11 <b>.</b>       | 6. 1     | 49. 19.            | 2. 25              | 82. 32.         |
| 2 32                               | 79. 6.                | 9. 3     | 6. 16.             | 2. 26              | 82, 29; 85, 26. |
| 2. 37                              | 79. 8.                | 9. 4     | 6. 16.             | 2. 27              | 80. 18.         |
| 2. 41                              | 79. 21.               |          |                    | 2. 28              | 87. 30.         |
| 2. 43                              | 79. 12.               | Kã       | ņļa xvii.          | 2. 29              | 83. 29.         |
| 2. 44                              | 79. 2 <b>7</b> .      | 1.       | 7.21*; 18.25*;     | 2. 31              | 82. 10.         |
| 2. 45                              | <b>32.</b> 27*; 78.   |          | 54. 11*; 55.       | 1                  | 87. 22.         |
|                                    | 10, 13*; 79. 25.      |          | 17; 58. 3, 11,     | 2. 36              | 81. 33          |
| 2. 46                              | 77. 5, 2 <b>3</b> .   |          | 22; 9 <b>9. 3.</b> | 2. 37              | 80. 42; 85.     |
| 2. 47                              | 57. 7; 77 7.          |          |                    |                    | 24.             |
| 2. 48                              | 79. 22.               | 1        | ņļa xviii.         | 2. 38              | 85. 3, 12.      |
| 2. 49                              | 79. 23.               | 1. 40    | 85. 19.            | 2. 45              | 85. 17.         |
| 2. 50                              | 79. 24.               | 1. 41    | 81. 39.            | 2. 48              | 80.35; 82.31*.  |
| 2. 51                              | 79 26.                | 1. 42    | 81. 39.            | 2. 49              | 81. 37.         |
| 2. 52-58                           | 75. 25*.              | 1. 43    | 81. 39.            | 2. 50              | 86. 10.         |
| 2. 52                              | 75. 24.               | 1. 44-46 |                    | 2. 53              | 80.35; 82.31*.  |
| 2. 53                              | 76. 31.               | 1. 44    | 80. 43; 87. 14.    |                    | 80. 34.         |
| 2. 59                              | 79. 30.               | 1. 46    | 80. 51.            | 2. 57              | 80. 52*; 81.    |
| 2. 63                              | 76. 17.               | 1. 49    | 81. 34.            |                    | 29*.            |
| <ol> <li>64</li> <li>65</li> </ol> | 79. 9.                | 1. 50    | 81, 35.            | 2. 57 <sup>a</sup> | 80. 17.         |
|                                    | 75. 26.               | 1. 51    | 87. 27.            | 2. 58              | 81. 25.         |
| 2. 66                              | 76. 1.                | 1. 52    | 83. 28.            | 2. 59              | 80. 48.         |
| 2. 68                              | 76. 5.                | 1. 55    | 80. 42.            | 2. 60              | 80. 49.         |
| 2. <b>6</b> 9<br>2. 70             | 76. 14.               | 1. 56    | 87. 19.            | 3. 1               | 80 44.          |
| 2. 71                              | 76. <b>7.</b>         | 1. 58    | 81. 36.            | 3. 2               | 80. 45.         |
| 2. 73                              | 79. 10.<br>77. 12.    | 1. 60    | 45. 14*; 84. 2.    |                    | 81. 20.         |
| 2. 74                              |                       | 1. 61    | 80. 35; 82.        |                    | 80. 37; 81.20;  |
| 2. 75                              | 77. 4.                | 0.4-     | 31*.               |                    | 81. 33*.        |
| a. (i)                             | 77. 13.               | 2. 4-7   | 81. 33*.           | 3. 5               | 82. 26*.        |

| 3. 6          | 82. 26.         | 4. 6               | 81. 7           | 4. 78          | 87. S; 88. <b>4</b> . |
|---------------|-----------------|--------------------|-----------------|----------------|-----------------------|
| <b>3.</b> 7   | 80. 36.         | 4. 14 <sup>a</sup> | 80. 52.         | 4. 79          | 87. 8.                |
| 3. 8          | 80. 31, 35; 82. | 4. 16              | 86. 3.          | 4. 80          | 87. 8.                |
|               | 31*.            | 4. 26              | 85. 27*.        | 4. 81          | 88. 26.               |
| 3. 9          | 80. 31, 32;     | 4. 31              | 80. 17, 52*.    | 4. 88          | 89. 13.               |
|               | 82. 31*.        | 4. 32              | 85. 27*.        |                |                       |
| <b>3. 1</b> 0 | 81.47; 86.17;   | 4. 35              | 82. 22.         | K              | āņda xix.             |
|               | 87. 4.          | 4. 36              | 86. 5.          | 1. 1           | 19. 1*, 4*.           |
| 3. 11         | 81. 47*; 87. 4. | <b>4.</b> 37       | 86. 1.          | 1. 9           | 9. 7*.                |
| 3. 12         | 81. 46; 87. 3.  | 4. 38              | 87. 21.         | 1. 10          | 9. 7*.                |
| 3. 13         | 81. 37.         | 4. 39              | 88. 24.         | 3. 1           | 10. 24*               |
| 3. 17         | 84. 10.         | 4. 40              | 88. 23.         | 9. 1           | 9. 7*.                |
| <b>3.</b> 18  | 88. 16.         | 4. 41              | 86. 18; 87. 22. | 10. 1          | 9. 7*                 |
| 3. 25-37      | 85. 26.         | 4. 42              | 84. 6.          | 12. 1          | 9. 7*.                |
| 3. 25         | 81.39; 85.26*.  | 4. 43              | 85. 27*.        | 14. 1          | 16. 8*.               |
| 3. 30         | 80. 53.         | 4. 44              | 80.35;82.31*.   | 15. 1          | 16. 8*.               |
| 3. 42         | 89. <b>13.</b>  | 4. 49              | 82. 40.         | 17. 1          | 140. 9*.              |
| 3. 44         | 87. 27.         | 4. 50              | 82. 41.         | 18. 1          | <b>14</b> 0. 9*.      |
| <b>3. 4</b> 5 | 87. 27.         | 4. 51              | 80. 51*.        | 20. 4          | 25. 36*.              |
| 3. 46         | 87. 27.         | 4. 52              | 85. 25.         | <b>2</b> 3. 23 | 99. 4*.               |
| 3. 47         | 87. 22.         | 4. 53              | 86. 6.          | 33. 3          | 2.1*; 137.32*.        |
| <b>3.</b> 48  | 87. 22.         | 4. 54              | 86. 7.          | 44. 4          | 47. 16*.              |
| <b>3. 4</b> 9 | 86. 10.         | 4. 55              | 86. 11.         | 51. 1          | 91. 3.                |
| 3. 52         | 86. 8.          | 4. 56              | 80. 46.         | 51. 2          | 2. 1*; 2. 21*.        |
| <b>3 5</b> 3  | 81. 9.          | 4. 56°             | 80. 47.         |                | 91.3; 137.18*;        |
| 3. 55         | 80. 5; 83. 20.  | 4. 57              | 80.46*; 86.2;   | 52             | 79. 28*.              |
| 3. 56         | 82. 9.          |                    | 88. 17.         | 52. 1          | 6. 37; 45. 17;        |
| 3. 60         | 82. 26.         | 4. 61              | 88. 27.         |                | 68. 29.               |
| 3. 61-67      | 86. 17.         | 4. 62              | 83. 27.         | 52 5           | 92. 30 <b>*.</b>      |
| 3. 61         | 81. 48; 82. 36. | 4. 63              | 88. 28.         | 58. 5          | 3. 16*.               |
| 3. 62         | 82. 37*.        | 4. 64              | 88. 5.          | 59. 1          | 6. 37.                |
| <b>3.</b> 69  | 85. 27*.        | 4. 65              | 89. 14.         | 59. 3          | 5. 12*.               |
| <b>3. 7</b> 0 | 83. 19.         | 4.66               | 86. 10.         | 60. 1          | 66. 1.                |
| 3. 71         | 81. 33.         | 4. 68              | 87. 27.         | 63. 1          | 6. 21 <b>*.</b>       |
| 3. 72         | 86. 2; 88. 17.  | <b>4.</b> 69       | 82. 8.          | 64. 1-4        | <b>57.</b> 26*.       |
| 3. 73         | 85. 24.         | 4. 71              | •               | 64. 1          | 57. 26.               |
| 4. 1-15       | 81. 45.         | 4. 72              | 87. 8; 88. 3*.  | 68. 1          | 25. 36*; <b>3</b> 5.  |
| 4. 1          | 80. 23.         | 4. 73              | 87. S.          |                | 20*; 53. 2*;          |
| 4. 2          | 81. 10.         | 4. 74              | 87. 8; 88. 4.   |                | 57. 22*, 32*;         |
| 4. 5          | 81. 7.          | 4. 75              | 88. 11.         |                | 58.19*; 75.1*;        |

3. 7. 1-2 108. 2.

**4. 4**5. 3 6. 13.

4. 46. 3 108. 2.

22.

69. 17, 20, ii. 3. 14. 1

iii. 1. 4. 3

1. 4. 4

1. 10. 1

| 412    |                     |             | Index              | 01 0              | IIALIO      | 113•   |            |       |                     |
|--------|---------------------|-------------|--------------------|-------------------|-------------|--------|------------|-------|---------------------|
|        |                     | . 4*; 139.  | 72. 1              |                   |             | 139.   |            |       |                     |
|        | 10.                 | ,           |                    |                   |             |        | 107. 11    | 34.   | 21.                 |
| 69. 1- | - <b>4.</b> 3. 4    | i*; 58. 7*. | 72. 1 <sup>e</sup> | 139               | . 25*,      | 26*.   |            |       |                     |
| 69. 1  | 90.                 | 22*.        |                    |                   |             |        |            |       |                     |
|        |                     |             | Ri                 | g - Ve            |             |        |            |       |                     |
| 1.     | 12.6                | 108. 2.     | iii. 12            | . 9               |             | 2.     | vii. 94    |       | 5. 2.               |
|        | <b>29.</b> 1        | 127. 7.     | 62                 | . 10              | 9.          | 7*;    | viii. 4    |       | 108. 2.             |
|        | <b>9</b> 0. 6-      | 8 90. 25;   |                    |                   |             | . 10*. | 60         | 0. 9  | 108. <b>2.</b>      |
|        |                     | 118. 1.     | 1                  | . 10ª             |             | ı      |            | 1. 15 |                     |
|        | 91.12               | 68. 31.     | 62                 | . 10 <sup>b</sup> | 91.         | 7.     | ix. 33     | 2. 5ª | 47. 16.             |
|        | 91.16               | 68. 9.      | 62                 | . 10°             | 91.         | 8.     | x. 5       | 2. 3  | 5. 12.              |
|        | 91. 18              | 68. 9.      | v. 24              | . 1 <sup>ab</sup> | 68.         | 31.    | 5          | 7.3-  | 6 89. 1.            |
|        | <b>9</b> 3. 3       | 5. 1.       | 24                 | . 2 <sup>cd</sup> | 68. 3       | 31.    | 9          | 7.14ª | <sup>b</sup> 33. 8. |
|        | 93. 3 <sup>cd</sup> | 5 1.        | <b>5</b> 3         | 3. 9              | 98.         | 2.     | 9          | 7. 20 | 33. 9.              |
|        | 93.5                | 5. 1.       | 54                 | . 1               | 43.         | 13.    | 14         | 5     | 33 <b>7.</b>        |
|        | 93. 9               | 5. 1.       | vi. 15             | . 19              | 70. 9       | ə.     | 186        | 6. 1- | 3 117. <b>4.</b>    |
| ii.    | 1. 16               | 46. 54.     | 60                 | . 1               | 5. 2.       |        | 186        | 3. i  | 117. 4.             |
|        | <b>4</b> 3. 3       | 46. 54.     | vii. 55            | 5. 1              | <b>4</b> 3. | 13.    |            |       |                     |
|        |                     |             | Sāi                | ma - V            | /eda_       |        |            |       |                     |
| i. :   | <b>36</b> 108       | 3. 2.       | ii. 194            |                   |             |        | ii. 1190   | 117   | . 4.                |
|        |                     | 7. 4.       | 457                |                   |             |        | 1192       |       | 7. 4.               |
|        |                     | 31.         | 894                | 108               |             |        | -          |       |                     |
|        |                     | 027         | 1 002              | •                 |             | 1      | ]          |       |                     |
|        |                     |             | Tāittir            | īya-              | Samh        | itā.   |            |       |                     |
| i. 1.  | 2. 1                | 3.9;44.38.  | i. 5. 3.           | 1                 | 70. 6       |        | iii. 2. 4. | 4     | 3.5, 8; 137         |
| 1.     | 4. 1                | 1.36;3.9;   | 5. 6.              | 2                 | 68.3        | 1.     |            |       | 37, 40.             |
|        |                     | 58. 5.      | 5. 6.              | 4                 | 70. 9       |        | 2. 5.      | . 3   | 68. 9.              |
| 1.     | 4. 2                | 2. 1; 137.  | 5. 10              | . 3               | 56. 6       |        | 2. 7.      | 1     | 108. 2.             |
|        |                     | 18.         | 6. 2.              | 1                 | 3. 1.       |        | 4. 10      | . 1   | 43. 1 <b>3.</b>     |
| 1.     | 5. 1                | 2. 5, 24.   | 6. 2.              | 2                 | 6. 1.       |        | 5. 11      | l. 5  | 108. 2.             |
| 1.     | 5. 2                | 69. 6.      | 6. 6.              | 3                 | 56. 7       |        | iv. 1. 1.  | . 2   | 5. 7.               |
| 1.     | 11. 1               | 2. 17.      | 6. 10              | . 1               | 3. 1.       |        | 2. 1.      | . 2   | 72. 1 <b>3</b> .    |
| 1.     | 13.2-3              | 6. 9.       | 8. 5.              | 1                 | 88. 1       | 8.     | 2. 1.      | 3     | 72. 13.             |
| 1.     | 14.3-4              | 5. 12.      | 8. 5.              | 2                 | 88. 2       | 1;     | 2. 5.      | 1     | 108. 2.             |
|        |                     |             | i                  |                   |             | -      | 1          | _     |                     |

89. 1.

5. 1. .

44. 17

45. 11<sup>.</sup>

5. 7. ..

33. **8.** 

33. 9.

68 9.

118. 1.

5. 2.

2.6.3

2. 6. 5

2. 7. 4

2. 9. 3

2. 11. 1

| iv. 3. 13. 5 68. 31.    | v. 1. 1 3 5. 7.                    | v. 5. 10. 5 73. 14.              |
|-------------------------|------------------------------------|----------------------------------|
| <b>4. 4. 8 68. 31.</b>  | 2. 8. 6 118. 1.                    | 7. 2. 4 42.14; 74                |
| <b>7.</b> 12. 2 115. 2. | 4. 5. 1 73. 14.                    | 19.                              |
| 7. 13. 1 68. 26.        | 5. 6. 1 108. 2.                    | vi. 3. 5. 4 108. 2.              |
|                         | Māitrāyaṇī - Saṁhitā.              |                                  |
| i. 1. 2 3. 9.           | • •                                | ii. 12. 1 115. 2.                |
| 1. 4 1. 36; 58.         |                                    | 13. 7 137. 25.                   |
| 1. 6 69. 6.             | 6. 2 70. 6.                        | 13. 8 68. 31.                    |
| 1. 9 2. 1; 137.         |                                    |                                  |
| 1. 12 2. 17.            | 7. 1 70.6; 72. 13.<br>8. 8 108. 2. | 9. 5 108. 2.                     |
| 3. 39 6. 13.            | 10. 3 88. 18, 21;                  |                                  |
| 4.1 3.1.                |                                    | iv. 9. 24 56. 6.                 |
| 4. 2 70. 9.             | 10. 19 88. 18, 21.                 | 1                                |
| 4.3 5.13; 97.           | ,                                  | 10. 2 108. 2.                    |
| 4.6 73.14.              | ii. 7. 8 72. 13.                   | 10. 3 108. 2.                    |
| 4. 10 2. 6.             |                                    | 10. 4 68. 31.                    |
| 5. 1 5. 1.              | 7. 14 68. 9.                       | 12. 4 68. 31                     |
| 5. 3 68. 31.            | 7. 16 90. 25; 118.1.               |                                  |
|                         | Kāṭhaka - Saṁhitā.                 |                                  |
| ii. 14 68. 31.          | •                                  | xx. 14 108. 2.                   |
| iii. 4 69. 22; 108.     |                                    | xxii. 12 72. 13.                 |
| v. 4 5. 13; 97. 4       |                                    | xxvi. 7 108. 2.                  |
| vii. 18 68. 31.         |                                    | xxxiv. 19 108. 2.                |
| viii. 13 6. 26.         |                                    | xxxix. 3 118. 1.                 |
|                         | 1. xix. 11 72. 13.                 | •                                |
| 0 000 21, 000           |                                    |                                  |
| ••                      | Kapisṭhala - Samhitā.              |                                  |
| ii. 11 108. 2.          | viii. 9 88. 21; 89. 1.             | xLviii. 1 108. 2.                |
| v. 1 68. 31.            | xxv. 2 108. 2.                     | XLVIII. 1 100. 2.                |
| vii. 6 108 2.           | 5 68. 9.                           | •                                |
|                         | Vājasaneyi-Samhitā.                |                                  |
| i. 3 2. 34.             | i. 15 <sup>d</sup> 2. 6.           | ii. 28 56. 6.                    |
| 5 56. 6.                | 27 68. 2.                          | 29° 87. 16.                      |
| 6 1. 36; 58.            | 5. 29 6. 10.                       | 30 88. 1.                        |
| 7 44. 38.               | ii. 2 <sup>c</sup> 2. 17.          | 31 <sup>a</sup> 88. 13.          |
| 7 <sup>ab</sup> 3. 9.   | 5 <sup>d</sup> 2. 17.              | 31" SS. 21.                      |
| 10 2.1; 137.            | i                                  | 32 <sup>h</sup> \$3, 30; \$9, 15 |
| 12 1.37; 2.32,          | 1                                  | 33 89. 6.                        |
| 15 69. 6.               | 27 70. 9.                          | iii. 5 70. 6.                    |

| <b>i</b> ii. | $25^{a}$                                         | 68. 31.                                                                                            | vi. 15                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 44. 23, 28.                                                                                                                    | xv. 48°                                                              | 68. 31.                                 |  |  |  |
|--------------|--------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|--|--|--|
|              | 26ª                                              | 68. 31.                                                                                            | $16^{\mathrm{d}}$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 44. 34.                                                                                                                        | xviii. 36                                                            | 115. 2.                                 |  |  |  |
|              | 41                                               | 89. 12.                                                                                            | <b>xi.</b> 8 <sup>b</sup>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 5. 7.                                                                                                                          | 52                                                                   | 68. 26.                                 |  |  |  |
|              | 53-56                                            | 89 1.                                                                                              | <b>xii.</b> 7–10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 72. 13.                                                                                                                        | xix. 46                                                              | 89. 1.                                  |  |  |  |
| iv.          | 1                                                | 44. 30.                                                                                            | 60                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 108. 2.                                                                                                                        | xx. 23                                                               | 6. 13.                                  |  |  |  |
| v.           | 2                                                | 68. 2.                                                                                             | 88 <sup>ab</sup>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 33. 8.                                                                                                                         | xxiii. 8                                                             | 68. <b>2.</b>                           |  |  |  |
|              | $2^{b}$                                          | 69. 17.                                                                                            | 95                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 33. 9                                                                                                                          | 57                                                                   | 3. 10.                                  |  |  |  |
|              | $2^{cd}$                                         | 69. 20.                                                                                            | 112                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 68. 9.                                                                                                                         | xxv. 47 <sup>a</sup>                                                 | 68. 31.                                 |  |  |  |
|              | $2^{t}$                                          | 69. 23.                                                                                            | 113                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 68. 9.                                                                                                                         | 47°                                                                  | 68. 31.                                 |  |  |  |
|              | 3                                                | 108. 2.                                                                                            | xiii. 17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 118. 1.                                                                                                                        | xxvii. 43                                                            | 108. 2.                                 |  |  |  |
|              | 26                                               | 82. 17.                                                                                            | 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 90 <b>. 25.</b>                                                                                                                | <b>xxxv.</b> 20                                                      | 45.14;84 <b>.1</b> -                    |  |  |  |
|              | <b>4</b> 2                                       | 44. 30.                                                                                            | xv. 48 <sup>a</sup>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 68. 31.                                                                                                                        | xxxviii. 25                                                          | 6. <b>13.</b>                           |  |  |  |
|              |                                                  |                                                                                                    | Tāittirīya.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Brāhmaṇa.                                                                                                                      |                                                                      |                                         |  |  |  |
| ii.          | 1. 11. 1                                         | 3.4; 6.20.                                                                                         | ii. 7. 12. 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | •                                                                                                                              | iii. 5. 7. 3                                                         | <b>5.</b> 2.                            |  |  |  |
|              | 4. 1. 8                                          | 117. 4.                                                                                            | iii. 2. 2. 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 3. 9.                                                                                                                          | 5. 12. 1                                                             | 68. 9.                                  |  |  |  |
|              | 4. 1. 9                                          | 117. 4.                                                                                            | i contract of the contract of | 1.36; 58.5.                                                                                                                    | 6. 6. 4                                                              | 69. 6.                                  |  |  |  |
|              | 4. 8. 7                                          | 74. 19.                                                                                            | 3. 6. 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 2. 17                                                                                                                          | 7. 13. 4                                                             | 68 <b>. 9.</b>                          |  |  |  |
|              | 5. 8. 8                                          | 40. 13.                                                                                            | 3. 9. 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 6. 9.                                                                                                                          |                                                                      |                                         |  |  |  |
|              | 6. 3. 5                                          | 89. 1.                                                                                             | 5. 7. 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 5. <b>1.</b>                                                                                                                   |                                                                      |                                         |  |  |  |
|              | 1 <b>1</b>                                       |                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                |                                                                      |                                         |  |  |  |
|              |                                                  |                                                                                                    | Catanatha                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | - Rrāhmana                                                                                                                     |                                                                      |                                         |  |  |  |
| ;            | . 4. 1 .                                         | 91 135 9                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | - Brāhmaṇa.                                                                                                                    | vi 5 4 5                                                             | 56, 12,                                 |  |  |  |
| i            |                                                  |                                                                                                    | iii. 4. 1. 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 1 69. 17.                                                                                                                      | xi. 5. 4. 5                                                          | 56. 12.                                 |  |  |  |
| i            | . 4. 1. 5<br>5. 1. 1                             | 23 3. 6; 137.                                                                                      | iii. 4. 1. 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 1 69. 17.<br>2 69. 20.                                                                                                         | xi. 5. 4. 5<br>xiv. 9. 3.11 f                                        | g. 90. 25;                              |  |  |  |
| i            | 5. 1.                                            | 23 3. 6; 137.<br>38.                                                                               | iii. 4. 1. 2<br>4. 1. 2<br>4. 1. 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1 69. 17.<br>2 69. 20.<br>3 69. 22.                                                                                            | xiv. 9. 3.11 f                                                       | g. 90. 25;<br>121. 1.                   |  |  |  |
| i            |                                                  | 23 3. 6; 137.<br>38.                                                                               | iii. 4. 1. 2 4. 1. 2 4. 1. 2 4. 1. 2 xi. 5. 4. 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 1 69. 17.<br>2 69. 20.<br>3 69. 22.<br>56. 13.                                                                                 | xiv. 9. 3. 11 f                                                      | g. 90. 25;                              |  |  |  |
| i            | 5. 1. 9. 3.                                      | 23 3. 6; 137.<br>38.<br>19 70. 9.                                                                  | iii. 4. 1. 2 4. 1. 2 4. 1. 2 4. 1. 2 xi. 5. 4. 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 1 69. 17.<br>2 69. 20.<br>3 69. 22.<br>56. 13.<br>1- Brāhmaṇa.                                                                 | xiv. 9. 3. 11 f                                                      | g. 90. 25;<br>121. 1.<br>89. 13.        |  |  |  |
| i            | <ol> <li>1. 1</li> <li>2. 7</li> </ol>           | 23 3. 6; 137.<br>38.<br>19 70. 9.                                                                  | iii. 4. 1. 2 4. 1. 2 4. 1. 2 4. 1. 2 xi. 5. 4. 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 1 69. 17.<br>2 69. 20.<br>3 69. 22.<br>56. 13.                                                                                 | xiv. 9. 3. 11 f                                                      | g. 90. 25;<br>121. 1.<br>89. 13.        |  |  |  |
| i            | 5. 1. 9. 3.                                      | 23 3. 6; 137.<br>38.<br>19 70. 9.                                                                  | iii. 4. 1. 2 4. 1. 2 4. 1. 2 4. 1. 2 xi. 5. 4. 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 1 69. 17.<br>2 69. 20.<br>3 69. 22.<br>56. 13.<br>1- Brāhmaṇa.                                                                 | xiv. 9. 3. 11 f                                                      | g. 90. 25;<br>121. 1.<br>89. 13.        |  |  |  |
| i            | <ol> <li>1. 1</li> <li>2. 7</li> </ol>           | 23 3. 6; 137.<br>38.<br>19 70. 9.                                                                  | iii. 4. 1. 2 4. 1. 2 4. 1. 2 xi. 5. 4. 3  Aitareya 7. 19 73                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 1 69. 17.<br>2 69. 20.<br>3 69. 22.<br>56. 13.<br>1-Brāhmaṇa.                                                                  | xiv. 9. 3. 11 f                                                      | g. 90. 25;<br>121. 1.<br>89. 13.        |  |  |  |
|              | <ol> <li>1. 1</li> <li>2. 7</li> </ol>           | 23 3. 6; 137.<br>38.<br>19 70. 9.<br>69. 6.<br>111. 1.                                             | iii. 4. 1. 2 4. 1. 2 4. 1. 2 xi. 5. 4. 3  Aitareya 7. 19 73.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 1 69. 17.<br>2 69. 20.<br>3 69. 22.<br>56. 13.<br>1-Brāhmaṇa.<br>14.                                                           | 9. 4. 23<br>8. 27 90.                                                | g. 90. 25;<br>121. 1.<br>89. 13.        |  |  |  |
|              | 5. 1. 2. 3. 2. 7 7. 9 2. 1                       | 23 3. 6; 137.<br>38.<br>19 70. 9.                                                                  | iii. 4. 1. 2 4. 1. 2 4. 1. 2 xi. 5. 4. 3  Aitareya 7. 19 73                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 1 69. 17.<br>2 69. 20.<br>3 69. 22.<br>56. 13.<br>1-Brāhmaṇa.<br>14.                                                           | 9. 4. 23<br>8. 27 90. 1                                              | g. 90. 25;<br>121. 1.<br>89. 13.        |  |  |  |
|              | 5. 1. 2. 3. 2. 7<br>7. 9                         | 23 3. 6; 137.<br>38.<br>19 70. 9.<br>69. 6.<br>111. 1.                                             | iii. 4. 1. 2 4. 1. 2 4. 1. 2 xi. 5. 4. 3  Aitareya 7. 19 73.  Tāṇdya- xii. 5. 23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 1 69. 17.<br>2 69. 20.<br>3 69. 22.<br>56. 13.<br>1-Brāhmaṇa.<br>14.<br>Brāhmaṇa.                                              | 9. 4. 23<br>8. 27 90.                                                | g. 90. 25;<br>121. 1.<br>89. 13.        |  |  |  |
| i.           | 5. 1. 1<br>9. 3.<br>2. 7<br>7. 9<br>2. 1<br>5. 8 | 23 3. 6; 137.<br>38.<br>19 70. 9.<br>69. 6.<br>111. 1.<br>3. 1.<br>68. 9.                          | iii. 4. 1. 2 4. 1. 2 4. 1. 2 xi. 5. 4. 3  Aitareya 7. 19 73  Tandya- xii. 5. 23  Gopatha                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 1 69. 17.<br>2 69. 20.<br>3 69. 22.<br>56. 13.<br>1- Brāhmaṇa.<br>14.<br>Brāhmaṇa.<br>33. 9.                                   | 9. 4. 23<br>8. 27 90. 1<br>xxi. 3 107                                | g. 90. 25;<br>121. 1.<br>89. 13.        |  |  |  |
| i.           | 5. 1. 1<br>9. 3.<br>2. 7<br>7. 9<br>2. 1<br>5. 8 | 23 3. 6; 137.<br>38.<br>19 70. 9.<br>69. 6.<br>111. 1.<br>3. 1.<br>68. 9.                          | iii. 4. 1. 2 4. 1. 2 4. 1. 2 4. 1. 2 xi. 5. 4. 3  Aitareya 7. 19 73.  Tāṇḍya- xii. 5. 23  Gopatha- ii. 1. 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 1 69. 17.<br>2 69. 20.<br>3 69. 22.<br>56. 13.<br>1-Brāhmaṇa.<br>14.<br>Brāhmaṇa.<br>33. 9.<br>Brāhmaṇa.                       | xiv. 9. 3. 11 f 9. 4. 23 8. 27 90. 1 xxi. 3 107                      | g. 90. 25;<br>121. 1.<br>89. 13.        |  |  |  |
| i.           | 5. 1. 1<br>9. 3.<br>2. 7<br>7. 9<br>2. 1<br>5. 8 | 23 3. 6; 137.<br>38.<br>19 70. 9.<br>69. 6.<br>111. 1.<br>3. 1.<br>68. 9.                          | iii. 4. 1. 2 4. 1. 2 4. 1. 2 4. 1. 2 xi. 5. 4. 3  Aitareya 7. 19 73.  Tāṇḍya- xii. 5. 23  Gopatha- ii. 1. 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 1 69. 17.<br>2 69. 20.<br>3 69. 22.<br>56. 13.<br>1-Brāhmaṇa.<br>14.<br>Brāhmaṇa.<br>33. 9.<br>Brāhmaṇa.                       | xiv. 9. 3. 11 f 9. 4. 23 8. 27 90. 1 xxi. 3 107                      | g. 90. 25;<br>121. 1.<br>89. 13.        |  |  |  |
| i.           | 5. 1. 1<br>9. 3.<br>2. 7<br>7. 9<br>2. 1<br>5. 8 | 23 3. 6; 137.<br>38.<br>19 70. 9.<br>69. 6.<br>111. 1.<br>3. 1.<br>68. 9.                          | iii. 4. 1. 2 4. 1. 2 4. 1. 2 xi. 5. 4. 3  Aitareya 7. 19 73.  Tāṇḍya- xii. 5. 23  Gopatha- ii. 1. 1 1. 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 1 69. 17.<br>2 69. 20.<br>3 69. 22.<br>56. 13.<br>1-Brāhmaṇa.<br>14.<br>Brāhmaṇa.<br>33. 9.<br>Brāhmaṇa.                       | xiv. 9. 3. 11 f 9. 4. 23 8. 27 90. 1 xxi. 3 107                      | g. 90. 25;<br>121. 1.<br>89. 13.        |  |  |  |
| i.           | 5. 1. 1<br>9. 3.<br>2. 7<br>7. 9<br>2. 1<br>5. 8 | 23 3. 6; 137.<br>38.<br>19 70. 9.<br>69. 6.<br>111. 1.<br>3. 1.<br>68. 9.<br>1. 3; 1. 6.<br>8. 16. | iii. 4. 1. 2 4. 1. 2 4. 1. 2 xi. 5. 4. 3  Aitareya 7. 19 73.  Tāṇḍya- xii. 5. 23  Gopatha- ii. 1. 1 1. 2  Tāittirīya                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 1 69. 17. 2 69. 20. 3 69. 22. 56. 13. 1-Brāhmaṇa. 14.  Brāhmaṇa. 33. 9.  Brāhmaṇa. 2. 6. 91. 2. 4.                             | xiv. 9. 3. 11 f 9. 4. 23 8. 27 90. 1 xxi. 3 107 ii. 1. 6 73 1. 10 1. | g. 90. 25;<br>121. 1.<br>89. 13.        |  |  |  |
| i.           | 5. 1. 1<br>9. 3.<br>2. 7<br>7. 9<br>2. 1<br>5. 8 | 23 3. 6; 137. 38. 19 70. 9. 69. 6. 111. 1. 3. 1. 68. 9. 1. 3; 1. 6. 8. 16. 6 56. 6.                | iii. 4. 1. 2 4. 1. 2 4. 1. 2 xi. 5. 4. 3  Aitareya 7. 19 73  Tandya- xii. 5. 23  Gopatha- ii. 1. 1 1. 2  Taittirīya vi. 2. 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 1 69. 17.<br>2 69. 20.<br>3 69. 22.<br>56. 13.<br>1-Brāhmaṇa.<br>14.<br>Brāhmaṇa.<br>33. 9.<br>Brāhmaṇa.<br>2. 6.<br>91. 2. 4. | ii. 1. 6 73 1. 10 1. vi. 6. 3 6                                      | g. 90. 25;<br>121. 1.<br>89. 13.<br>11. |  |  |  |

| •                        |                        | Index       | of Citations.  |              | 415                         |  |  |
|--------------------------|------------------------|-------------|----------------|--------------|-----------------------------|--|--|
| Kātyāyana - Çrāutasūtra. |                        |             |                |              |                             |  |  |
| <b>ii. 1.</b> 2          | 21 137. 38.            | iii. 7. 19  | -              | v. 4. 17     | 13. 4.                      |  |  |
| 1. 2                     | 22 3.5; 137.37         | iv. 1. 8    | 87. 16.        | vi. 7. 6     |                             |  |  |
| 1. 2                     | 3. 6.                  | 1. 9        |                | xxi. 3. 13   |                             |  |  |
| 2. 8                     | 125. 2 <b>.</b>        | 1. 13       | 3 88. 18.      | 3. 27        |                             |  |  |
| 2. 1                     | 1 2. 15.               | 1. 14       |                | xxv. 1. 11   |                             |  |  |
| 2. 1                     | 2 137. 11.             |             | 88. 15.        |              | 4, 8.                       |  |  |
| 2. 1                     | 5 91. 2.               | 1. 39       | 2 89. 6.       | 4. 35        | •                           |  |  |
| 2. 1                     | 7 91. 4.               | 14. 7       | 7 3. 9.        | 5. 29        |                             |  |  |
| 2. 2                     | 0 65. 15.              | v. 1. 28    | 69. 22.        | 8. 15        |                             |  |  |
| 4. 1                     | 2. 6.                  | 1. 29       | 69. 17.        | 9. 21        |                             |  |  |
| 4. 4                     | 2. 6.                  | 1. 30       | 69. 20.        |              |                             |  |  |
| iii. 6. 1                | 8 6 9.                 | 2. 13       | 44. 30.        |              |                             |  |  |
|                          |                        | Çānkhāyan   | a - Çrāutasūtı | a.           |                             |  |  |
| i. 6. 6                  | 3.6; 137.38.           | iii. 10. 4  | 111. 11.       | iv. 8. 6     | 56. 6.                      |  |  |
| 6. 9                     | , -                    | 19. 3       | 5.13; 97.4     | . 12. 8      | <b>56. 6.</b>               |  |  |
| ii. 6. 10                | 3. 4.                  | iv. 4. 2    | 87. 16.        | 12. 14       | 70. 9.                      |  |  |
| 6. 11                    | 3. 4; 6. 20.           | 4. 5        | 88. 1.         | 15. 9        | 83. 24.                     |  |  |
| 12. 1                    | .,                     | 4. 11       | 88. 18.        | 17. 10       | 44. 17.                     |  |  |
| 16. 1                    |                        | 4. 14       | 88. 21.        | vi. 2. 2     | 3. 4.                       |  |  |
| 17. 7                    | 40. 13.                | <b>5.</b> 2 | 88. 15.        | 8. 6         | 108. 2.                     |  |  |
| 17. 8                    |                        | 5. 8        | 89. 6.         | viii. 2. 13  | 88. 18.                     |  |  |
| iii. 4. 14               | 111. 11.               | 7 6         | 91. 4.         | 1            |                             |  |  |
|                          |                        | Āçvalāyana  | - Çraütasütra  | l.           |                             |  |  |
| i. 4. 7                  | 3. 7; 137. 39.         | ii. 6. 14   | 88. 24.        | ii. 7. 13    | 39. 6.                      |  |  |
| ii. 3. 1                 | 69. 6.                 | 7. 1        | 88. 18.        | 9. 10        | 7 <b>4.</b> 19, 2 <b>0.</b> |  |  |
| 5. 17                    | 89. 12.                | 7. 2        | 88. 21.        | iii. 13      | 111. 11.                    |  |  |
| 6. 2                     | 88. 1.                 | <b>7.</b> 6 | 88. 15.        | v. 2. 14     | 108. 2.                     |  |  |
| 6. 9                     | 87 <b>. 16.</b>        | 7.8         | 89. 1.         |              |                             |  |  |
|                          |                        |             | - Çrāutasūtra  | •            |                             |  |  |
| i. 7. 13                 | 87. 16.                | i. 19. 8    | -              |              | 3 <b>. 4.</b>               |  |  |
| 8 7                      | 88. 1.                 |             |                |              |                             |  |  |
|                          | Lāṭyāyana-Çrāutasūtra. |             |                |              |                             |  |  |
| i. 2. 12                 | 92. 17.                |             |                | iv. 9. 16 3. | 6: 137 <b>.3</b> 8.         |  |  |
| 2. 13                    | 92. 14.                |             | 90. 20.        | 11. 10 91    |                             |  |  |
| 9. 11                    | ,                      |             | 89. 1.         |              | . 42; 91.4                  |  |  |
| ii. 4. 5                 | 3. 6, 7; 137.          |             | 89. 12.        |              | . 1.                        |  |  |

5. 5 69. 22. 5. 11 72. 13.

38, 39.

10. 4 88. 18.

#### Vāitāna - Sūtra.

| 1. 16<br>1. 18<br>1. 19<br>1. 20<br>2. 2 | 59. 18.<br>2. 18.<br>3. 4; 90. 22.<br>3. 5; 137. 37.<br>2. 6. | 4. 7<br>4. 22<br>5. 10<br>7. 4<br>7. 6 | 6. 19; 42. 17.<br>8. 8, 16.<br>3. 4.<br>3. 9. | 17. 4<br>20. 9<br>24. 7<br>38. 1 | 6. 1.<br>108. 2.<br>89. 1.<br>6. 11.<br>97. 8; 117. 4.<br>88. 29. |
|------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|----------------------------------------|-----------------------------------------------|----------------------------------|-------------------------------------------------------------------|
|                                          | 137. 11.                                                      |                                        | 82. 11.                                       | 38. 4                            | 88. 29.                                                           |

# Açvalāyana - Grhyasūtra.

|         |        | Açtalayalla | - ainyasana |          |             |
|---------|--------|-------------|-------------|----------|-------------|
| i. 2. 1 | 74. 3. | i. 22. 2    | 56. 12.     | iv. 3. 3 | 81. 5.      |
| 3. 10   | 6. 34. | 22. 21      | 56. 3.      | 3. 18    | 81. 19.     |
| 16. 5   | 106. 7 | 24. 31      | 92. 17.     | 3. 26    | 81. 31.     |
| 17. 3   | 53. 2. | 24. 32      | 92. 14.     | 3. 27    | 81. 30.     |
| 17.8    | 44. 30 | ii. 2. 4    | 74. 15.     | 4.8      | 40.5; 52.7. |
| 17. 17  | 54. 1. | 4. 13       | 45.14;84.1. |          |             |
| 20.8    | 56. 13 | 9. 9        | 43. 13.     |          |             |
|         |        |             |             |          |             |

# Çānkhāyana-Grhyasūtra.

| i. 9. 3      | 3. 10   | ii. 15. 3   | 92. 17. | iii. 8. 3 | 74. 19.     |
|--------------|---------|-------------|---------|-----------|-------------|
| 27. 7        | 106. 7. | , iii. 4. 7 | 43. 13. | 8. 4      | 74. 20.     |
| 28. 12       | 44. 30. | 4.8         | 43. 13. | 13. 3     | 45.14; 84.1 |
| ii. 4. 5     | 56. 12. | 7. 2        | 89. 12. | iv. 18. 2 | 56. 12.     |
| 14. 4        | 74. 3.  | 7. 3        | 89. 13. | v. 1. 7   | 40. 13.     |
| <b>14.</b> 5 | 43. 13. | 8. 2        | 74. 18. | 9. 4      | 89. 1.      |

## Gobhila-Grhyasūtra.

|     |        |                |            | , *           |           |              |
|-----|--------|----------------|------------|---------------|-----------|--------------|
| i.  | 4. 4   | 74. 3.         | ii. 10. 41 | <b>56. 3.</b> | iv. 3. 27 | 89. 6.       |
|     | 4. 9   | 74. 3.         | iii. 8. 16 | 74. 19.       | 4. 3      | 88. 1.       |
|     | 6. 14  | 3. 6; 137.38.  | 10. 28     | 44. 17.       | 4. 22     | 45.14; 84. 1 |
|     | 7. 23  | 1. 37; 2. 32.  | iv. 1. 6   | 2. 11.        | 5. 7      | 3. 4.        |
|     | 7. 25  | 2. 33.         | 3. 2       | 87. 16.       | 7. 32     | 43. 13.      |
| ii. | 6.6    | <b>3</b> 3. 7. | 3. 10      | 87. 8.        | 10. 9     | 92. 14.      |
|     | 9. 14  | 44. 30.        | 3. 11      | 88. 18.       | 10. 22    | 92. 17.      |
|     | 10. 34 | 56. 12.        | 3. 12      | 88. 21.       |           |              |

# Pāraskara - Grhyasūtra.

| i. 3. 27  | 92. 14. | ii. 1. 21 | 54. 1.  | *iii. 1. 4 |                        |
|-----------|---------|-----------|---------|------------|------------------------|
| 3. 30     | 92. 17. | 3. 2      | 76. 12. | 3. 9       | 45. 14; S <b>4. 1.</b> |
| 12. 3     | 74. 3.  | 4. 2      | 56. 3   | 4 7        | 43. 13.                |
| ii. 1. 10 | 44. 30. | 9. 2      | 74. 3.  | 15. 22     | 135. 9.                |

## Mantrabrāhmana.

| i. 6. 5       | 44. 30.          | ii 3. 16       | 45.14; 84. 1.   | ii. 6. 1 | 43. 13.         |
|---------------|------------------|----------------|-----------------|----------|-----------------|
| ii. 2. 8      | 44. 17.          |                |                 | 1        |                 |
|               |                  | ·              | Nirukta.        |          |                 |
| 5. 1          | 69. 6.           | 10. 17         | 43. 13.         | 10. 35   | 117. 4.         |
| 9. 23         | 46. 3.           |                |                 |          |                 |
|               |                  | Athar          | va-pariçista.   | 1        |                 |
| 19. 1         | 140. 1. 4, 5. 6. | 34. 7          | 26 1.           | 34, 25   | 41. 8; 82. 31.  |
| 19. 3         | 140. 11, 14, 15, | 34. 8          | 46. 9.          | 34. 26   |                 |
|               | 16, 17, 19, 20,  | 3 <b>4.</b> 10 | 1 <b>3.</b> 1.  | 34. 27   | 9. 4; 10. 24;   |
|               | 21.              | 34. 11         | 8. 2; 25. 36.   | İ        | 12. 10.         |
| 22. 3         | 137. 17.         | 34. 12         | 16. 8.          | 34. 29   | 16. 8; 25. 36;  |
| 24. 1         | 137. 17.         | 34. 13         | 14. 7.          | :        | 104. 3; 105. 1. |
| <b>34</b> . 1 | 9. 7.            | 34. 16         | 50. 13.         | 34. 30   | 17. 1.          |
| <b>34.</b> 3  | 8. 25.           | 34. 17         | 14. 25; 50. 13. | 34. 31   | 32. 27.         |
| 34. 4         | 8. 24; 54. 11;   | 34. 19         | 59. 18.         | 39. 9    | 79. 28.         |
|               | 94. 15; 95. 4;   | 34. 20         | 9. 7.           | 73. 12   | 105. 1.         |
|               | 96. 4; 114. 3.   | 34. 21         | <b>47.</b> 8.   | 74. 4    | 105. 1.         |
| <b>3</b> 4. 5 | 8. 23.           | 34. 22         | 18. 25.         |          |                 |
| 34. 6         | 30. 17.          | 34. 24         | 26. 33.         |          |                 |

## Miscellaneous Texts.

| *************************************** |            |          |
|-----------------------------------------|------------|----------|
| Karmapradīpa                            | 1.8        | 1. 5.    |
| Kāṭhaka-gṛhyasūtra                      | xLiv. 2    | 74. 3.   |
| Gṛhyasaṁgraha                           | i. 96      | 3. 4.    |
| Tăittirīya-upanișad                     | i. 4. 3    | 56. 17.  |
| Gobhila-çrāddhakalpa                    | ii. 9      | 82. 17.  |
| Nakṣatrakalpa                           | <b>3</b> 6 | 46. 55.  |
| Mānava-gṛhyasūtra                       | ii. 12     | 74. 3.   |
| Mānava-dharmaçāstra                     | iv. 112    | 141. 40. |
| Yājñavalkya                             | i. 230     | 82. 17.  |
|                                         | iii. 146   | 83. 2.   |
| Vāsistha-dharmaçāstra                   | xiii. 40   | 141. 29. |
| Visnusmṛti                              | 67. 3      | 74. 3.   |
| Çāntikalpa                              | 21         | 25. 23.  |
| -                                       | 22         | 76. 2.   |
|                                         |            |          |

## Cross-references from the Kāuçika.

| 1. 24 | 8. 11; 61. 38; | 2. 1  | 137. 32.        | 2. 17 | <b>3</b> . <b>7</b> . |
|-------|----------------|-------|-----------------|-------|-----------------------|
|       | 137. <b>4.</b> | 2. 7  | 6. 33.          | 2. 19 | 137. 1, 33.           |
| 1. 26 | 6. 15.         | 2. 9  | 61. 36.         | 3. 1  | 68. 17.               |
| 1. 36 | 47. 1; 58. 5.  | 2. 10 | 6. 3 <b>3</b> . | 3. 2  | 6. 17; 47. <b>1</b> . |

| 3. 4   | 58. 7; 78. 13.  |              | 121.1;127.10;   | 9. 9     | 53 <b>8.</b>    |
|--------|-----------------|--------------|-----------------|----------|-----------------|
| 3. 5-8 | 137. 37.        |              |                 | 10. 1    | 57. 31.         |
| 3. 6   |                 | 7. 15        | 10. 2; 30. 2.   | 10. 2    | 73. 13.         |
| 3. 7   |                 | 7. 16        | 10. 7; 40. 1.   | 10. 4    | 11. 2, 11; 12.  |
| 3. 8   |                 | 7. 17        | 25. 37.         | 10. 1    | 11; 18. 32.     |
| 3. 9   | 44. 38.         | 7. 18        | 26. 19; 28. 15. | 10. 7    | 7. 16.          |
| 3 14   |                 | 7. 19        | · ·             | 10. 9    | 6. 22.          |
| 3. 15  | 14. 1.          | 7. 23        | 53. 2.          | 10. 16   | 29. 12.         |
| 3. 19  | 47. 8, 9, 10.   | 7. 25        | 53. 2.          | 10. 17   | 58. 13.         |
| 3. 20  | 47. 1.          | 8. 2         | 25. 36.         | 10. 18   | 58. 13.         |
| 4. 1   |                 | 8. 10        | 46. 7.          | 10. 24   | 12. 15.         |
| 4. 9   | 5. 1.           | 8. 11        | 61. 38.         | 11. 1    | 18. 6.          |
| 4, 19  | 5. 1.           | 8. 13        | 71. 15.         | 11. 4    | 106. 7.         |
| 5, 5   | 6. 23; 137, 42. |              | 39. 3; 58. 15;  | 11. 7    | 59. 8.          |
| 5. 7   | 3. 19.          |              | 83. 4.          | 11. 12   | 12. 4; 18. 25.  |
| 5. 8   | 72. 37.         | 8. 16        | 39, 5; 39, 6;   | 11. 19   | 13. 1; 52. 20.  |
| 5. 13  | 97. 4.          | 1            | 41, 4; 83, 4.   | 12. 1    | 8. 9.           |
| 6. 3   | 3. 19.          | 8. 17        | 16. 1; 18. 10;  | 12. 2    | 8. 9.           |
| 6. 17  | 17. 6; 124. 1.  |              | , ,             | 12. 4    | 18. 25.         |
| 6. 19  | 42.17; 47. 20.  | 8, 18        | 47. 23, 39;     | 12. 9    | 35. 19.         |
| 6. 22  | 73. 4, 13.      |              | 82, 26.         | 12. 10   | 10. 24; 13. 1,  |
| 6. 23  | 5. 5.           | 8. 19        | 19. 22.         |          | 12; 139. 15.    |
| 6. 30  | 42. 12; 73.13.  |              | 106. 7.         | 12. 15   | 10. 24.         |
| 6. 34  | 17. 6; 93. 13;  |              | 46. 4.          | 13. 1    | 11.19; 52.20;   |
|        | 104. 3; 123. 1. | 8. 22        | 44. 20.         |          | 59. 9, 26; 139. |
| 6. 37  | 25. 20.         | 8. 23        | 43. 3, 4, 5;    |          | 15.             |
| 7. 1   | 17. 8; 18. 8;   |              | 120. 9.         | 13. 5    | 26. 40; 27. 5.  |
|        | 51. 9.          | 8. 24        | 26.29; 94.15;   | 13. 12   | 24, 24; 54, 6.  |
| 7. 2   | 18.19, 20; 22.  |              | 95. 4; 96. 4;   |          | 3. 15.          |
|        | 12.             | ,<br>        | 101. 3; 114.3;  | 14. 7    | 14. 26; 16. 4;  |
| 7. 4   | <b>38. 6.</b>   |              | 136. 9.         |          | 139. 7.         |
| 7. 5   | 10.6; 46.19;    | 8. 25        | 25. 22, 34; 44. | 14. 8–10 | 15. 7.          |
| *      | 48. 2.          |              | 15; 136. 9.     | 14. 8-11 | 16 23.          |
| 7.6    | 10. 6.          | 9. 1         | 7. 14; 27. 34;  |          | 25. 22; 42. 21. |
| 7. 7   | 46. 1.          | 4            | 41. 14; 43. 12. | 14. 22   | 16. 26.         |
| 7. 8   | 10.1; 11.1;     | 9 <b>. 2</b> | 25. 20.         | 14. 24   | 15. 3.          |
|        | 139. 7, 10.     | 9. 4         | 25. 20.         | 14. 25   | 50. 13.         |
| 7. 14  | 18. 3, 5, 25;   | 9. 6         | 39. 7, 27; 43.  | 14. 28   | 16. 6, 15, 23.  |
|        | 19.1; 41.14;    |              | 5; 44. 5.       | 14 29    | 16. 23.         |
|        | 46.29;68.39;    | 9. 7         | 43. 5.          | 15. 1    | 22. 12.         |
|        |                 |              |                 |          |                 |

| 15. <b>4</b>         | 72. 16.                       | 24. 22             | 18. 25; 19. 1.                 | 28. 10         | <b>3</b> 6. 33.         |
|----------------------|-------------------------------|--------------------|--------------------------------|----------------|-------------------------|
| <b>1</b> 5. 13       | 37. 1.                        | 25. 2              |                                | 28. 13         | 29. 22; 58.12.          |
| 15. 14               | 37. 1.                        | 25. 10             | 8. 9; 36. 27.                  | 28. <b>15</b>  | 7. 18; 31. 27.          |
| 16. 1                | 8. 18.                        | 25. 11             | 8. 18; 36. 27                  | 29. 1          | <b>32</b> . <b>2</b> 0. |
| 16. 4                | 14. 7.                        | 25 <b>.</b> 13     | 8. 9.                          | 29. 6          | 32. 21. 2 <b>4</b> .    |
| 16. 6                | 6. 23.                        | 25. 18             | 51. 15.                        | 29. 7          | 32 <b>.</b> 25.         |
| 16. S                | 104. 3; 139. 7.               | 25. 26             | 6. 37                          | 29. 10         | 32. <b>5.</b>           |
| 16. 12               | 8. 22.                        | 25. 35             | 26. 28.                        | 29. 13         | 31. 6.                  |
| 16. 14               | 48. 1.                        | 25. 36             | 8. 2; 26. 28;                  |                | 30. 7.                  |
| 16. 27               | 17. 34.                       |                    | <b>5</b> 0. <b>4</b> ; 59. 14, | 29. 22         | 58, 12.                 |
| 17. 10               | 8. 1S.                        |                    | 29; 82. 47;                    | 30. 1          | 31. 6, 8.               |
| 17. 34               | 3. 15.                        | İ                  | 137. 4; 139 7.                 | 30. 12         | 26. 24; 41. 3.          |
| 18. 3                | 7. 14.                        | 25. 37             | 31. 1.                         | 30. 16         | 31. 16.                 |
| 18. 7                | 19 9                          | 26. 1              | 27. 5, 7, 29,32.               | 31. 26         | 28. 15.                 |
| 18. 11               | 39. 22.                       | 1                  | 28. 8, 13. 17;                 | 32. 8          | 35.28; 39.11;           |
| 18. 16               | 39. 22.                       |                    | 29. 18; 30. 7,                 |                | 47. 55.                 |
| 18. 19               | <b>7.</b> 2.                  |                    | 17; 32. 17.                    | 32. 17         | 40. 4; 41. 40.          |
| 18. 19               | 24. 45.                       | 26. 4              | 75. 13; 82. 5.                 | 32. 21         | <b>35. 4,</b> 8         |
| 18 25                | 19. 1; 24. 46.                | 26. 16             | 27. 29.                        | 32. 24         | 29. 6.                  |
| 18. 32               | 23. 7.                        | 26. 19             | 7. 18.                         | 32. 25         | 29. 7.                  |
| 19. 22               | 10. 2.                        | 26. 22             | 35. 7; 36. 33.                 | 32. 27         | 52. 16; 58 <b>.</b>     |
| 20. 1                | 23.17; 24.36;                 | 26. 2 <del>4</del> | 30.12;41.1,3.                  |                | 24, 25.                 |
|                      | 106. 8.                       | 26. 33             | 139. 7.                        | 32. 29         | 34. 2, 11.              |
| 21. 2                | 86. 6.                        | 26. 40             |                                | 33. 13         | 36. 12; 36. 32.         |
| 21. 11               | 66 13.                        | 26. 43             | 32. 6.                         | 34. 2          | 34. 11.                 |
| 21. 13               | 35. <b>24.</b>                | 27. 3              | 32. 10.                        | 34. 3          | 24. 3.                  |
| 21. 14               | 48. 41.                       | 27. 5              | 13. 5; 26. 40.                 | 3 <b>4.</b> 12 | 75. 7.                  |
| <b>2</b> 3. <b>4</b> | 19. 28; 42 11.                | 27. 10             | 40. 8.                         | <b>35. 4</b>   | 32. 21; 35. 8.          |
| 23. 5                | 24. 15.                       | 27. 15             | 29. 20.                        | 35. 7          | 26. 22; 36.33.          |
| 23. 6                | 43. 3.                        | 27. 18             | 29. 21.                        | 35. 12         | 98. 2.                  |
| <b>23</b> . 9        | 38. 26.                       | 27. 19             | 36. 24.                        | <b>35 19</b>   | 12. 9.                  |
| 23. 11               | <b>4</b> 3. 1; 50. <b>4</b> . | 27. 29             | 29. 8; 30. 8,                  | 35. 28         | 32. 8; 36. 14;          |
| 23. 13               | 51. 13.                       |                    | 16; 32. 10.                    |                | 39. 11, 12; 47.         |
| 23. 17               | 24. 36.                       | 27. 34             | 26. 1; 29. 8;                  |                | 54, 55; 49. 23.         |
| 24. 3                | 34. 3.                        |                    | 30. 8.                         | 36. 12         | 36. 32.                 |
| 24. 10               | 81. 28.                       | 28. 1              | 29. 1; 31. 6;                  | 36. 22         | 50. 2.                  |
| 24. 13               | <b>76</b> . 23.               |                    | 32 20.                         | 36. 33         | 26. 22; 35. 7.          |
| 24. 14               | 38. 29; 39. 9.                | 28. 4              | 32. 7.                         | 38. 2          | 47. 31: 49. 13.         |
| 24. 15               | 23. 5.                        | 28. 7              | <b>3</b> 9. <b>6.</b>          | 38. 7          | 16. 16.                 |
| 24. 21               | 25. 24.                       | 28. 9              | 36. 33.                        | 38. 18         | 33. 16 <b>.</b>         |
|                      | ,                             |                    |                                | 27             | •                       |

| 38.         | 26         | 23. 9.          | 47. 1                  | 3. 15, 19; 25.  |               |                         |
|-------------|------------|-----------------|------------------------|-----------------|---------------|-------------------------|
| <b>3</b> 9. | 1          | 38. 21.         |                        | 27; 48. 30.     | <b>5</b> 3. 3 | 67. 20.                 |
| 39.         | 6          | 8. 16; 24. 13;  | 47. 7                  | 3. 19.          | 53. 6         | 44. 3; 54. 16;          |
|             |            | 28, 7.          | 47. 8                  | 3. 19.          |               | 55. 1.                  |
| 39.         | 7          | 9. 6; 69. 7.    | <b>47.</b> 9           | <b>3. 1</b> 9   | 53. 15        | 54. 19.                 |
| 39.         | 8          | 46. 7. 8.       | 47. 14                 | 49. 20.         | 53. 16        | 55. 2; 5 <b>4. 1</b> 9. |
| 39          | 9          | 46 7, 8; 76.23. | 47. 22                 | 44. 33          | 53. 17        | 55. 2. 3.               |
| 39.         | 20-27      | 71. 13.         | 47. 25-28              | 48. 11.         | 53, 20        | 5 <b>5.</b> 4.          |
| 39.         | 22         | 18. 11.         | 47. 25                 | 30. 14; 49. 20. | 54. 1-7       | 55. 5.                  |
| 39.         | 27         | 9. 6; 43. 5;    | 47. 28                 | 49. 21; 69. 8.  | 54. 5         | 13. 12.                 |
|             |            | 44. 5.          | 47. 29                 |                 | 54. 11        | 52. 18; 139. 7.         |
| 40.         | 4          | 32.17; 41.40    | 47 31                  | 38.2;49.13,23.  | 54 14         | 58. 17.                 |
| <b>40.</b>  | 5          | <b>52.</b> 7.   | 47. 32                 | 7. 25; 48, 20.  |               | <b>5</b> 8. <b>17</b> . |
| 40          | 7          | 30. 12; 41. 3.  | 47. 37                 | 26. 18.         | 54. 19        | 53. 16.                 |
| 41.         | 1          | 26. 24.         |                        | 48. 21.         | 55. 1         | 42. 13.                 |
| 41.         | 2          | 48. 20.         | <b>4</b> 7. 39         | 8. 18.          | 55. 17        | 10. 19; 17. 31.         |
| 41.         | 6          | 8. 18.          | 47. 39                 | 48. 9.          | 56 1          | 57. 32.                 |
| 41.         | 8          | 42.1; 82.31.    | 47. 51                 | 48. 4. 32.      | 56. 5         | 57. 32.                 |
| 41.         | 14         | 7. 14.          | 47. 54                 | 35 28; 49, 23.  | 56. 17        | 57. 16.                 |
| 42.         | 1          | 57. 32.         | 47. 55                 | 35. 28.         | 57. 16        | 56. 17.                 |
| 42.         | 12         | 59. <b>2</b> ۶. | 48· 3                  | 48. 9.          | 57. 23        | 53. 4.                  |
| <b>4</b> 2. | 15         | 68. 35.         |                        | 47. 52; 48. 32. | 57. 31        | 54. 11.                 |
| 42.         | 16         | 6. 19; 47. 20;  |                        | 47. 28; 49. 21. |               | 6. 22.                  |
|             |            | 68. 35.         |                        | 41. 2; 47. 32.  |               | 24. 24.                 |
| <b>4</b> 2. | 22         | 14. 14; 82. 4.  |                        | 32. 17; 40. 4.  |               | 56. 17.                 |
| 43.         | 3          | 23. 6.          |                        | •               | 58. 11        | 53. 1.                  |
| 43,         | 4          | <b>12</b> 0. 9. | 49. 2                  | 47. 31.         | 58. 12        | 29. 22.                 |
| 43.         | 5          | 9. 6; 39. 27;   | 49. 11                 | 38. 2; 47. 31.  | 58. 16        | 54. 14.                 |
|             |            | 44. 5; 69. 7.   | 49. 20                 | 48. 43.         | 58. 17        | 54. 14.                 |
| 43.         | 11         | 136. 8.         | 49. 21                 | 69. 8.          | 58. 18        | 54. 14, 17.             |
| 44.         | 1          | 24. 9.          | <b>4</b> 9. <b>2</b> 3 | 35. 28; 47. 54. |               | 52. 16.                 |
| 44.         | 2          | 42. 7.          | 50. 1                  | 8. 2; 77. 3.    | 59. 1         | 6. 22; 8. <b>5</b> ;    |
| 44.         | 3          | 53. 6.          | 50. 2                  | 36. 22.         |               | 52. 18.                 |
| 44.         | 6          | 39. 27; 43. 5;  | 50. 12                 | 59. 6.          | 59. 24        | 137. 43.                |
| 44.         | 30         | 92. 18.         | 50. 13                 | 14. 25; 51. 7.  |               | 42. 11.                 |
| 44.         | 3 <b>1</b> | 47. 22.         | 50. 15                 | 76. 19.         | 59. 28        | 72. 30.                 |
| 45.         | 14         | 84. 1.          | 50. 16                 | 8. 18.          |               | 55. 6; 137. <b>43.</b>  |
| 46.         | 7          | 39. 9; 69. 7.   |                        | 58.14,24;59.1.  |               | 46. 30.                 |
| <b>4</b> 6. | 8          | 39. 8.          | 52. 18                 | 54. 11.         | 01 11         | 67. 26.                 |
| 46.         | 30         | 60. 7.          | <b>52</b> . 20         |                 | 61. 39        | 8. 11.                  |
|             |            |                 |                        | ,               |               |                         |

| 62. 3          | 68. 19.         | 76 10              | 81. 30.         | 86. 19 | 71. 16.               |
|----------------|-----------------|--------------------|-----------------|--------|-----------------------|
| 62. 14         | 66. 7.          | 76. 18             | 8. 18.          | 86. 22 | 71. 19.               |
| 62. 18         | 64. 26.         | 76. 19             | 50. 15.         | 86. 27 | 82. 10.               |
| 62. 22         | 64. 24.         | 76. 23             | 77. 6.          | 87. 8  | 88. 3.                |
| <b>64.</b> 10  | 85. 25.         | 76. 24             | 24. 13.         | 87. 29 | 81. 44.               |
| 64. 22         | 24. 10; 81.28.  | 76. 33             | 39. 9; 79. 1.   | 87. 30 | 81. 44; 88. 29.       |
| 66. 2          | 68. 33.         | 78. 13             | 79. 25.         | 88. 29 | 87. 30.               |
| <b>6</b> 6. 3  | 68 33.          | 79. 1              | 76. 33.         | 90-93  | 76. 9.                |
| 66. 7          | 62. 14.         | 79. 25             | <b>78. 13.</b>  | 90. 1  | 83. 32.               |
| 66. 13         | 21. 11.         | 80. 25             | 82. 22.         | 90. 24 | 118. 1.               |
| 66. 16         | 84. 3.          | 80. 35             | 82. 31; 83.20;  | 91. 1  | 118 1.                |
| 67. 5          | 140. 1.         | ,                  | 84. 13.         | 92. 18 | 44. 30.               |
| 67. 6          | 55. 6.          | 80. 37             | S1. 20.         | 93. 9  | 101. 1.               |
| 67. 17         | 140. 4.         | 81. 20             | 80. 37.         | 93. 13 | 104. 3.               |
| 67. 20         | 53. 4.          | 81. 28             | 24 10.          | 93. 15 | 107. 1.               |
| 67. 26         | 61. 11.         | 81 44              | 85 26; 86.17;   | 93. 22 | 115. 1.               |
| 68. 2-6        | 68. 18.         |                    | 87. 30; 88. 29. | 93. 37 | 130. 1.               |
| 68. 18-23      | 62. 2.          | <b>82. 2-19</b>    | 86. 28.         | 93. 43 | 136. 1.               |
| <b>6</b> 8. 19 | 62. 3.          | 82. 5              | 75. 13.         | 94. 11 | 53. <b>4</b> .        |
| 68. 33         | 66. 2.          | 82. 22             | 80. 25.         | 94. 16 | 97. 9; 106. 9.        |
| <b>68.</b> 34  | 66. 2.          | 82. 29             | 85. 25.         | 96. 3  | 97. 6.                |
| 71. 7          | 109.5; 110.4;   | 82. 31             | 41. 8; 80. 35;  | 97. 4  | 5. 13.                |
|                | 111.5; 126.9.   |                    | 83. 20; 84. 13. | 97. 6  | 96. 3.                |
| 71. 8          | 82. 26.         | 82. 36             | 86. 29.         | 104. 2 | 105. 1.               |
| 71. 12         | 81. 33.         | 83. 3              | 85. 17.         | 104. 3 | 16. 8; 25. 36;        |
| 71. 16-24      | 86 19.          | 83. 20             | 80. 35; 82. 31; |        | 105.1; 113.3;         |
| 71. 19         | 86. 22.         |                    | 84 13.          |        | 123.1; 139. 7.        |
| 72. 30         | 59. 28.         | 83. 23             | 84. 13.         | 105. 1 | 93.3; 104.2, 3.       |
| 72. 44         | 73. 4, 13.      | 83. 25             | 84. 6.          | 108. 2 | 133. 7.               |
| 73. 4          | 6 22, 30.       | 83. 27 <b>-2</b> 9 | 87. 28.         | 109. 5 | 71. 7; 110. 4;        |
| 73. 13         | 6. 22, 30.      | 84. 1              | 45. 14.         |        | 111. 5; 126. 9.       |
| 74. 7          | 34. 12 '        | 84. 9              | 8. 18.          | 110. 4 | 71. 7; 109. 5;        |
| <b>74.</b> 13  | 10. 2.          | 84. 13             | 80.35; 82.31;   |        | 111. 5; 126. 9.       |
| 74. 19         | 82. 13; 135. 9. |                    | 83. 20.         | 110. 6 | 111. 8.               |
| 74. 23         | 6. 22.          | <b>85.</b> 19      | 83. 3.          | 111. 5 | 71. 7; 109. 5;        |
| 75. 6          | 79. 28.         | 85. 26             | 81.44; 86.17;   |        | 110. 4; 126. 9.       |
| 75. 13         | 82. 5.          |                    | 87. 30; 88.     | 111. 8 | 110. 6.               |
| 76. 1          | 79. 20.         |                    | 29.             | 114. 2 | 96. 3; 113. 2.        |
| 76. <b>4</b>   | 79. 20.         | 86. 17             | 81.44; 85. 26;  | 116. 3 | <b>4</b> 9. <b>8.</b> |
| 76. 9          | 90. 1.          |                    | 87. 30; 88. 29. | 116. 4 | 47. 1.                |

| 118. 1        | 90. 25.        | 130 2    | 131. 2.         | 137. 4        | 25. 36; 90. 1. |
|---------------|----------------|----------|-----------------|---------------|----------------|
| 120. 1        | 126 5.         | 130. 3   | 125. 3, 4;      | 137. 41       | 5. 5.          |
| 121. 1        | 127. 10.       |          | 131. 3.         | 138. 2        | 19, 28,        |
| 125. 4        | 130.3; 131.3.  | 131. 2   | 130. 2.         | 138. 5        | 19. 28.        |
| 126. 3        | 106. 2.        | 131. 3   | 125.3,4:130.3.  | 139. <b>5</b> | 82. 13.        |
| 126. 5        | 120. 1.        | 132. 1   | 93. 37.         | 139. 22       | 6. 23.         |
| <b>126.</b> 9 | 71. 7; 109. 5; | 135. 4-7 | 139. 5.         | 140 1         | 67. 5.         |
|               | 110.4; 111.5.  | 135. 4   | 53. 4.          | 140. 4        | 67. 17.        |
| 128. 2        | 114. 2.        | 135. 9   | 74. 20; 129. 2. | 140. 5        | 78. 13.        |
| 129. 2        | 135. 9.        | 137. 1   | <b>47. 2</b> .  | 140. 18       | 68. 39.        |
| 130. 1        | 93. 37.        | 137. 3   | 3. 8.           |               |                |

#### ADDITIONS AND CORRECTIONS.

- p. xliii, s. v. aksata—read 32. 11, 13 for 32. 11, 12.
- p. xliv, s. v. kūdī—read 21, 2, 13 for 21, 2, 15.
- p. xlvi, s. v. ahva-read 14 for 11.
- p. xlvii, s. v. āvalekhanī-read 49. 23 for 49. 22.
- p. lii, s. v. pradehana-read 26 for 25.
- p. liii, s. v. māhisa—read 26 for 6.
- p. liv. s. v. vāidyuddhatī-read 37 for 36.
- p. liv, s. v. çañku-dhāna--read 26. 16 for 26. 17.
- p. lv, s. v. sic + pratya—read 9. 3. 5 for 58. 1.
- p. lvi, s. v. parāmarçana-read 14 for 4.
- p. lvi, s. v. pustikarman-read 45 for 43.

Throughout the foot-notes of the text the word preface is printed occasionally when introduction is meant.

- p. 16, sūtra 13, and p. 252, sūtra 4—we prefer now to read ā no dhehi, with the MSS, of the Kauçika, instead of ayā no dhehi, as emended.
  - p. 26, note 13—the passage quoted is Kāuç. 71. 15.
  - p. 28, note 2-add in the citation i. 33. 1, between ii. 14. 1 and iii. 21. 1.
  - p. 34, note 5, end-read 52, 18 for 52, 20.
  - p. 42. note 15-the emendation suggested for khādānām is worthless.
  - p. 44, sūtra 29—sūtrotam is our emendation: the MSS. sūtroktam.
- p. 55, note 5—emend praveçati to praveçayati, and cancel the sign (!) after prapakṣayārthaḥ.
  - p. 59, sūtra 3—read madhyam- for madhyan- (twice).
  - p. 59, note 13—read sammiçryā- for sammiçyrā-.
  - p. 63, sûtra 12—read samstabhya for samsthabhya.
- p. 72, sūtras 9, 10—the division of the sūtras, though according to Dārila, is incorrect: the words amūr yā iti go with sū. 10.
  - p. 75, sū. 42—read vyucchantyām for vyuchantyām.
  - p. 76. sūtra 14—the true reading is algaņdūn instead of alāṇdūn.
  - p. 77, sūtra 24-read madhyamdine for madhyandine.
  - p. 79. note 19-emend niçrāmayati to nişkrāmayati.
  - p. 83, note 9—read nikaţā ca nikaţā for nikaţāvanikaţā.
- p. 84, sūtra 15—the end of the long compound -maçakādibhyām is probably to be emended to -maçakādibhih.
- p. 89. sūtra 26—we read now, with Keçava. anuktāny instead of anūktāny.
  - p. 92, note 15—read paccad for praccad.
  - p. 93, sūtra 18—read sampātavata for sampātavatā.
  - p. 96, sútra 19—read prapā- for vrapā-.
- p. 135, sūtra 28—the reading suggested in note 8 is rendered certain by Keçava's commentary.
- p. 136, sutra 33—we now incline to the reading anucchvasam instead of anucchvasan

- p. 189, note 16—read xii. 2. 53 for xii. 2. 52, and correct the index correspondingly.
- p. 190, sūtra 19. and p. 230. sūtra 22—we do not now consider our emendation of lopayitvā to yopayitvā as certain: padāni lopayitvā may mean 'causing the foot-steps to be suppressed.'
  - p. 190, sûtra 1—the anusvāra in 'çmānam is indistinct.
  - p. 197, sütra 3-read prācīnam for pracīnam.
  - p. 218, sūtra 41—read trīņiprabhṛtibhir as a compound.
  - p. 244, sūtra 20—read ucchistam for uchistam.
  - p. 270, last line—the h of ghosah is defective in part of the edition.
  - p. 339, kand. 38, sūtra 7-read arkam nirluncitam for arkanir-.
  - p. 394. column 1-add mahayata pitrn 84. 9 at the proper place.

#### PROCEEDINGS

OF THE

# AMERICAN ORIENTAL SOCIETY.

AT ITS

#### MEETING IN PHILADELPHIA, PA.,

October 31st and November 1st, 1888.

The autumn meeting of the Society was held in Philadelphia, on Wednesday afternoon, Oct. 31st, in the chapel of the University of Pennsylvania, and on Thursday morning and afternoon, Nov. 1st, in the rooms of the Pennsylvania Historical Society. In the absence of the President, the chair was taken at all the sessions by Rev. Dr. W. H. Ward, one of the Vice-Presidents. An evening session, partly social, was held Wednesday evening at the house of Dr. William Pepper, Provost of the University of Pennsylvania; and, after the close of the business sessions, a social gathering was held on Thursday evening at the house of Rev. Dr. H. Clay Trumbull, President of the Oriental Club of Philadelphia. The Society was also entertained at lunch on Thursday by the Oriental Club.

At the Wednesday evening gathering was held a discussion on Semitic study in America, and addresses or remarks were made upon that subject by Dr. Ward, Professors Harper, Brown, Toy, R. J. H. Gottheil, Green, Haupt, and Lyon, and by Provost Pepper. Dr. Pepper spoke in particular of the Philadelphia exploring party, now on its way to Babylonia, under the charge of Professor J. P. Peters; and Mr. Talcott Williams gave an account of a collection of tablets, about four hundred in number, recently acquired by the University of Pennsylvania; some of

the best specimens of the collection were exhibited.

At the Thursday afternoon session, attention was called to specimen sheets of Dr. S. A. Binion's work on Mizraim, now passing through the press at Philadelphia. It was announced that Prof. G. F. Moore had presented to the Society a photograph of a part of a Samaritan Hebrew manuscript belonging to the Theological Seminary at Andover, Mass.; and that Prof. A. Socin of Tubingen had sent through Prof. Moore a photograph of the celebrated Mesha inscription. On motion of Prof. R. J. H. Gottheil, it was voted "that a committee of five be appointed to take in hand the matter of cataloguing the Oriental manuscripts

2-

ł

in America, subject to the advice and approval of the Directors." The presiding officer named as that committee Professors I. H. Hall and R. J. H. Gottheil of New York, G. F. Moore of Andover, and E. W. Hopkins of Bryn Mawr, Pa., and Dr. C. Adler of Baltimore.

The persons named below were elected as Corporate Members:

Prof. George A. Barton, Providence, R. I. (Friends' School),

Rev. George D. Boardman, Philadelphia (3815 Wednut st.);

Dr. Daniel G. Brinton, Media, Pa.:

Mr. Oliver T. Crane, Morristown, New Jersey;

Prof. John D. Davis, Princeton, N. J. (Theol. Sem.);

Mr. Edwin W. Fay, Baltimore, Md. (Johns Hopkins Univ.).

Rev. J. F. Garrison, Canden, N. J. (311 Benson st.),

Dr. William Goodell, Philadelphia (1420 Spruce st.).

Rev. Joseph Krauskopt, Philadelphia (1537 Diamond st.)

Prof. W. W. Lovejoy Philadelphia (Ref. Episc. Sem.).

Rear-Admiral Edward Y. McCauley, Philadelphia 633 (S. 9th st.):

Rev. William J. Mann. Philadelphia (114 N. 34th st.);

Prof. Allan Marquand, Princeton, N. J. (Coll. of N. J.).

Mr. Joseph Moore, Jr., Philadelphia (1821 Walnut st.).

Rev. J. R. Moses, Philadelphia (816 Franklin st );

Mr. Isaac Myer, Philadelphia (929 Chuton st.).

Mr. Frank W. Nicolson, Cambridge Mass, (Hayard Coll)

Prof. R. W. Rogers, Haverford, Pa (Haverford Coll.);

Mr. Mayer Sulzberger, Philadelphia (53) Chestuat 500);

Rev. H. Clay Trambull, Philadelphia (4103 Walnut 51.)

Notice was given from the Directors that the next meeting will be held in Boston on Wednesday, May 22d, 1889, the Recording Secretary and Prof. C. H. Toy to act as a Committee of Arrangements for it.

Votes of thanks were passed to the University of Pennsylvania and to the Pennsylvania Historical Society for the use of their rooms; to the University Club of Philadelphia for the privileges of their club-house; and to Provost Pepper, Rev. Dr. Trumbull, and the Oriental Club of Philadelphia for receptions tendered the Society.

Communications were presented to the meeting as follows:

1. Sketch of the history of the Society; by the Recording Secretary,

Professor Lyon read a brief account of the Society, its foundation, its officers, its publications, and its meetings.

2. The National Museum exhibit of Oriental antiquities at the recent Cincinnati exposition; by Dr. Cyrus Adler, of the Johns Hopkins University, Baltimore.

The section of Oriental Antiquities of the United States National Museum at Washington was established only in February of this year.

While it was organizing a request came for a represent it we exhibit at the exposition at Cincinnati, and such an exhibit was, with some difficulty, furnished, especially of M sopotamian and Egyptian objects, casting light upon Biblical archaeology. Dr. Adler gave a summary description of the articles sent, and said that a fuller report would appear in the Appendix to vol. xt. of the proceedings of the United States National Museum.

3. The Pott Library; by Prot Morris Jastrow, Jr., University of Pennsylvania, Philadelphia.

1

Among the many good things that come to us from Germany are the libraries of her great scholars. Bluntschii's collection graces the shelves of the Johns Hopkins: Bopp's is one of the gens at Cornelt: Scherer's has gone to Syracuse; and to this growing list must now be added the library of the late Friedrich August Pott, the eminent comparative philologist, which has just been purchased for the University of Pennsylvania. It is due chiefly to the efforts of Prot. J. C. R. McElroy, of the University, that the Philadelphia institution has secured this rare prize. The library, almost exclusively philological in character, embraces 2880 numbers, aggregating over 4000 volumes. It is just such a collection as we might expect a Professor Pott to have formed. Of an unusually comprehensive mind he was distinguished as much for the wide range of his knowledge as for is depth. In addition to his more especial field, the Indo-European languages, he made bimself master of the Semitic group, and his researches extended to many other families of languages. His library has the same comprehensive character; then is somely a division on the globe which is not represented-and in many cases well represented. It is richest in its Sanskrit. Romance and Teatonic divisions, in addition to distinctively classical philology, and almost everything to be found in these is of value. African and American languages also make a good showing, while among the minor devisions are to be classed the Celtic group, the Clanese, the Japanese, the Turkish and Hungarien, with many other Turaman languages, and smally the Semitic family. Among the latter, some of the early and now rare works on the decipherment of the cunciform inscriptions call for special mention. In addition, there is the dayision of general comparative philology, which is exceedingly valuable, and but few works or any consequence will be cound to be missing here.

Among Protessor Pout's publications, the treatises on "The Gypsies in Europe and Asia and or "Proper Names," it will be temeinbered, occupy a prominent rank; we are then fore not surprised to a near his library a probably unique collection or books and pamphiers in these subjects. There may be mentioned also the very large collection or works dealing with the numerous distortion very large collection of works dealing with the numerous distorts specific and certain, and many books relating to the adphaser and its distory. Finally, among the scientific journals, we have a complete set of the Zeitschrier der Deutschen Monge dandischen treschschaft, and of the Holle'sche Localmetellung, almost complete sets of Kuliu's Zeitschrift mat of the Zeitschrift par Volkerpsychologia, besides many numbers of a unicrous

other publications. The most important of these will be completed from the funds collected for the purchase of the library. The library has naturally the defect, almost inseparable from a collection covering so wide a territory, of showing many and at times serious gaps: but it is quite safe to assume that the authorities of the University will not allow many years to pass by before filling out these gaps, so that in every way the University of Pennsylvania and the cause of American learning in general are to be congratulated upon securing for the library of Professor Pott a resting-place on this side of the Atlantic.

4. Quantitative Variations in the Calcutta and Bombay texts of the Mahābhārata, by Prof. E. W. Hopkins, Bryn Mawr, Pa.

The writer stated that he had lately completed a numerical concordance or pathfinder for the two texts of the Epic, which are divided, the one by running verses, the other by chapter and verse. Feeling that a sort of apology should be made for such labor, he explained that, though it was possible to find in the other text a corresponding verse to a quotation in either, it was often a tedious operation to do so, owing not only to casual omissions, but also to the fact that the first haltverses of one text sometimes correspond with the second of the other. He thought, therefore, that such a pathfinder, arranged to show the corresponding verse for every decade of verses in the poem, would be a material convenience to students of the Epic. He purposes publishing this list independently, and will at the same time give in tull the results recorded in the paper now presented, of which a brief synopsis is here given.

The monotonous work of comparing the two texts verse by verse was made less tedious by a study of the verses which failed in one or other of the standard editions. Before discussing these, the writer gave a sketch of the text of the Epic. There are, at least, four different poems called bhāratas. Rejecting, as not being the Mahābhārata generally recognized by Hindu literature, those bhāratas of Jāimini, of the Jains. and the Tamil version, we are reduced to accepting as the only real bhāvata-poem that ascribed to Vyāsa. But with this step we have not come to the end. There are two recensions of Vyasa's poem. We know little of the South recension beyond Burnell's account. The commentary of Nilakantha fixes the Northern version; this is the Bombay text. What is the Calcutta text? The writer then returned to the two pubhshed texts, and showed by a number of examples that what we are accustomed to call omissions in the text C, are really interpolations in text B. Most noteworthy are those exhibiting examples of the development of the poem from a desire to exalt Vishnu and Arjuna. From the character of these verses, unless we say that such comissions' are putely accidental, we must admit that the Bombay text in this particular is more modern than the Calcutta. From this point of view other discrepancies become of interest. Frequent villing up, additions for the sake of magnifoquence, some plainly meant to glorny the Pindus. meet us. We cannot escape the conclusion that the Bombay text has been 'improved,' as compared with the Calcutta. The Bombay does

not, however, represent a tone more recent than that of the Calcutta, for there is enough left in the latter, after all deductions are made, to put it on a par with the Vishnu-Pāndu-ism of the Bombay. But what is added in B. is new material of the most approved sort: extravagauce of expression known elsewhere to C., but not inserted in the place opened for it by the redactors of B. Here we also find additions for general amplification without further aim (as in C.), showing that, after the texts were developed independently from their prototype, such additions were made independently of each other.

Not less interesting are the omissions in B. (taking now C. as a standard). Some of them can be explained by the fact that there was first inserted a new passage (perhaps with tristubh variation, in a cloka section), and then, to make the parts fit, the first words of the following old text were dropped. Here, admitting the beauty of the addition, B. is from a Hindu point of view really the better edition: for it drops the old words: while C. labors with the new insertion placed before the old, but keeps the latter entire. From this it is evident that while B. has cleared away the untidy pieces remaining after joining new passages to old, and C. has encumbered itself with both, to the philologist C. is the more useful. It is not so good a text, but it is better on account of its badness. Among striking omissions in C. are the identification of Arjuna with Nara (v. 185, 20 a, b); c = C, 7309, the first statement of the poem's consisting of 100,000 verses (i. 1, 101), and the first naming of the eighteen Purāṇas, xviii, 5, 46-9; 45 = C, 192).

The omissions are a help in general criticism of the work. Where some passages are very smooth in their correspondence, others are much broken by discordance. The Çānti is an illustration of one, the Drona of the other. Apart from the text, these verses also may help us to put an estimate on the qualitative variations in the whole poem. It in a given passage the quantitative differences show the superiority of C., the *variae lectiones* of C. are of the greater value.

Without a knowledge of the Southern recension, the source of C, is at present doubtful. It appears, however, that in general C represents a recension different from that of B.; and since Nīlakantha mentions that five verses read at the beginning of one chapter (and which he does not admit) are read by the Gaudas, and since these are in the Calcutta edition at this place, it is most tempting to assert that the other differences are also due to C. following in the main the Bengal version: conversely, the Bengal or Southern version would from the character of ( ) be more venerable—in short, better than the Northern (Bombay version of Nilakantha. To study the Calcutta would be preferable: to read, the Bonibay; for the latter has evidently been arranged not only to pull up the Vishnu-Arjuna side a little more, but also to present a smooth and polished text. Some of the apparent mingling of two versions on to near be due merely to the editor's following MSS,, part of which were Giudian and part Northern. It would be rash to jump at any conclasions before we have the Southern version; but from this evidence the higher antiquity of the Bengal text may be tentatively maintained.

The writer, in conclusion, drew attention to another question relative

to the Epic (reserving a fuller discussion till the next meeting); viz., the connection between the present Puranic and Epic literature; the former, he believed, directly traceable to the latest additions made to the Epic. The quintuple Purāṇa is a literary myth. Our Purāṇas are the historical, though not immediate, development of this style of writing in the Epic. The Mahābhārata bridges that gulf between literary epochs assumed by Muller in his 'Renaissance.' Rampant Buddhism led to a popularized Brahmanism. The Epic is the bridge that connects two worlds, the period of Brahmā and that of Çiva. Yielding at last to a lighter tone in literature, it stops with the drama; but later on the Brahman revived the last protean shape of the great poem, and spun out our present Purāṇas on essentially the same plan (though somewhat extended) as that followed by the Purāṇas in the Epic.

Misquoting of the Bhārata in the drama may be due to the confusion between the Bhārata and Rāmāyaṇa as found in the Jain Bhārata, as well as to the amusement afforded by reproducing such confusion before a Brahmanic audience. But the Vāyu Purāṇa also seems affected by this version, and makes Arjuna kill Rāyana, besides general confusion of the Pāndus, although it elsewhere refers correctly to the Brahmanic poems.

5. On the second volume of Eggeling's Translation of the Catapatha-Brāhmaṇa, by Prof. W. D. Whitney, of Yale University, New Haven.

Six years ago (see Proceedings for October, 1882), I presented to the Society a review and criticism of the first volume of this important and valuable work :\* and it seems proper that I should take some notice of its continuation (published in 1885, and containing the second fifth of the Brāhmana. The author, in the preface to this volume, has referred appreciatively to the attention bestowed by me upon its predecessor: but I im surprised to find that he did not consider himself called upon to report any of my corrections in the list of "Additions and Correctons" to the first volume given on p. 474 of the second: so that the purchasers and readers of the series get no benefit from the improvements which the author, in a general way, acknowledges and accepts in his preface. It seems to me that if a translator (to take one example trom among many) has had the misfortune to understand né "jiré "they did not sacrifice 'as ninijiré 'they washed their hands,' and to render it accordingly, then, even if the blunder is pointed out to him by another instead of having been discovered by himself, his readers have a right to see it corrected. But his list was framed upon a different principle. and contains an insignificant number of items, of the most trifling importance as compared with those noticed by me. Two only of the minor points that I touched are referred to by him in the list. In one case, he says "for an improved rendering, cf. iv, 4, 4%" (i. c. in the second volume: whereas he should rather have said "for the true ren-

<sup>&</sup>quot;The review on a somewhat extended form, was later printed in vol. in of the Loreita (Jon ed of Phylology).

dering" (the other is palpably false), and should have referred (as I referred him) to it, 6, 2% in the same (first) volume, where he had himself translated the phrase correctly. In the other case, he quotes his version, "whom, surely, he would not eat," and adds "for this construction, see" a certain note in vol. ii.: but the note referred to gives, from Delbruck, not only an account of the construction, but also the true rendering, which is equivalent with that pointed out by me: namely, "whom, by all means, let him not eat." This list of "Additions and Corrections," then, is a peculiar thing: it does not at all represent the author's knowledge, down to date, of what needed to be subjoined to or amended in his former volume.

At one point Professor Eggeling appears to mistake the bearing of my criticism. Objecting to a now common rendering of the causative stem yopaya of v yap by 'efface,' I said: "how the setting up of a post should operate to "efface traces" cannot easily be made to appear." He retorts (p. 36, note): "I am not aware that any one has supposed that it was by the 'setting up' of the post that the traces of the sacrifice were obliterated "-as if there was anything else to be done with a post than to set it up. Any one who, in the phrase "the post was called girpa because they ayopayan the sacrifice with it," interprets ayopayan by 'effaced the traces of, appears to me plainly to maintain that the setting up of a post somehow effaces traces. If we may suppose that they first used the post as a rake, and then set it up as a post, we may suppose that they did any other possible thing with it—used it as a lance, a rod, a leaping pole, or a fence-rail. And so, indeed, Professor Eggeling appears to hold: for he goes on: "From what follows fin the succeeding paragraph |- They collected the sacrifice -it seems to me pretty clear that our author at any rate connects yopayo with the root yn, to mix, stir about, and hence to efface the traces by mixing with the ground, or by scattering about," And so, having already aii 1, 42 tentatively suggested "scattered" in parenthesis after "effaced," as an alternative rendering, he here takes heart of grace, and, effacing all traces of any other meaning, firmly sets up "scatter" as the final sense of  $y_{000000}$ 

\*But there are not a few objections to this argument and its conclusion First, if we are to guess at the meaning of yopaya from its remote context, we ought to take equally into account the many cases in which nothing is said afterward about collecting the sacritice; and even here the word 'collect' (sam-bhy) suggests no antithesis, but is a common one for 'prepare' as glossed by the translator himself at this point. Second, it does not appear why the author of the Brahmana should reel tempted to connect yopaya with 1 ya, no examples curbess the very late knopaya from 4 knii) being known in the language of such a formation from an u-root. Third, there exists no root gu meaning times. stir about: there is a  $\eta \mu$  'unite, combine,' which might in certain connections be translated by max, as in the combines, or maxes, malk with water;" but from such a 'mix' there is obviously no road leading to 'stir about,' and then to 'efface traces by mixing with the ground,' and then to 'scatter,' the direct opposite of 'combine'; and our author's new and original version of yopoya is nothing better than a juggle

Our former objection stands fast: that, the  $y\bar{u}pa$  being a post that is planted in the ground, and being declared so called because of its action expressed by yopaya, it is in a high degree implausible that yopaya should, to the authors of the Brāhmaṇa, have signified 'efface traces.'

I have not been able to go over this second volume with anything like the same care as the first; but, in the course of looking it through for another special purpose (one of the time-saving and welcome uses of such a translation). I have observed sundry matters in it calling for criticism. some of which I will notice. Of course, the volume is, as a whole, a worthy product of scholar-hip; and also, as was to be expected, it is in some respects an improvement upon its predecessor. Thus, especially, in the treatment of the frequently occurring agrists, which Professor Eggeling was before too much inclined to render as equivalent with imperfects and perfects. I should, to be sure, be better pleased if he had made the distinction vet more pervading; there are still some cases thus, agrists are translated as imperfects at iii, 1, 3\frac{1}{2}, 2, 3\frac{9}{2}; 5, 1 \cdot 15; 6, 3\frac{16}{2}; imperfects as agrists at iii,  $1, 3^{27}$ :  $3, 4^{2-15}$ :  $9, 3^{3}$ : iv,  $1, 5^{26}$ : perfects as aorists at iii,  $5.4^{(n-1)}$ ;  $6.4^{(4)}$ ;  $8.2^{(4)}$ ; iv,  $4.5^{(4)}$ ) where the two classes are confounded. So consistently are they held apart in the Brahmana language that it belongs to a careful and consistent version to do the same. Even where, as at iii, 9, 3<sup>4</sup>, two imperfects (arcs and nannamus) occurring in sacrificial formulas are by the Brāhmana itself glossed with aorists (avidas and anainsata), the discordance ought, in my opinion, to be exhibited in the translation. Indeed, a somewhat closer observance of the consistency of expression throughout appears to me desirable: an accordant rendering everywhere of recurrent clauses, of recurrent phrases, even of important single terms-unless anywhere specific reason can be shown to the contrary. More careful attention to this would keep the translator sometimes from regrettable errors. Repeated instances were met with in the other volume of a sentence rendered truly in one place and falsely in another; and similar cases are not wholly wanting in this one. Thus, if kim me tatah syāt means what shall be my reward then? (better, 'my reward for it') at iv. 1.3%, it is not well rendered "what will there be for us, then?" at iii. 6, 215. If patui means in general 'wife' (of the sacrificer), it is simply ridiculous to render it here and there ie, g. iii, 9, 211; iv. 4, 211-1 by "the lady"-or is the translator prepared to render yajamāna by "the gentleman?" Ppa-sad ought not to be translated in two successive lines (at iii, 9, 3) "crouch down" and "sit near" (a similar case also at iv. 1.35; nor ava-kũcaya, in two successive sentences (at iv. 5, 614), " eve" and " cause to eye." What possible reason is there for making the common word  $k\bar{a}ma$  ('love' or 'desire') in one important and much repeated formula (iv. 3, 4%) mean "hope"; or for giving samidh ("fuel") once (iv. 4, 5%) as "log "? or, in two successive lines (iv.  $6,9^{24}$ ), the related words posa and  $pu\chi p$  as "food" and "prosperity" respectively:—and, in a similar waywe have "strengthen" given for a-pyayaya at iti, 4, 30; "worshipped" (instead of 'sacrificed' or 'made offering') for ayayanta at iii, 6, 21; "smites" for straute at iii, 7, 22; "set the heart on" for abhi-dhyā at m. 9, 4 —and so on. At iii, 6, 27 a passage, to be sure, which had been

translated by others before him. Professor Eggeling appears to comprehend the use of a double protraction of final syllables, as denoting a questioning between two alternatives (the commonest use, in both Veda and Brohmana; see my Sanskrit grammar, \$78), and renders the bassage correctly drim appisting abition "has thou won, or I;"; but in the precisely parallel case at iii. 4.3 '-akti ni hunvira'n anaktas iti should they make amends on the anointed; or on the unanomical?he reads instead "on the anointed "-let them rather make amends on the unanomical!" and adds a blundering note about it, conjecturing that the two profractions are "intended to strongly contradict the precedling akte," A somewhat similar case is seen at iv. 1.3°, where, after the gods rushed thither, is added with a cittim vetsyámáná crám just like persons who are going to take possession of their property'-the evám constituting a whole apodosis by itself, as now and then elsewhere: for example, at i. S. P. where Professor Eggeling (after others) makes no difficulty of so rendering it ("just as now also they bring" etc.). Here, however, he unaccountably gives us "as [those] eager to take possession of their property, so [it fared with] him [Vritra—Soma]" (but the "him" here is, though unacknowledged, just as much an intrusion as all the bracketed words); and he adds in a note "the construction of our text is quite irregular." He is, indeed, a little too much inclined, on meeting something that puzzles him, to plead an "irregular construction"; so, for example, again at iv. 6.9; where, however, we are evidently to translate: 'this speech of theirs, before, each, separately keeping silence, sat nourishing, [and] with it nourished and treshened they performed the following day. Now here just the whole collective speech has been won and exhausted: this speech they all together, keeping silence, nourish: [and] with it nourished and freshened they perform the overnight sacrifice.' The antithesis is between a former occasion, when they kept silence individually, and the present, when they keep it in common; and tam esam . . . racam belongs as plainly together as  $t\hat{a}m$  . . .  $v\hat{a}cam$  a little further on.

A good many special points in the translation admit of animadversion, but it may suffice here to give a few specimens. In rendering the common phrase yo yam parate he that cleanses here (the wind) by "he that blows yonder," our author misrepresents the sense of ayam and spoils the customary antithesis with yo sān topatic he that burns yonder (the sum). It would be just as proper to translate igom Pythirf "yonder earth." The wind blows here; its blowing is its presence with us. "Over the woods" for rangemain 3.4" gives a new and bitherto unrecognized value to the locative case, and defaces the naïveté of the Vedic poet, who thinks of the sky as in or at the tops of "Preserve" is an extremely compendious and facile version for ann-sameton at iti, 6, 21 and iv, 3, 12 and at the latter point, apparently by a sort of attraction, the 3d singular agust nagunte is also rendered by "they two preserve him." So the 3d singular apparatu at iii. 4 1% and the 2d plural agralogia at m. 5 1% are both acadeted as 3d plurals. Pratipipesa at iv. 2.1% is translated samply "struck." Vyjddham at iv, 6, 7 is made to mean a improper "imstead or imsuc

cessful.' Upajjūūsya, acm. 2–14, is very ill represented by "unintelligible." The desiderative acakīrsīs, at in, 4, 3, 4, readered simply "hast done;" and the simple aspiguta (v. 2, 3), on the contrary, as desiderative, "sought to obtain." For apa-manticipa the translator gives us at i. 6, 3—the literal rendering "address," and at ni 5, 15 the fairly acceptable "call"; but to represent u by "becken," as at iii, 2, 13 ff., is not to be approved. And so on.

Let us examine a few consecutive paragraphs at one point, in 2.4 ff., where it is told how the gods won Soma by means of Vāc e speech). In paragraph t, yap mahi is not "we might securice," but we would fain sacrifice; it is coordinated, not correlated as apodosis with the preceding optative. Bråhmana is hardly well rendered by a chapter." In paragraph 2, āhārautī means bringing, not "carrying off." In 4. the agrist indicative a quit is most improperly translated "would rather come hither": it signifies '(now that she) has come hither : we were told just before that she had actually returned to them together with Soma." Then "woo" is much to be objected to for vi-heat; this means 'call severally, invite on the one side and on the other' vi with grah. in the same sense, is correctly rendered at iv. 1, 3). In 5 11 võ - aná in vidma is 'this is what we know'; how the translator should come to give it as "see how we know it!" is hard to comprehend. In C. "take a fancy" is rather over-tree for namicle dit. Implied up with, intimate's In 7. ágatyái is by no means "for his jown) obtamment jot heavenly bliss!": that is a rendering worthy of a Hindu commentator: it obtaously signifies from its (Soma's) obtainment for better fairly de in allusion to the story told above; thus, "In the be buy, Soma, the does sol for its [due] obtainment, saying that me sacrance with what is obtained"; he, verily, sacrifices with unobtained Soma who sacrifices with unbought.'

The accusative pragraim (as also a compound of it, as sampragnam, pratipragnam) is not seldom construed with a form of the root i 'go,' and is wont to be translated in all manner of lowkward and unacceptable ways; and so here at iv, 1,3% our author gives it as "for his decision." To me it appears everywhere plainly infinitival: this praying patim pratipragnam equals by they went each to ask Prayingati.

Another common phrase which is in like manner generally misapprehended is proisant construed with a form of the root is 'seek.' Bohtlingk, I am quite unable to see why, gives it as "try to start up (as game"; Professor Eggeling translates (ii. 9. 30) "endeavor to call up," which is yet less defensible. The gerund proisant belongs of course to the root is 'seek' does not combine with prof; and it means most simply and naturally with forth-sending"; proisant ich, then, is 'seek with sending (orth, send out and seek, or virtually, 'seek diligently, hunt after.' This interpretation suits all the cases, in my opinion, better than any other

In a note to in, 2, 2%, our author repeats with acceptance Weber's conjectural reference of the artificial desiderative-stem dh / k y a (iii, 2, 2%) made for an etymology to the root dth. This cannot be right, since, of all the many desideratives of a like formation, not one comes from a

root with other than an a-vowel. Dhinga, then comes from root dah (as I suggested in my Skt. grammar, §1030, and later classified it m my Roots, Verb-torms, etc.).

I objected before to the translator's management of the rare particle éd (it occurred tour times in his tirst volume), as giving the impression that he "apparently regarded it as a verb-form from the root I" ie, g. at ii. 2.4% where he has "saving, "We [will] go back thither!" The gods came upon (ed) a cov which had sprung into existence;" instead of "Here we come again," said the gods; and loved that had sprung into existence!). So far as my expression might seem to imply that he actually made the confusion referred to it was wrong; it meant only that the mechanical inscrtion of a verb of motion were that aspect. In the single case found in this volume (iv. 1, 3), he alters his rendering, and represents it by "lo,", as I had done, following Bohtlingk in his minor dictionary (for I had not noticed Bohtlingk's change of view of the word in the Lexicone. The rendering · lo? is beyond question the one that best suits the particle, giving with accuracy its virtual meaning. But we do not, it seems to me, on that account need to abandon Weber's original explanation of its genesis (Ind. Stud ax, 249), as involving an omatted verb of motion. Delbrück, in his just published Altradische Syntax (p. 184), is not ready to admit that ed is made up of the proposition  $\bar{a}$  and the asseverative particle al; but he appears to occilook the circumstance abough also pointed out by Weber, lev cot.) that it combines two with a preceding final avowel into ed instead of a d Chus, CB, xt 5.1% apoplosé d, and St. 6 1. ma carrife d); and this could only be measure based equals it - id, and is consciously so used; the combination falling under the rule (my Skt. grammar,  $\S$  P7, end by which indra  $-\tilde{a}$  - ih) combines into indreha,  $iva + \bar{a} + itya$  into ivetya, and so on the cases are not very rare). The asseverative of adds a pregnant sense, intimating something unexperted, either startling or disappointing. The modification of meaning, though striking, is not any more so than in the combinations cold (ca al. ht. and indeed) for it, and mid no id lit, not indeed for "lest' - both of which have acquired a special construction, as giving, like any subordinating conjunction, an accent to the verb of the sentence. Thus, CB, iv. 1.37. Saving "all right," Vivu came "-nato" forsooth, a Vritra already slain! that is, and found Vritra'so, or and lo! Vritra already slain? Or, in the passage quoted above, " Here we come again, 'said the gods -[and come they did but' for sorth to a cow that had spring up? By analogy with such as these, the great majority of cases must be indeed the two or three in which the ellipsis is a greater one; thus AB, ii, 13 6, 14h w Loing appoint now withoutlo! du (they came (for sooth, repore a be st lying describoneled.)

In general at may be said of Professor Ezzeling's translation that, respectable as it is, the map at once of the work would well assumething of that additional noise, and care in revision, who hashould make it still before.

6. On the Auganasādbhutāni, a Vedic text on Omens and Portents; by James T. Hatfield, of Johns Hopkins University, Baltimore, Md.

This text, which belongs to the puricistas or supplements to the Atharva-Veda (Weber's Catalogue of Sanskrit M88). Paricista 755, consists of 111 clokas, divided into 19 chapters. For purposes of editing, there were available two M88,, belonging to the British Government. The older (A) is neatly written in a large hand on yellowish paper, but contains many errors; the other (B) is a hurriedly-written copy on blue paper, made as late as 1867, and very corrupt. The title, signifying the 'Portents of Uçanas,' appears in the M88, as follows: A, iti near-nāsādbhutāni samāptāni: B, iti kuçanasādbhutāni samāptāni: Weber's catalogue gives it as uçanasādbhutāni; it is amended as above in obedience to grammatical requirement, and after the analogy of bārhaspatyādbhutāni.

The divine sage Narada is represented as obtuning from the saint Kāvya Uçanas teachings in regard to the whole subject of signs and wonders. The pretace of 9 verses speaks of his asking about the portents pertaining to the heavens, the sky, and the earth. Thus: 2. When there is a portentous occurrence in sacrifices, and also in the case of beasts and birds; when creatures not human speak out. and when things stable are disturbed; 3. Likewise when there is an abortive birth, or flesh and blood rain down; when without fire it flames, and when vehicles are moved; 4. When there is a gleaning of weapons, and when a withered fig-tree grows; when images, altars, and pictures weep and cry out: 5. When wells and poels break into flames, or give forth a sound; when fishes, serpents, birds, or mices rain down: 6. When there is a gleaming of weapons, or especially a noise of them : and when the fruit or flower of trees grows unseasonably : 7. Also when there is shaking of the stones of palaces, royal dwellings, and walls; when there is a playing and sounding of musical instruments. and tremblings which are ominous; 8. And whatever other prodigies come to pass, of strange nature-do thou, O son of Bhṛgu, tell truly their time and result. 9. To him, asking all this, the sage Uçonas proceeded to set forth the three sorts of portents.

This gives fairly enough the contents of the whole work. In the citing of omens there is told regularly; a. The occurrence; b its results; c the person or persons likely to be affected; d, the time required for it take effect. There is, however no logical arrangement; there is a careless repetition in different parts of the work, and the treatment of a given theme often overlaps its own chapter. The three last sections are occupied with a classification of portents according to the particular divinities who originate them. About 250 distinct phenomena are recorded, of which the most are found here as new. The two MSS offer together satisfactory material for the establishment of a text. While a new MS would be valuable for light upon helesa-lozen corrupt places, the metrical form has ected as a great preservative. The Mahādbhutāni (Par. 74), a prose text upon the same general subject.

which I have provisionally translated, has so many corruptions and omissions that a pure text is almost hopeless.

An example or two will show the method of statement: 67. Amongst the people of whatsoever king a river bears along mud, logs, grass, or stones, dead fishes, likewise crocodiles, 68. Honey, flesh, melted butter. oil, milk, or curds: in that realm let one point out the peril of the coming of another king. 69. Amongst the people of whatsoever king a river shall flow backwards, in eight months there will be peril to the people from him that bears the umbrella chatrapāninuh = cakrapāninul ?. 84 A white rainbow is destruction to the Brahmans; a red one destroys the Kşatriyas: a yellow one at night is the destruction of the Vāicyas: a black one is death to the Çūdras. (Cf. Var. Mih. Bṛhats. iii. 25: xxxiii. 14.) - 110. In these omens let him have performed a great expiatory formula, immortal, pertaining to great Indra, pertaining to all the gods, accompanied by many gifts: 111. Whereby they exorcise these terrific manifestations, and safety arises; and the kings, delighted, rule there in happiness. Particular attention is given to mitaculous showers (40-45) and abnormal births (22-37).

There is little new grammatical material of interest. Language and syntax are extremely simple. Of 183 finite verb-forms, 109 are presindicative. No acrists or imperfects occur. The following words may be noticed: anindhana: without fuel being present': sundarām: well': kṣndroga: tamine': kṣndbhaya: tear of tamine': madabhāyin: being in love': and indrayaṣṭi: the staff [of a banner] of Indra', which also occurs in the Mahādbhutāni, §3. In verse 56 the noun rāsas is taken into the a-declension.

7. On the  $\bar{\mathbf{A}}$ surī-Kalpa; by H. W. Magoun, of Johns Hopkins University, Baltimore.

\*According to the best MS, used in preparing this paper, the \(\bar{\Lambda}\)suri-Kalpa is the thirty-fifth paricista of the \(\Lambda\)tharva-Veda. It is an abbicara, or witcheraft practice, and contains various rites to be used in connection with the \(\bar{\alpha}\)suri-plant. The use of the word \(kalpa\) tor such a text as this is explained by a passage in the \(\bar{\Lambda}\)tharvaniya-paddhati; which states, on the authority of Upavarsa, that in addition to the five Atharva-Veda \(kalpa\)s which are called \(calpa\)ruti inspired, there are certain other \(kalpa\)s which are called \(surti\) handed down by tradition (J. A. O. S. xi 377).

The MSS, used in preparing the text are loans from the British Government to Dr. Bloomfield, who has kindly allowed me the use of them, and also given me suggestions from time to time regarding my work. They are as follows:

A, large sheets of light yellow paper, bound in book-torm written lengthwise in a large clear hand and with considerable care: it is a modern copy.

B. narrow sheets of light blue paper, bound in book form, written lengthwise, text fuller in places than the preceding but in a poor hand, and with numerous errors: it must be a very recent copy.

In addition to these, a commentary, much older than either of them.

has been used. It is written on single sheets of light brown paper, and contains three sections or chapters, each dealing in a different way with the various forms of the rite. The MS, lacks some folios at the end. Apart from its subject matter, the commentary possesses no little interest, because it contains abundant evidence of the character of the people having to do with its rites. It is extremely corrupt, as an example or two may suffice to show: the word racikartakāma occurs twelve times, and is spelled in eight different ways, but not once without a mistake of some kind; and other curious freaks in spelling occur, notably the use of cy for c. at the beginning or in the middle of a word: for example, egurgena for cūrņena. It is about such a document as might be expected to be written in English by some Voodoo doctor among the blacks of the South. No two of the MSS, exactly agree in the order in which the different forms of the rite are treated, and B. has a passage not found in either A, or the Scholiast. Fortunately, the text of the parigista is mostly written in clokas; which is of great assistance in determining the true reading. In style, the paricista is somewhat like the Sütras: the commentary is, of course, more like an ordinary text

That the \(\bar{\Delta}\)-uri-Kalpa must, at one time, have occupied a position of some importance appears from the fact that it is mentioned—according to Weber, Ind. Stud. xiii.415—under the name Āsurīya Kalpa, in the Mahābhāsya iv. 1, 19, Vārtt. f. 19 b. In this connection it may be added that the conjecture offered by Professor-Bloomfield in the J. A. O. S. xi. 378, that pañcakalpa probably means an Atharra-Vedin who is familiar with the five kalpas of the  $\Delta V$ , not any five, as heretofore supposed, has recently been confirmed by the discovery by the same scholar of the word pañcakalpin in the colophon of a Kāucika MS. (No. 86, Report on the Search for Sanskrit MSS, in the Bombay Presidency, 1880-81, by F. Kielhorn) where it is used of the writer of a Kāucika MS. In connection with pañcakalpa, says Weber abid, p. 445), the Mahābhāsya (Vārtt, 3f, 67a) mentions the words külpasütra, pürügarakalpika, and mütykalpika. This last word Weber does not attempt to define. In the Kāuç, viii, 28 and Atharva-Paricista xxxiv. 4 is mentioned a gana of hymns intended to prevent or remove evil. It is called the mātymāmāni, or mātygaņa ecf. Weber. Omina et Portenta, pp. 350-35. As kälpasätra means one familiar with the Kalpa-sutras, and paragarakalpika seems to have been used of a person familiar with the Paragarakalpa jet. Weber, loc cit.), it is safe to infer that the word mātṛkalpika meant one who was familian with the mātykalpa; and such a text may yet be found. It it ever turns up, Professor Bloomfield conjectures that it will prove to be a ritual for the use of a priest in connection with this mategories. The presence of these words in the Mahābhāṣya, cited as they are without explanation, goes to show that they were all well understood by the people of Patanjali's time, and therefore referred to rites and practices familiar to the Hindus. As they are all Atharvanic, and the Asuri-kalpa is also Atharvanic, there can be no doubt that the Asurikalpa and the  $\Lambda$ -suriya Kalpa are the same; and it is evident that the text must have had considerable currency among those who made use

The word  $\bar{a}sur\bar{i}$  is the feminine of an adjective of Atharvan rites. from asura 'spirit, demon,' and therefore means primarily 'belonging to or having to do with demons or spirits.' Under the form āsurī, the Petersburg Lexicon gives the meaning schwarzer Sent, Sinapis ramosa. From the evidence of the MSS., āsurī must be a plant with a pungent leaf and of a reddish color, and it must also bear fruits and flowers. The Scholiast, in a religious meditation (dhyāna), which can hardly refer to anything but the āsurī, speaks of the "bright foursided granter of wishes"; then of the same "wish-granter", evidently, as "reddish", and "blue-colored", and again as "having a sword in the hand," "having a hook in the hand," and "having a 'red stone' in the hand." All these expressions apparently refer to characteristics of In describing the oblations, moreover, the text says. "The wise man should make meal of  $r\bar{a}/k\bar{a}$ ; while the Scholiast in the same passage mentions  $\bar{a}sur\bar{i}$ , and does not contain the word  $r\bar{a}jik\bar{a}$ . This word, in fact, is found in the Scholiast only in the third division: and the two words are never used together. In place of \(\tilde{\delta}sur\ilde{\epsilon}\), in some passages, rājikā and rājasarsapāķ are found, however; and as the former also means black-mustard, and the latter black-mustard seeds. there can be no doubt that this was the plant actually used. Its flow ers have a slender four-sided style, and its pods are also somewhat foursided, and contain numerous small dark brown or nearly black seeds. It is plain that the devotee made a goddess of the plant itself of, the frequent similar personifications of the Atharva-Veda). The practice was as follows :-

The person first prepared a sacred fire-pot, which the Scholiast calls a purusahastapramāņam trikonakuņdam ta triangular fire-pot of the size of a man's hand.' A diagram is given in the third part of the Schol., representing this knyifa, from which it appears that it was so placed that one angle pointed to the south. An oblation of glice and brown sugar was offered in this, and the person put on garlands of the "red sweet-smelling oleander," made an "ornament of red-sandal wood," partook of the "brahmacarya-oblation," and lay on the ground facing the south constantly. The third division of the Schol, adds the wearing of a red garment. The fundamental formula (multimetalra) was then muttered: Om. namo rudrāya, om kainke kainkapattre subhaga ösuri rakte raktaväsase, atharvanasya duhite ghore ghorakarmakārile, amukam hana hana daha daha paca paca mantha mantha tāvad daha tāvat paca yāvan me vagam ānagaļi svāhā. Om, reverence to Rudra: Om. O pungent one, thou of the pungent leaf, blessed āsurī, reddish one, thou of the red garment, O daughter of Atharyan, non-terrific one, non-terrific-wonder-worker, 'so-and-so' smite, smite, burn, burn, cook, cook, crush, crush, so long burn, so long cook, until you have brought [him] into my power: svaha. The address to the āsurī goddess which begins this charm occurs several times in the Scholast, with slight variations. One, called the "whisper spell" Gapamantra), is as follows: Om klim hrim grim krown krown grim heim klim om, kalupattee subhaqa asuri raktavasas - thorrayas ja duhete 'ghore 'ghave sváhá, om klim hrim crim ksáum l sáum crim hrim klim om

After the mūlamantra, a limb-touching ceremony (aŭgangōsa) was performed, consisting of reverence paid to each of the fingers, in pairs, and to the two palms and backs of the hands. Following this there was a religious meditation (dhyāna), in which the protection of Durgā was invoked, and some of her characteristics were mentioned, among them the possession of ninety million bodily forms. The Scholiast at this point gives as the object of the practice the desire to destroy (nastikachanda), 'the destruction of my enemy' (mama catraksaya). It then says: "in the slaying formula, in the making submissive, in the fixing like a post, [this is] the practice," maraye moleune vacikaraye stambhane viniyogah). The religious meditation mentioned above in connection with the word āsurī is then given, and the "bright four-sided granter of wishes" is spoken of as "seated in the padmāsara position on a serpent, having a gracious countenance," etc., etc. The Scholiast in the third division has corresponding to this a "time-triad meditation" (kālatragam dhyðnam), which brings in the qualities rajas, tamas, and sattva. In the same general connection Lak-mi and the Hindu trinity (brahmarisgnhara) are referred to, the latter reference furnishing evidence that the present MS, owes its origin to a comparatively late practitioner of magical rites. There is reason to believe that āsurī was regarded as a form of Durgā; for, in addition to the fact that names commonly applied to Durga occur in close connection with epithets plainly referring to the āsurī-divinity, the text twice, in speaking of what must be, from the connection in which it occurs, the āsurī-plant, uses the word surequari, which is elsewhere used only of Durgā or of the Ganges the confusion of plant and goddess is quite in accordance with Atharvanic principles).

Having finished this "meditation," the person made the special oblation to accomplish the end in view, the reduction of another to his will. Asnrī, probably the seeds, was first ground into meal, and from this an image was made to symbolize the person against whom the practice was directed. A fire was then kindled, the image was cut up with a kmfe, and an oblation was made with the pieces. In case the person was a Rājā, ghee was mixed with the mustard-meal, and the magician stepped forward with the right foot; for a woman ghee was also used, but the left toot was advanced first; Brāhmans required ghee and (perhaps) honey; princes, brown sugar; third caste persons, sour milk; Çūdras, salt; and enemies, pungent mustard-oil. The kindlings, samidhs, were also modified according to caste; arka-wood for kings and

women, palāga-wood for Brāhmans, khadīra-wood for K-atriyas, udumbura-wood for Väigyas and Cüdras, and nimba-wood for foes. This performance had to be gone through one hundred and eight times, during six days, accompanied by the mantra. On the seventh, the person succumbed to the spell. For Brahmans, special care had to be taken; and as many as eight thousand oblations seem to have been employed in certain cases. The notion that an image thus destroyed harms or destroys the person represented still survives in India, and it can be duplicated in almost any country in which witchcraft has been practiced. Cf. Sir Alfred Lyall, Asiatic Studies, p. 88. Other rites are given: one occasioning a domestic disturbance; another, with the hairs of a dog or white ass, causing an epileptic fit for three days; a third, producing fever: a fourth, boils: a fifth, twitching of the eyes: and so on. Cures are prescribed for some of these, in each case similar to the means used to produce the given result. There is one powder which is used to make an enemy play the fool, a mixture forming a sort of salve serves as a love-philter, a compound used as an eve-ointment enables a person to subdue with a glance of the eye, etc. Prescriptions for obtaining treasure, a submissive kingdom, grown-up sons, freedom from ill-luck and prodigies, and for a woman from her husband's dislike, are given, and the kalpa ends by saying: "He is neither devoid of power nor destitute of children in whose house the divine āsurī is."

## 8. On the origin of certain Rajput forms of the Substantive Verb in Hindi; by Prof. S. H. Kellogg, Toronto, Can.

As in the course of centuries the Sanskrit substantive verb became more and more abraded and worn out, the people of North India have from time to time pressed new words into use in its place, till now in the various dialects of Hindi—if we trust the researches of Beames, Hoernle, and other scholars in the modern vernaculars of North India—the functions of the substantive verb have come to be distributed, in different dialects of India, among no less than seven radicals. These are, in the modern High Hindi, the radicals as, bhū, and sthū; and in various local dialects also rah, vpt, lug, and the Prakrit achh. The present discussion has to do with the relation of certain modern forms of the present of the substantive verb to the two radicals achh and sthū.

There seems good reason for the opinion of Beames and others that in certain modern forms of the present of this verb we are to recognize the root *achh*, which, according to Vararuchi, Prâk, Prak, xu 19, was already used as a substitute for *as* in the Çaurasem Prakrit. We may very probably recognize this root in the Oriya and Bengali forms of the tense, which are as follows:

| $\alpha_{i,j,d}$ |          | Bengali        |                    |  |
|------------------|----------|----------------|--------------------|--|
| Sing             | Plur.    | ~II12          | $I^*l^* \cdot t^*$ |  |
| I achhi          | achhnic  | $\ddot{a}chho$ | $\tilde{a}_i(hhi)$ |  |
| 2 nchha          | achha    | ächleis        | áclda              |  |
| 3 achlei         | achhanti | ächh           | - achhen           |  |

## xviii American Oriental Society's Proceedings, Oct. 1888.

Moving from Bengal westward, we meet a closely similar form of the tense in Maithili Hindi—thus:

| Sing    | Plur                    |    | Sing  | Plur.         |
|---------|-------------------------|----|-------|---------------|
| ı chhūù | $chh \tilde{u} \dot{u}$ | 01 | chhe  | chhi          |
| 2 chhu  | $chh 	ilde{n} h$        |    | chhis | chheù         |
| 3 chhe  | chheù                   |    | chhai | $\cdot elthe$ |

Passing still further west—though still in the country near Bengal—the tense is as follows:

| Sing                           | Plui             |
|--------------------------------|------------------|
| $\mathbf{i}$ $chh\bar{\imath}$ | $\epsilon h h i$ |
| 2 chhaù                        | ch hã à          |
| 3 chhái                        | chháï            |

Passing westward from the Maithili into Bhoipuri Hindi, beyond the junction of the Gandak and the Son with the Ganges, we no longer hear this form of the present of the substantive verb, but one of two alternative forms: the one baton, bate, etc., and the other howoir, have or hawas, etc.: the former descended from the Sanskrit root  $r_{I}t$ , the latter from the root bhū. Except in Muzaffarpur near the Maithili frontier, the root achh is only represented by the pres, part, absolute, in such a phrase as tolerā achhait while you exist.\* In the Baiswari dialect, near Allahabad, we come upon vet another form of this tense, which appears to represent the Sanskrit root as: thus northward in Avadh (Oudh), we have 1, ahēmā, 2 ahēs, 3, ahar, etc.; and southward in Riwa, 1.  $h\tilde{u}h$  or  $\tilde{a}h$ , 2. hai, 3. hai or  $\tilde{a}$  etc. Traveling north-westward through the Doab, this tense of the as type we find still dominant in the Kanauji and Braj. 1. hanin, 2. hai, etc.; while of achh, which we left behind in eastern Hindi, we hear no more till we reach the Panjabi in the far northwest.

If, however, leaving the Ganges valley, we turn southward and west-ward from Agra into Rajputana, we come again upon a form of this tense which reminds us of what we had left behind in the east. Throughout Kotah, Bunda, Jaipur, etc., colloquially, and still more extensively in literature and correspondence, the present and the past tenses of the subst, verb are as follows:

| Present |                       | Ι' ν  | <b>~</b> I      |
|---------|-----------------------|-------|-----------------|
| Sing    | Flur                  | 21.12 | 14111           |
| i chhāù | $chh \bar{a} \dot{n}$ | chho  | $chh\tilde{a}$  |
| 2 chhai | chho                  | chho  | $chh \tilde{a}$ |
| 3 chhai | chhai                 | chho  | $chh \tilde{a}$ |

Long ago some of these Raput tribes are said to have worked their way northward into the fastnesses of the Himalaya Mountains. The tradition seems to be corroborated by linguistic affinities: as, among other things, by the form of the substantive verb. For going northwest from Jaipur in Rapputana into the Himalayan region between the Ganges and Junna and eastward, after having passed through a broad

<sup>\*</sup>Unless Mr Beames is right in assigning to this root the manifectes blow which, he says (Comp. Gramm iii 186), is often heard in Bhojpuri

belt on the plains, in the valley of those rivers, where we have only the as derivative of the present of the subst, verb, we come again, in the mountain states of Garhwal and Kumaon, upon forms closely similar to the Rajput conjugation of the Marwaris

In Garbwal and in Kumaon, to the east, the present of the subst. verb is as follows:

| Garhwali                                                     |                | Kumaom   |                |
|--------------------------------------------------------------|----------------|----------|----------------|
| <h12< th=""><th>Plur</th><th>Sing.</th><th>Plur.</th></h12<> | Plur           | Sing.    | Plur.          |
| r chhanh                                                     | chhayāiin      | chhyanie | chhoù, chhayūù |
| <b>2</b> chhai, chha                                         | chhayāï, chhan | chhai    | chha "         |
| 3 chha                                                       | chhan          | chha     | chhan, chhiù   |

At first thought it would seem quite natural, with Beames and Hoernle, to assign these Rajput forms of this tense to the same Prakrit root, *achh*, which has been assumed as the original of the *chh* forms of the substantive verb in the east. The study of forms of speech adjacent to the Rajput dialects named, however, has led me to raise the question whether the above derivation may not be an error, and the forms in reality be derived from a quite different root.

The Urdu, and the so-called High Hindi, which agrees with it in grammatical forms, while they use a present  $h\bar{u}\dot{n}, hai$ , etc., assigned commonly to the Sanskrit as (Hoernle,  $bh\bar{u}$ ), have as the past tense Sing,  $th\bar{a}$ , fem.  $th\bar{i}$ : Plur,  $th\bar{e}$ , tem.  $th\bar{i}\dot{n}$ , there being no other inflection. In this  $th\bar{u}$  has been recognized, no doubt rightly, an abraded form of  $sth\bar{i}ta$ . Skt. past part, from the root  $sth\bar{a}$ . The Prakrit presents among others the form  $th\bar{e}a$ , with which among the modern dialects the Naipali stands in closest connection, having combined this participle with fragments of the verb as, giving the following as the past tense of the substantive verb in that dialect:

| ~.m.z.   | P1ur   |
|----------|--------|
| I thingh | thiyan |
| 2 this   | thiyan |
| 3 thiat  | thiyā  |

The neighboring Garhwali is closely similar, but has used the old participle alone, without the personal endings: thus, throughout, Sing thayo, Plur, thayā. But in between these two, in Kumaon, the same tense is

| Sn.9             | Pinr               |  |  |
|------------------|--------------------|--|--|
| 1 chniyo         | chhiqā, ekhriyā ir |  |  |
| 2 chhino, chhiyo | ekhiyā, ekhriyā ir |  |  |
| 3 chhiyo         | ekhiyā, ekhiiyā ir |  |  |

Under these circumstances, one seems compelled to assume that the Kumaoni form is identical morigin with the Naipali form on the east and the Garhwali form on the west; in which case we have only to assume that  $thi\eta\bar{g}$  has become thga, and that thg, by a well-known law of phonetic change in the Indo-Aryan languages, has become chh, just as in numerous instances tg becomes ch.

<sup>\*</sup>See Beames, Compar. Claim. 1,326-327; True pt. 8 cab. televia r. \$45°, where examples are given from Hind. Shadhi etc.

Similar phenomena lead to a similar conclusion as regards the Marwari past tense of the subst. verb chho. For in the neighboring Gujarati and Sindhi the old root  $sth\bar{a}$  is represented, in the former by tharnh, and in the latter by thianh, each having the meaning 'be.' And the past part, in the former is thao, and in the latter thio, which would easily become thayo as in Kumaom, or—i being hardened to y—thyo, which again by the same law as before would immediately yield the Marwari chho.

All this seems probable, if not conclusive reasoning, as regards the chh forms of the past tense of the substantive verb in the dialects discussed: but if so, it is hard to see why the same line of reasoning should not lead us to assign also the chle forms of the present in these Rajput dialects to this same root sthā. For while in all the Hindi dialects the conjugation of this root is but fragmentary, in both the Gujarati and Sindhi, contiguous to the Rajputana dialects on the west, the root, as already remarked, is conjugated throughout. In Smdhi, for example, the old Sanskrit present is represented by a present tense, 1. thiôn: 2 thien; 3, thie, etc.; and in Guj., 1 thán; 2, tháya; 3, tháya; and if we were right in recognizing in the past tenses in these Rapput dialects. chho, chhigo, a corruption of the Kumaoni thuo, or Sindhi thio, it would scarcely seem reasonable to drop this clue in the presence of a precisely similar analogy in the case of the Sindhi and Rajout presents. With this undemable sthū-form of the pres. 'I am' etc. lying close at hand, to look far away to the borders of Bengal and Orissa, and, despite the absence of the initial a inever heard in the Rajput forms, to connect the latter with the Bengali āchhi etc., and through these with the Prak. achh, seems, to say the least, quite unnecessary.

The following table exhibits the state of the case in the way of a comparison:

| Present Tense |           |                      |       |                |                     |                       |
|---------------|-----------|----------------------|-------|----------------|---------------------|-----------------------|
|               | Sansk.    | Suid $h$ i           | Guj.  | Kum            | Garl                | Mar.                  |
| I             | tisthāmi  | thiāù                | tháú  | chhyanin       | chhanh              | $chh \ddot{u}\dot{u}$ |
|               | tisthusi  | thich, thĩu          | tháya | chhãi          | cliha               | chhai                 |
| 3             | tisthati  | thue                 | tháya | ehha •         | chha                | chhai                 |
|               | tīsthāmas | $th \bar{u} \dot{n}$ | thäië | chhyūii        | chhayāñh            | $chh \bar{a} \dot{n}$ |
|               | tisthatha | thio                 | thão  | $chh 	ilde{a}$ | $chhay a ar{\iota}$ | chho                  |
| 3             | tisthanti | thiani               | tháya | chhan          | chhan               | chhai                 |

9. A new reference in the Avesta to 'the Life-book' hereafter; by Dr. A. V. Williams Jackson, of Columbia College, New York City.

That the Zoroastrian doctrine, especially in the Gāthās, acknowledged the existence of a record kept in the next world as to man's good or bad deeds here, has been clearly stated and illustrated by Professor Geldner, in Encyclopædia Britannica, article Zoroaster. For references, also, see the writer on Yasna 55, 4 in A. O. S. Proceedings, October, 1887, p. x; and his Hymn of Zoroaster, pp. 45-47. The account book cinman, Atr. i. 7\*; Yt. x, 32; Yt. xix, 33; cf. the book of life'. Revelation xxii, i9) was kept, we may suppose, at the cincal peretuate accountant's bridge (so Geldner). In this record all the daily ac-

tions, good and bad, were entered as 'items' (dāthra, Ys. xxxi, 14; Vd. xix, 27); the evil deeds were 'debts' (išud, Ys. xxxi, 14). The debts and credits, plus and minus, were set opposed to each other and 'balanced' (héākerīta, Ys. xxxi, 14). The debts could be counterbalanced only by adding to the credit side of the book; no item could be erased; "of the remission of sins," says Geldner (loc. cit.), drawing on the Gāthās, "the doctrine of Zoroaster knows nothing"

This latter statement throws new light on a later passage. Vsp. xv. 1. The chapter Vispered xv. might be entitled 'An exhortation to right-eousness and worship.' The passage Vsp. xv. 1 reads:—

ava padhō ava zasté ava uši dāvayadhīvem

mazdayasna zarathaštvayō, dāityanām rathavyanām hvarštanām šyaothnanām rarezāi: pairi adhāityanām arathavyanām duzhvarštanām šyaothnanām rarezāi: verezyatāmea (sw.) idha vohu rāstrya, ayamna anuyammāiš dastē, 'Hold feet, hands, mind (see Yt. xr.2) ready, ye worshipers of Mazda and followers of Zuathushtra, for doing lawful well-ordered good deeds: but hold back from doing unlawful illordered deeds: and practice ye in this world (idha) the good deeds of husbandry, in order to pay off (dastē with a surplus (annyammāiš) vour deficits' (ayamna, lit ) what is wanting', viz, in the Lite-book).

The key to the passage is *idha* (=Skt. *ihā*), here emphatic: the force of *nyamna*, *annyamnārš*, purely eschatological, is evident: in this manner the significance of the passage becomes plain. The sentence is quite Gāthā-like in its bearing.

As to etymology, dastē is verbal abstract, intin, to  $\sqrt{d\delta}$  give, pay—see Skt.  $\sqrt{d\delta}$  in PWb  $\sqrt{\mu}am/d\delta$ , dandam/d\data pay debt'; ct. Lat. painus dare. The instrumental annyammār\data is a true instrumental, signifying means or price. Etymologically, nyamma is from  $\sqrt{\delta}$  be wanting'; ct. Skt. \data na, Gk. \data no bereft' \lambda .S. \data nan-ian. Eng. \data na-t - It expresses well the debit side of the account; what is found wanting, deficits. These are deficiencies which could be counterbalanced and paid off only by adding to the credit side of the account, by a surplus' (annyammār\data). Thus the exhortation, truly Zoroastrian, becomes clear.

I take with pleasure this opportunity of correcting a mistake of mine in A. O. S. Proceedings for October, 1887, p. v = Journal, vol. xui., p. cvvii). There the authority of Mgr. C. de Harlez—Aresta, trad. . Introd. p. 183—was erroneously quoted as opposed to the view that the Gāthās possess a much greater autiquity than the rest of the Avesta. The error arose from a misunderstanding of the passage referred to. I gladly admit and rectify the error, and am pleased to find that Professor de Harlez' view is not at variance with the one there set forth.

10. The proto-Doric character of Paphlagonian Tombs; by Prof. Allan Marquand, Princeton, N. J.

The rock-cut tombs of Paphlagonia, imperfectly described by Chanykof (Zeitschr. d. Gesellsch. f. Erdkunde, 1866) and more exactly by Hirschfeld (Abhandl. d. k. preuss, Akad. d. Wissensch. in Berlin, 1885). merit more wide-spread attention, as proto-Doric monuments. The principal tomb at Kastamuni presents the appearance of a temple in antis, with quadrangular piers crowned by rude capitals, over which is a triply stepped architave with one curved and two flat members. On the tympanum of the high gable is carved in low relief a female figure standing between two griffins. Behind the portico is a quadrangular chamber, of which the ceiling is of a remarkable character. Across the middle of it are represented two ridge poles, from which the ceiling sags on either side: an evident reminiscence of tent-construction. A more typical example is the finely situated tomb at Hambarkava. Here sculptured lions guard the entrance of the tomb. Three columns give apparent support to a high gable roof. The low, tapering, cylindrical shafts provided with bases, and the capitals with undeveloped echinus, are closely related to the Etruscan type. The gable contains sculptured reliefs of two lions facing each other. The sepulchral chamber is a plain peaked-roofed room, at the end of which is a raised stone bench.

At Iskelib there are four rock-cut tombs, which show interesting variations in matters of detail, and stronger reminiscences of wooden forms of structure. The capitals on one of these tombs at Iskelib consist of the head and fore-part of a lion, reminding us of the more developed bull- and lion-headed capitals at Persepolis and Naksh-i-Rustam. In another tomb the walls and benches of the sepulchral chamber are ornamented with carved panelling. These tombs of Paphlagonia are closely related to such monuments as the tomb of Atreus at Mykenac and the Campana tomb at Caere, and evidently not derived from the developed forms of Greek Doric architecture.

11. The Lamaist ceremony called "making of mani pills;" by W. W. Rockhill, of Peking, China.

Certain indestructible particles of the bodies of the Buddhas and saints, as well as other bodily remains, have ever been considered by Buddhists to enjoy certain properties—such as that of emitting light, and of being highly curative. The travels of Hiuen Tsang and of Fa hsien are filled with accounts of the discovery of such treasures, and of the supernatural properties which they possessed.

Among Tibetans, the first class of these relies is known as pe-dung thpel-gdung, the second as dung-ru (gdung-rus). They say that pedung are minute globules found in the bones of Buddhas and saints, that they possess wonderful brilliancy, and that sometimes they may even be seen on the exterior of some saintly person, when they have the appearance of brilliant drops of sweat. While these pedung have most potent curative properties, they become also the palladium of the locality fortunate enough to possess them. By a natural extension of the idea of the power of pedung, Tibetans have come to think that, if one preserves and curries about on one's person even a little of the excretions, or of the hair or nail trummings, of a saint who is known to have pedung—such, for instance, as the Talelama or the Panchan rinpoche—these will shield him from gun- or sword-wounds, sickness, etc.

hence the extraordinary objects one often finds in Tibetan charm boxes (qao).

The properties of pedung have also given rise to another practice, with which this paper is more properly concerned: that of manufacturing pills to which one of the gods (Shenrezig), at the supplication of the officiating Lamas, imparts the properties of his own divine body, and thus gives them the curative and protective powers of real pedung. These pills are known as mani vil-but or precious pills, and are in constant use as medicine among the people of Tibet and Mongolia. Large quantities of them are also sent by each tribute-bearing mission to the Emperor of China. In Chinese they are called tzn-mn yaw or chih-mn yaw, and must not be confounded with a liliaceous plant of the same mame (Hanbury's Anemarhana asphodeloides), the rhizome of which is used in medicine, and which is also a product of Tibet. Perhaps the best name for the mani vil-but is tzu-sheng waw; multiplied pills, which I have heard used for them in Peking—as will be better seen after reading the following account of the manner in which they are manufactured.

The greater part of the details here given of the process of making the pills is taken from a Tibetan work containing a minute account of the ceremony, together with the prayers to be recited, etc., the title of which is "Ceremony of making mani pills" (mani ril-lin grab yi cho-quo, in 7 leaves. Verbal explanations from the Lama who explained this text to me have been incorporated whenever it appeared necessary.

Seven days prior to the commencement of the ceremony, the Lama who is to conduct it and the priests who are to take part in it commence abstaining from the use of meat, spirits, garlie, tobacco, and other articles of food held impure, or which are bad-smelling, and during the progress of the ceremony, which is 21, or 49, or 100 days in length, none of the above articles are allowed in the temple, nor are unclean persons, nor those who partake of the above prohibited substances

The ceremony begins by making the pills: and the process is described in the work mentioned above as follows, "the chief Luma, his head clean shaved and his vestments being as they should be, grinds into fine flour some roasted grain: then, mixing it with pure and sweet-scented water, he makes the necessary amount of paste. The pills are then made, and coated over with red. When all this has been done, a vase is taken which is dry and without any flaw or blemish, and also perfectly clean, and into it the pills are poured until it is two thirds full. The vase is then wrapped in a silk cover, which is tied on with a silk thread and sealed. The vase after this is put on a stand in a perfectly upright position, and around the latter are arranged bowls of water and other offerings, two by two. The most revered image of Tug-je chen-po a.e. Shenrezig) which the lamasery possesses is then clothed in its robes and placed on top of the vase dit. 'is requested to take a seat on the vase': then, without shaking the vase, a dorje (the thunderbolt or vajva of Indra, which is in constant use in nearly all Lamaist commontes wropped in a clean piece of cotton or woolen stuff is tied to the string around the neck of the vase."

When these preliminary steps have been taken, the officiating Lamas

all take their proper seats, and go through a period of meditation on the three refuges and the four immeasurables (i.e. love, mercy, exertion, and apathy). This being finished, the prayers, which have to be chanted without any interruption to the end of the ceremony, commence. First comes a long invocation to Avalokiteshwara, under the name of Pa-pa Tug-je chen-po the great compassionate one, with a prayer that he will clear away the sins of the world. The offerings of water, flowers, incense, lamps, perfumes, tood, etc., having been made him, while music plays, his help is invoked to impart the necessary virtues to the pills-"for this world is sunk in sin and iniquity, and Shenrezig alone can help it and drag it out of the mire" As a means thereto, he is now be sought in his great mercitulness to bless these pills, so that they may free from the orb of transmigration those who shall have attained maturity of mind, and "to impart to them by absorption the peculiar flavor of his resplendent person, so that they may become undistinguishable from it, like water poured into water," etc., etc.

To insure the uninterrupted repetition of these prayers, the officiating Lamas (numbering at least a hundred) are divided into several bodies one of which is always repeating the above invocations. Tea and the three kinds of pure food (tsamba, wheat cake, and butter) are served to the Lamas in the temple, which they may not leave, and they must be particular to perform their ablutions the whole time the ceremony lasts. The Lamas while reciting the prayers may drink the tea, but not eat anything. The day is divided into two parts, at the end of each of which the image of Tug-je-chen-polis washed, and sandal and juniper wood burnt before it.

This ceremony - which is a very expensive one, and most trying to the Lamas—is not at all common in the lamaseries of China or Mongolia, and is confined to the larger ones in Tibet: the only one at Peking where it is sometimes performed is the Shih-tang-t'ang, to the west of the Hsi-huang-ssu, outside the north wall of the city.

12. On the use of skulls in Lamaist ceremonies; by W. W. Rockhill.

Many writers on Tibet have noticed among the curious customs of the country that of using human skulls in religious ceremonies. William of Rubruk speaks of it as follows: "Post istos sunt Tebet, homines solentes comodere parentes suos defunctos, ut causa pietatis non fa erent aliud sepulcrum ers nisi viscera sua. Modo tamen hoc dimiserunt quia abhominabiles erant omni nationi. Tamen adhue faciunt pulcros cliphos de capitibus parentum, ut illis libentes habeant memoriam corum in jocunditate sua "> Friar Odoric (as quoted by Yule in his "Cathay and the Way thither") remarks: "and so the son takes his deceased tather's head, and straightway cooks it and eats it; and of the skall be makes a goblet, from which he and all of his family always drudy devoritly to the memory of the deceased father. And they say that by acting in this way they show their great respect for their father."

<sup>\*</sup> Recueil de Voyages et Memoires de la Societe de Géog, de Paris, iv. 289.

Georgi, in his Alphabetum Tibetanum (p. 444), says: "Pars summa calvariae, vel etiam ossa aliquot integra, ac probe nudata, ca sunt quæ sibi tradita ad aedes suas religiosa pietate conservanda referent consanguinei."

This custom has at one time or another prevailed among widely separated nations, as the Scythians, the Germans, the Celts, and the Turks; and it undoubtedly originated in Tibet, as elsewhere, in the awe and fear felt by savage and barbarous races for the spirits of deceased enemies or friends, and then desire to propitiate them; and not, as claimed by Rubruk in the above quotation, from any wish to keep always fresh the memory of the deceased. The only case I have noted of skulls being used for sacrificial vessels in the western world is given by Livy (Hist, 23, 24); speaking of the Boir in upper Italy, who made a drinking vessel of the head of the fallen Roman consul Posthumius, he says; "purgato inde capite, ut mos ils est calvam auro cælavere, idque sacrum vas ils erat quo sollemnious libarent, poculumque idem sacendoti esset ac templiantistibus." These words might be applied to the use Tibetaus now make of skulls, without requiring a word to be changed.

Careful inquiry has failed to elicit any proof that Tibetans of the present day use the skulls of revered relatives as drinking vessels. A few ascetics, however, do make use of skulls as their eating bowls, just as they make heads of bits of skull, and use skulls for making the little prayer drums scalled damaras shaken while reading prayers; but no special idea is attached to the usage of such a material, save perhaps the desire to follow the example given them by many of the territying detties, whom the Lamas specially revere, such as Paldan Ihamo. Shuje jyapo, etc., among whose ornaments and belongings human skulls, bones, limbs, and skin largely figure.

At the present time, human skulls are used for two purposes: 1st, as an offering to Tsepamed (Amitābha), who is represented holding in his hands a skull filled with ambrosia, so as to call down on the giver the divine blessing in the form of worldly prosperity; and 2d, as a receptacle for the wine or other liquid offered to the gods. It is essential that a skull destined to either of these two purposes should be that of a person known to have been profoundly religious, or to have possessed other qualifications, such as caste, learning, or rank. Failing such a skull, others may be used; and rules have been laid down to determine those suitable for sacrificial bowls or as offerings to the gods; and these rules it is my purpose to examine in the following pages, as also the ceremony of offering a skull to Tsepamed, together with the prayer recited to call down the divine blessing. The second use to which the human skull is put results naturally from the previous one such an offering being acceptable to the gods, it is consequently a most suitable vessel to make sacrifices in ; and while its use may ong nally have been limited to Tsepamed's service, it has come to be used an incking libations to all or any of the gods. When employed for this purpose, the top of the skull is alone used: it is lined with metal, and has a convex cover, with a knob on the shape of a dorp. The skull itself rests on a triangular stand, at each corner of which is a human head, one red another

green, the third white. These settings are frequently very costly, being in gold or silver, studded with turquoises and coral; and I have seen one, in the possession of a Lama at Peking, for which he would not take \$350. It is called *tort-pri* skull, no special name, as far as I can learn, being given to it when thus used.

The little work of which I here offer a translation, and of which the title may be rendered. Method for distinguishing good and bad skulls, and how, by offering a kapāla,\* to obtain worldly prosperity and create a wish-granting source," appears to be a complete treatise on the subject. The copy from which I translate was made for me by a Lama from a manuscript in his possession. While quite a number of errors have crept into my copy. I do not believe that the sense of the original has suffered to any great extent.

The ceremony of offering a skull to Tsepamed may be taken as typical of a large class of these rites which the Lamas perform, and in which they must suppose that they are put in direct connection with the god addressed and propitiated, and removed from all the material objects surrounding them; and that, while thus united with the divinity, the god invoked feels with their feelings, sees with their eyes, and, having the power to grant their wishes, confers on them the blessings they implore.

The following is a translation of the work reterred to above:

#### Namo guru dewa dākimbyah'

This work comprises two parts: I distinctive signs of good and bad skulls: II, the way to obtain worldly prosperity when once the characteristics of a skull have been determined.

Part I, comprises two sections: 1st, characteristics of bad skulls: 2nd, characteristics of good skulls. Section I itself comprises two subdivisions: 1st, general characteristics of bad skulls: 2nd, skulls belonging to women and bastards.

## I. 1 Characteristics of bad skulls,

Skulls which are crooked, or which have many indentations; those which are badly proportioned at the top or the base, or which are so very thin that they are nearly pieteed; those which are of unequal thickness or of great cubic capacity; those which are in many pieces on account of minerous sutures, or which have many marks left by birds or worms, and which look like weeyll-aften grain or like an object that has been gnawed by rats or insects, or which are like dry jon wood and ugly to look at sall these are had skulls, and are called ditussi numper dze (dam-sri mnan-par rdzes) victorious devil-medicine. Whoever takes one shortens his life; he will be subjected to many diseases and losses, and his talk will frequently get him into quarrels. As it would do harm to his worldly prosperity, it is not right to take such a skull.

2nd. This second subdivision comprises two classes the first of which relates to women's skulls.

<sup>\*</sup>Throughout the work and or Laminst parameted up for designates the kind of seal where is in section repeated to the gods.

t A whoming the archimeterization of example would for some t, and T action is short if the more or low specifies a feet satisfies materially unfit for some appropriate of off ting  $t \in \{200\}$ .

Skulls without suture lines, and very thin, or which are thin on the surface near the ear orifices, or which are of mixed blue, white, and red color, or (unctions) like jon and pet-sam wood; those in which the inner surface of the bone smells of human urine or in which one can hear bubbling or some other sound; those in which there is a ridge on the inside running from the left side to the middle—all such are unquestionably women's, and, even though the v show every quality, they are unfit to make into luck-bowls, for the ka-dro (mkah-dyror) do not like them; so they must not be taken.

The second class in this subdivision takes in bastards' skulls (rnal tod), and the skulls of children born from the incestious intercourse of fathers with daughters or brothers with sisters—which are also considered bastards' skulls. If from the base of the skull there runs an uninterrupted suture along the medial line, the skull is certainly that of a bastard, which, being fifthy stuff apribedian disc that would be an obstacle to the acquisition of worldly prosperity, and consequently unsuitable to be made into a luck-bowl, ascettes will discard.

#### 1. 2. Characteristics of good skulls,

Skulls of a clear white color like a shining shell, or of a glistening yellow like gold, or unctious like a ball offered in the temples, or like a jewel without unevenness, or of equal thickness (throughout) and of small cubic capacity, or with a sharp ridge stretching far into the interior like a kaldling's (girvala) beak or a tiger's claw, or hard and heavy as stone, or smooth to the touch and polished, or with no line on it save clearly defined siture ones are among the very best. If a skull has distinctly visible upon it the image of the wish-fulfilling cow (dod jobar, or a deep impress of the Ganges river, or if it has on it the figure of an open jou tree leaf, or of flowers and fruits scattered over it, or the letter a or any other letter, or the eight signs of happiness, or the seven symbols of sovereignty, or the picture of a sword or of any other weapon, it is of the very best kind.

When a skull is very lered like stone, very heavy like gold, and closely united like lovers of the person who is so lucky as to find one with these three poculiarities may distegard other characteristics. Take it as soon as found, for it is one of the kind known as white lotus bunch ope-kar chan-pool. If the image of the sun is reflected on the forchead of a skull or on any part of its surface, that skull is said to be a 'sun of telicity (de-chird uni-ma').

Kedrub tam-che kven-pa has said: "If the sutures on a skull are without interruption, or if, the suture being interrupted for the space of a finger, the skull adher s further on without sutures (scabs), the skull is called one-pieced skull (dum-bu-chiq per). Should one see or hear of a skull having this fortunate peculiarity, one's heart may overflow with the joy a poor man knows when he mads a treasure, or with that one feels on hearing the heart-stirring civ of the peacock; for certainly it is an excellent skull. Vogins take such a one at once; for there can be no doubt that it will bring happiness. If a well characterized kapala is found during one of the three spring months and during the foremoon, sickness and trouble will cease (for the finder). It it is found during one of the three summer months and at noon, one's food, treas-

ures, and other wealth will greatly increase. If it is found during one of the three autumn months and in the afternoon, one will acquire power over men, besides treasures and food. If it is found during one

<sup>\*</sup> Production of mosts. The word scale one I to describe reference from sort with the scaled in Satisfied of the 7

If the notice to the constraint and more than the code of test and a distant and are veriew and greatsy

<sup>\$1</sup> on unable to explain this containe box does not appear to box over the meaning perhaps at means hear two seture layers.

of the three winter months and in the early evening, one's might and power will increase. If it is found in a stream, one's virtues (you-tan) will become greater; if it is found in a forest, one's lineage will spread. If it is found in a village, one will have many friends; it it is found on a hill-top, one will have power and riches. It it is found in a cemetery, one will obtain might; and should it be obtained from the beak of a bird or the jaws of a beast of prey, at once one's wealth in goods and property will increase. It it is white, disease and trouble will cease: if it is vellow, one's retainers and belongings will grow in number: if red, one will acquire power over men and also wealth: if green and black, one will become a mighty seer. If the skull is round, square, semi-circular, or triangular, it is as above. So likewise if the skull is found facing the east or one of the other cardinal points, one will acquire (the above specified blessings) in the order above given, to the fullest extent. If the skull is pointing towards one of the four intermediary points of space, one will become redoubtable. If it hes with tace turned upwards, one will have might; if with face downwards, one will be free from disease and have wealth. If one finds the head without the body, one will live a righteous life without having any enemies

It may incidentally be noticed that the incantations necessary for bringing about terrible events! are only known to youns with exalted knowledge: it is proper that such persons as we in e. common mortals)

should abstain from attempting to recite them.

The following explanations (from another authority) are also offered. If the skull (faces) the first continent (i. e. cast), one will rule the earth; if it faces (the second i. e. south), one will tule in the realm of desires (kimadhāta); it (it faces) the third (i. e. west), one will rule over wealth; and it (it faces) the fourth (i. e. north), one will rule through the law. It the skull is five-pieced, one's progeny will spread, and, even though one be without virtues, one will become a teacher of the faith. Be there but one piece of the skull) it is useful and potent, and though one be weak, it will protect him. Skulls in six pieces or in a great many pieces are useful to one's self and others. The above and yet other remarks are due to wise men.

Here, furthermore, is the way to distinguish good and bad skulls while persons are yet alive. The skulls of Buddhist K-hatriyas, Brahmans, and Varsyas are good. Those of common people, of bad womene), of persons of bad lineage, and of Chandālas are bad. If a person has soft and smooth hair of listrous black, if his forehead is broad and his eyebrows, thick, if on his forehead there is a mark, if he has most teeth in his upper jaw, if the point of his tongue can touch his nose, if his voice is high-pitched (pra) and his complexion as fresh as that of a youth, if in walking he throws his left hand and left foot out first, these are signs that the person has a good skull. Possessing the knowledge, if one takes (the skull of such a person at his death, leprosy, chrome disease, etc., will not afflict one for a long time to come. (If a person having the above peculiarities) dies of sudden death, or by a fall, or is killed in a fight, or drowned, the skull is good.

If a body is found intact after death, \$\xi\$ the different parts being held

\*It must be understood that it is not necessary that the shall total be entire. If a round piece be to not it will every discuse a square piece will insure one more followers and are not would note.

I This reters to the power supposed to be possessed by great sunts of causing the rain to tall or lightning to dish, etc. at will to ergate by being arises of men, will be assessed, it, so as typhose means to frighten the remaines, or to do the rain edging they desire. I do not see that this par graph, to sunt connection with the taxt. I suppose that the quotation from Kedmin ends here

<sup>†</sup> This is a new that the possessed in even a greater degree by all Buddhes. \$ I to take the cody and soul above mixtogether. The latter cannot have the codies whose some opening is left for it as escape as

together by the skin, and there is no jewelry on it, and the face is turned downwards, and if one, not knowing whether the skull is good or bad, does not take it and offer it ito Tsepamed, the good or bad which it might have brought one, the ills or the blessings (which offering it might have occasioned), will simply not occur.

These then are the methods by which one gets a skill, and carefully

distinguishes the good from the bad.

#### H. A. Method of making the opening.

No matter in which month, but on the eighth day of the waxing moon. when the conjunction of the planets and stars insures the excellence of the day, a solitary forest and other necessaries being available, one will thoroughly furnigate whatever is to be employed in the ceremony. Then one will mark out a lotu shaped cricle padmamandalar with earth procured by a vir\_in from the Trashi hill in Tsang for some other (sacred mountain. There must also be ready a stand of proper dimensions, painted with lotuses of discrent colors and kinds. On the inside of the skull is to be written in gold or vermilion the word 5h on the east side,  $h\tilde{u}m$  on the south side,  $sw\tilde{s}$  on the west,  $h\tilde{s}$  on the north side. and om in the center; while on the outsple, commencing on the left hand side of the face, one will write our rutur rathu soldhi patasupra siddhi pala ayupala hum, ov om, dena ratna sablhi p dasupra saddhi samayā ayepala kām.

In the interior of the skull is to be put some writing in mixed prose and verse (sprel-tsig). Then the maide of the manifold is filled with various jewels, different kinds of goods, various pertunnes, medicines. grain, earths, stones truits cotton and silk clothing, hair of horses and cattle, furs and skins of foxes, etc., and all such other things as constitute wealth, as also the eight signs of happiness, the seven symbols of sovereign power, the two desirable things, sketched or in tac-simile

when procarable, the whole being claced on a methody, t

After this, on the east side of the may halr are to be placed offerings of curds and milk; on the south side, butter; on the west, sugar, treacle, and honey; and on the north side, arrick. At the four interinediate points of the compass are to be placed offerings of different kinds of gram and flavors, and near the edge of the manifold different kinds of food, etc. All the implements used in religious ceremonies are bell. drum, dorje, etc., and also flags, a dats, etc., being in readiness, the ar-

rangements are completed.

A dorp wrapped around with roulth olored strings having been put in the skull, with one's face turned eastward one will incuite on the three refuges, the four immeasurables, and as meny of the m n = 0. pation saints) as one can remember. After this, the officiating Lama will produce in his mind the idea that the smill and all be ore firm has been removed and become non-extant, and that in the void before him. on a jewelled throne supported by peaceeks and resting on a stand of different kinds of lotuses, is the Victor, the Lord of liternal Lite Tsepained), perfectly united with him by means of the light empirating from his heart. His body is of a red color, and with orn ments or jewels and garments of silk, with one tace, and two clasped heads, in which he holds a skull filled with ambrosia, he is so ded with noth best crossed under him. From his body proceeds endless in bt.; but he weats the

The god of ctornal lite is also calculate generative and seems

par in

<sup>&</sup>quot;The Trashin' and o had some some states and the entire term of the contraction the Panchan Lupuch I di ets di to it

A kind of altraction particles the solutions of the second disassely, The Low Decree Science and Science of the second to other action of which being carried to second or the places of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of interpretation to be the constions

features of the Universal Helper. (He will further imagine that) through the light of the  $h\tilde{\nu}m$  of the heart having entered into a complete and intimate union with the gods of wisdom and power, Wopamed with belowelled head has with their assistance filled the whole firmament with the subtle and spiritual parts proceeding from the objects which have been offered him and have been removed and become nonextant."

(Having produced the above conceptions in his mind), he will repeat thrice the three letters t have dsum, and afterwards  $H\bar{u}m$ , within the vast realns of the world, lords of life, of wealth, and of treasures, mighty ones, whosoever ve be--come here. I be seech von! Hūm, lama. yidam, dakina, having accepted of these excellent mind-evolved subtle and spiritual parts of the offerings,† grant me, I beseech thee, all worldly prosperity!"

Then the will imagine that from his own heart comes forth a multicolored light, which, melting into the multicolored strings binding the dorje, stretches to the heart of Tsepanied, which is before him, and that, the latter's soul (tugs-raynd) being thus aroused, the longed-for spiritual blessings innumerable have entered his person, and that body and mind are overflowing with bliss. Then trom their united hearts proceeds a light which removes the sorrows of the poor and of others. and fulfils all their wishes; and from the extremity of this light falls a rain of jewels, which fills all the regions of the world and the devotee's own abode.

With these images present to his mind, the officiating Lama, will take hold of the strings wrapped around the doops, and repeat the essential worldly-prosperity-producing charm, which is om ah, ham, rathat siddhi agupung kapala, siddhi siddhi, bhrum, bhrum, bhrum, hum,  $h\bar{u}m, h\bar{u}m$ . And this he will repeat 100,000, 10,000, 4,000, or 3,000 times.

or more, or else 100 or 21 times.

# II. 2. Manner in which the progers for worldly prosperity are to be

Raising the skull with both hands to one's head, one will recite the

following prayers for worldly prosperity:

 $H\tilde{u}w$ ; from the wide expanse of heaven. Tsepamed who art wise, who art the lord of wealth, whose body is as voluminous as the sun. who art full of precious savings, thou with ornaments and garments of jewels grant me thy blessing. Mighty one, grant me might; bless me. thou powerful one; thou glorious one, grant me blessings. Lord of life, give me life; Lord of riches, give me wealth; grant me in endless amount all desirable worldly blessings!

"Hām from the wide expanse of heaven, pouring down here below an ambrosial stream, arrest and quiet the field and domon of disease.

and establish life as firmly as a pillar.

 $^{**}Har{u}m$ ; from the wide expanse of heaven, thou with the precious heart-pul-ben's increase both (my) wealth and possessions and fulfil the

longaigs of (my) dreams (lit yogo or meditations)

"Hûm: from the wide expanse of heaven, by thy great might. strength, and power, gather quickly together in one place the righteous. and conduct quickly back into the regions of the Truth those whose minds are lost in the ways of heresy. Watch over and defend all those who are traveling within the land."

<sup>&</sup>quot; Literally the observations of splind the whole dramen on with the most excellent said parties so betternary and outer, or the abspool cond of the sacrifice procooling to in the objects which have to a offere to see

FIFE the better may possed to be formula one it, have

there proves sent late is the same as that above.

<sup>\$</sup> Proton that decreas the name of one of the mystic signs a high characterize \_111/-

Having thus implored the divine blessings, one will conceive the countenances of the gods showing their pleasure by melting into light.

which reaches to the heart of Tsepamed and to the skull.

Having performed the above ceremonies, (the officiating Lama) will believe that all his wishes have been realized, so he will make a tsoy-kor offering to as many of the guardian detties (cho-juong) as he can; and, having also made offerings to the gods of the land and the local detties, he will celebrate with songs of rejoicing a "Teast of blessings," (When the above ceremonies have been accomplished), he will wrap up the skull in silk coverings and hide it away in his store-house.

The ascetic who shall constantly devote himself to making such skull-offerings will remove all obstacles in the way of his acquiring the Holy Truth. It is the greatest possible assistance; for, the heavenly hosts (kil-dro) being well pleased by it, the most excellent kinds of worldly

goods will speedily be granted the giver.

The Tratra called "the black skull of the cemetery" dur-tro to may says: "if one knows the ceremony of offering a kapida, he will acquire the greatest possible wealth. It one does not offer a kapida (which he has found), it is like a treasure which one leaves under the ground."

So it says: and hence it is that by offering a kapāla worldly goods can

be obtained.

To him who makes this offering may the heavenly hosts pardon all his sins; and may they find delight in whatever good he may have done.

13. On the Tibetan collection deposited in the National Museum at Washington by Mr. W. W. Rockhill.; communicated by Dr. Cyrus Adler, of Baltimore.

Dr. Adler read a brief description, prepared by Mr. Walter Hough, of the Museum, of the objects composing this collection. They are mostly of a religious character; as, ver ons religious books, pictures and images of divinities, and digintaries; a capia or "thunderbolt". Tib. drilba or jorge; a bronze object resembling a brook with three prongs at each end, bent nato the ferm of a Greek we; a priests drum anade of segments of the crowns of two skulls, and beaten by two suspended buttonse; prayer-wheels; a resary (of 108 beads, in four divisions, fragments of skulls, and said to be each from a different skulls; a libation-bowl, made of the dome of a skull, and having a lid of chased work surmounted by a rapea; a flute chan-dump made of the lower part of a human femurand wrapped with human skin; an aspergil of gift copper, with a brush of sacred grass and peacock feathers; and other objects.

14. Plato and Confucius: a curious coincidence; by Pres't W. A. P. Martio, of Peking, China.

The coincidence relates to a moot point of filial duty.

In China, filtal piety is recognized as the basis of social order. By the orthodox it is even held to supply the place of religion; so that "the who serves his parents at home has no need to go (ar away to burn incense to the gods."

I the sked to store enter illy o no that and to the reserve allow I to read to for it would than how some of the quality which it bessesses and the

owner's back would be impaired or perhaps even mer's desir god

The King of the point of the production of the second section is the second section of the second section of the second section of the second section is the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the second section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the

In the Histo King, a well-known manual for the instruction of youth, it is represented as affording an incentive to the discharge of duty in all situations, giving force and vitality to consciences which might otherwise remain dormant. Thus, a soldier who runs away is untilial; an officer who is unfaithful to his prince is untilial; and in general, any conduct that entails disgrace is untilial, because it must of necessity reflect discredit on the parents of the offender. A whole system of morals is deduced from this root; and casinstry finds scope in inventing difficult situations and in reconciling conflicting obligations. Truth is a vittue not much insisted on in Chinese books; and its comparative rarity brings into relief a class of people who yount their frankness, and scorn to pulliate or extenuate in the interest of their dearest friends. The are called chile jin 'straight men.'

A disciple of Confucius, speaking of one of these, says to the master: "In my village there was a man renowned for truthfulness. When his father had stolen a sheep, he went to the magistrate and informed against him. Is his conduct to be commended?" "In my village," the sage replies, "the duty of truthfulness is understood differently; a son being required in all cases to conce if the raults of his father, and a father to conceal those of his son. The obligations of truth are not violated by this practice. A fluindred years later, the question was not yet regarded as settled; or, to speak more properly, as with all moral questions, the old buttles had to be tought over again.

Meneius was the oracle of the age, and one of his disciples brings up the subject by stating a hypothetical case. Suppose," he said, "the father of the emperor, boung a private man, should commit murder, is it the daty of the cuminal pulge to seize and condomn him?

"Without loabt, replied Mencius" "Hat then, how could the emperor endure to so his father treated in that way? When the wise Shur was on the throne if his villamous old rather Kuseo had committed murder, and was in danger of being condemned by Kao Yao, what would Shirn laye done?

'Shun," replied the teacher, 'wou'd have taken his father on his back and fled to the borders of the sea. Dwelling there in obscurity, and rejoicing that he had saved the fife or his parent, he would have forgotten that he wer ulled a throne."

Mencius the St. Paul of Confuciarism, who formulated the doctrines of his school goes in this passage a step beyond the teachings of his master. The latter confined the duty of a child toward a parent guilty of a crime to the passage part of concealment. The former gives it an active form or quaring a son on behali of a parent to do all in his power to defeat the ends of justice. When a man sets himself in opposition to the law, he is no longer fit to be a prince, he should abdicate the thromaton win the crown of their party; for a coording to Mencius, filial duty primes addetoes.

A case and collected to the first of these forms the subject of Earlyphron, one of the calogaes of Photo. Sociates, going to the court of King's Benea, me as Enthyphron, and lead is with horror that he has come for the express purpose of denomining his own father as guilty of a capital crune.

A hired laborer having killed another in a drunken brawl, the father of the accuser had him bound hand and toot and thrown into a pit, where the next morning he was round dead. Euthyphron saw in the hapless victim not a chattel or a broken tool, but a fellow-man unjustly slain; while in the murderer he recognized not a beloved parent, but an odious criminal.

There is something chivalrous and noble in his taking up the cause of humanity in opposition to the narrower claims of tamily. But it detracts from his merit that he is fully conscious of the *bean rôle* which he has assumed.

Socrates is not dazzled by this splended instance of public virtue triumphing over private teeling. After passing the ideas and motives of the hero through the sieve of his dialectic, he shows him that those instancts which he despises are the voice of nature; and that, in spite of his assumption of superior knowledge, he neither knows "what he is to believe concerning the gods, nor what duty the gods require of man."

"The victim," said Socrates, "must have been one of your near relatives—otherwise you would not have been able to overcome your natural repugnance to denouncing your father."

"Nothing is more rediculous." Enthyphron replied, "than to suppose that it makes any difference whether the victim is a relative or a stranger. The whole question is, whether the homicide was justifiable or not. If it was not, then it was my duty to denounce the perpetrator, no matter how closely connected with me. For it would be contimination to associate with such a person, instead of clearing myself by denouncing him " "His relations" he adds, "view this proceeding as impious and unholy; not knowing the nature of the gods, nor the real distinction between things holy and unholy."

"But," asked Socrates, "are you sure that you understand the nature of the gods and the distinction of holy and unholy: Tell me what you call holy and unholy."

"I," replied Euthyphron, "call that holy which I am now doing: namely, the denouncing of a wrong-doer who commits sacrilege, murder, or other grave offense—no matter whether the offender be tather, mother, or other relative. And it would be unholy to refrain from doing so."

In support of this position, he appeals to the example of Zeus, the "best and most just of the gods," who chained and mutilated his father, as a punishment for his monstrous cruelties.

Socrates repeats his demand for a definition; and Enthyphron answers that the holy is that which pleases the gods, and the unholy that which displeases them.

"But what shall poor mortals have to go by when the gods are divided on these questions?"

"They are never so much divided as not to be unanimous in support of the principle that he who commits an unjustifiable homicide ought to be punished."

"But how when they are not agreed as to the quality of a crime—whether it was justinable or not?"

As this is a frequent occurrence in human tribunals, Euthyphron is forced to admit that it might also occur in the councils of the gods; and he modifies his definition by inserting the word "all," so as to make an act holy or unholy according as it is loved or hated by all the gods. Here Socrates pushes him into deeper water, by asking whether such act is holy because it is loved by the gods or loved because it is holy?

To this Euthyphron is unable to make any satisfactory answer, and after a brief skirmish on other points he interrupts the discussion.

Through all its mazes Socrates had pursued him as the turies pursued Orestes, showing him that the dictates of nature are the basis of our notions of right and wrong, and that to outrage our best instincts as he is doing is to fight against the gods. Like the Chinese philosophers, he teaches that a son is not at liberty to assume the attitude of public prosecutor as against a parent.

The prolixity of the Socratic dialogue, of which I have given only a brief outline, is in strong contrast with the sententiousness of the Confucian school. But not only is the subject of discussion identical: the name Euthyphron is singularly similar to the *chih jin* of the Chinese.

15. On the Hebrew Tenses; by Prof. William Henry Green, of the Theological Seminary, Princeton, N. J.

Professor Green gave some reasons for preferring Preterit and Future, as designations of the Hebrew tenses, to Perfect and Imperfect, and for believing that these tenses primarily and properly denote the time of an action, and not simply its mode as complete or incomplete.

- 1. It is antee dently improbable that the language could only indicate the time of an action indirectly, through its mode.
- 2. The apparently promiseuous employment of the tenses is due to their being used subjectively as well as objectively; that is to say, the time which they denote may be measured not only from the moment of speaking, but frequently also from some ideal position taken in thought by the speaker and suggested by the context. This, which must be equally assumed on the modal hypothesis, renders that hypothesis unnecessary.
- 3. When contrasted in the same sentence, the distinction is not one of mode, but of time.
- 4. In a series of verbs whose tenses are apparently used promiscuously, the first verb is ordinarily regulative of the rest; which shows that the apparent fluctuation of meaning in the tense is due to the connection in which it stands, and is consequently traceable to its subjective use.
- 5. This seeming fluctuation is more marked in poetry than in prose; which points again to a subjective explanation.
- 6. While the name Imperfect might be appropriate to the progressive uses of the tense so called, in which it denotes an action as present, contemporaneous with some other action, or customary, it is quite unsuited to its most marked and frequent use, that of indicating future action. That cannot properly be called imperfect or incomplete which has no existence as yet, but is to come to pass hereafter. Whereas

Future, which is conceived of by the Hebrew mind as extending indefinitely onward from the shifting and momentary present, whether actual or assumed, fitly covers all these senses.

7. The precise equivalence in all their uses of the *car*-consecutive Preterit with the Future, and of the *car*-consecutive Future with the Preterit, also points to the same conclusion. The particle simply marks the close connection between two acts, so that the second is not regarded separately, but as the sequence of the first. The standpoint of measurement is mentally shifted, so that events actually past become future from this new point of observation. The change is not in the modality of the act, but in the point of time from which it is contemplated.

16. On a fragment of the Samaritan Pentateuch in the library of Andover Theological Seminary; by Prof. G. F. Moore, of the Seminary, Andover, Mass.

This manuscript was brought to America in the summer of 1887, by Dr. J. A. S. Grant (Bey) of Cairo, and, through the kind offices of Dr. W. H. Ward in New York, deposited by him in the library of Andover Seminary. In reply to an inquiry about the history of the manuscript, Dr. Grant wrote: "It was given me by Sheikh Yacoub, the son of the Samaritan patriarch of Nablous. He was a patient of mine in Cairo, and in gratitude for curing him of a troublesome malady he sent me this MS." This Sheikh Yacoub is doubtless the present high-priest of the Samaritans, the nephew and successor of Amrau, and the manuscript must have been in Dr. Grant's possession for a number of years, as Amran died in 1875.

The manuscript is written on vellum, of fair though somewhat uneven quality, which with time has become brown and in parts very brittle. Especially at the bottom of the pages, the writing is sometimes almost or quite illegible. In two or three pages which were most defaced, the letters have been retraced in a clumsy modern hand. The leaves are about 18.2 by 14 cm., and the written page 12 to 13 by 9.3 cm. The page is enclosed by double vertical rules 4 mm apart, and is ruled horizontally at the same interval, giving 31 to 34 lines to the page. All the ruling is with a dry point on one side of the leaf. The fragment contains three gatherings of ten leaves each, lacking the last leaf of the third. The gatherings are field together with old linen thread, and there is no appearance of re-sewing.

The writing is not wholly uniform, but is in one hand, except, perhaps, some of the corrections. The writing is firm and simple, without inclination to ornamental or cursive forms. Words are separated by a single point; double points are used to mark greater pauses, as before a direct quotation; but there is no trace of the complicated system of punctuation found, for example, in the Barberim. Diagratical signs are wholly lacking. The text is divided into reading-paragraphs of approximately equal length, the end of which is marked in the usual way. The paragraphs correspond, with perhaps one or two exceptions to

those in the printed text in the Paris Polyglot. They also agree in a great many cases with the subdivisions of the Jewish lessons, though they are on the whole much more uniform in length than the latter. The section Exodus xv. 1-22 is written in peculiar form: the page is divided vertically in the middle by double rules about 6 mm, apart, the space between which is left blank, giving the appearance of double columns. In reality the text here rules across the page, as everywhere else. Other parts of the Pentateuch are written in the same way in Samaritan codices; e. g. Deut, iv.; see Z. D. M. G. xviii, 582, Anlage 2.

To determine the character of the text, I made a minute collation of considerably more than half of the magment, and examined passages of interest in the remainder.

The scribe was an extraordinarily negligent one. Omissions are very frequent: sometimes of single words, sometimes, by skipping to the same word further on in the context, of longer passages; e.g. xii. 17. xvi. 17. These errors have generally been corrected by interlineation, or in the margin, by the same hand. The repetition of a word at the end and beginning of successive lines is also not uncommon. In the more obscure passages many errors have arisen from the scribe's imperfect understanding of his text. Setting aside palpable blunders, however, the readings in which the manuscript differs from the printed text are in most cases supported by good codices, among which Kennicott's 61, 164, and 127 very frequently occur; less often 221. Most of the variations, of course, are purely orthographical; and in this particular the printed text, based on a Paris manuscript brought from the East by Peter a Valle, employs the matrix lectionis more sparingly than most of the codices, ours included. On the other hand, better readings are afforded by our manuscript, among others, in not a few places in these chapters: e.g. x.1. יטתי for יטמי. xii. 45. יקרב for הקרב מברתיה for זברתי.

In estimating the age of the fragment, we are guided not only by paleographical considerations, but by certain internal indications, to which Rosen called attention in the article cited below. The numbering of the commandments has for the Samaritans a confessional significance. In opposition to the Jews, they reduce the number to nine, and in most manuscripts make this division apparent by the disposition of the page, and still more clearly by numerals in the margin; see e.g. the specimen given by Rosen, Z. D. M. G. xviii (1864), p. 5824f., Anlage 3, from a copy belonging to the synagogue in Nābulus.

According to Rosen, this teature is not found in the oldest manuscripts in the possession of the Samaritans; so that its absence in our fragment may be regarded as an evidence of relative antiquity. In another particular also our manuscript agrees with the oldest as against the more recent copes. One of the most striking peculiarities of Samaritan MSS, is the pains which are taken to bring words or phrases which recur in successive lines exactly under one another, even at the expense of leaving a great part of the line open. In many cases, even the repetition of the TS of the accusative gives occasion to such devices.

Instances of the kind occur in our manuscript: as, for example, in the lex talionis (Ex. xxi.23 ff.), the word החל is brought five times into a vertical column in the middle of the page, the rest of the clause reing so arranged as to let the word stand free on one side or both: and on page 43, where בכלון (Ex. xxv. 35) is brought three times into line; but they are restricted to such significant words, and are relatively few.

A paleographical examination confirms the impression made by these peculiarities. The writing bears a close resemblance to that of the Barberini Triglott at Rome, dated 1227 A. D., of which a specimen is given in the Oriental Series of the Palæographical Society, Plate 89: and that of a fragment of a similar Triglott in the British Museum (Or. 1441), also ascribed to the 13th century. It appears distinctly older than that of Ussher's MS. (Br. Mus. Cotton Claudius, B. viii, A. D. 1362-63 = Kennicott's 127), or than Br. Mus., Or. 2686, A. D. 1356. We shall probably not err if we assign the codex to which our fragment belonged to the thirteenth or the beginning of the fourteenth century.

A comparison of the fragment with the second specimen given by Baron Rosen (Z. D. M. G. xviii, 586) makes it almost certain that it once formed a part of the "Octavo codex" there described. The size of the page, the number of lines, and especially the character of the hand-writing—allowance being made for the method of reproduction employed—all agree very exactly.\*

If this is so, the codex lays claim to a much greater antiquity; for its tairth declares that it was copied

## בשנת חפים ושלשת שנה למפלכות ישפעל

i. c. A. H. 35,

It would hardly be worth while to point out that no credence is to be given to this extraordinary date, if Baron Rosen had not accepted it as authentic. The use of the Mohammedan era itself points to a much later time.

17. Note on the origin of the supralinear system of vowel points in Hebrew; by Prof. G. F. Moore.

Wickes (Hebrew Prose Accents, Appendix II.) has given a new turn to this question, by the attempt to show, on the basis of the accentuation, that the system is not that of the Oriental school (Babylonian); and indeed that, far from being of independent and perhaps earlier origin, it is directly dependent upon the Palestman punctuation, of which it is an unsuccessful modification in the direction of simplicity. Of the vowel-pointing he has only said in a note (p. 149, n. 20); "I believe that it would be equally easy to show that the superlinear vocalization, which, as a system, is far more complete and coherent, still presupposes the Palestman as a basis." However this may be, the nature of the signs used for the vowels seems to give evidence that the system originated under Arabic influence, as in the Tiberian system

<sup>\*</sup> This identity was recognized and suggested to clearly Problem to a dried

we recognize the influence of Syriac. The n is nothing but a  $\gamma$ ; the  $\tilde{a}$  an  $\aleph$  inclining to a cursive form, sometimes resembling that which it assumes in Estrangelo, sometimes more like the Palestinian Syriac: i may very well be a  $\gamma$ , reduced, as it is in all Hebrew cursives, to a mere dot. The three remaining vowels may be regarded as differentiations of these forms: a of a: a of a: a of a, with which it is in MSS, often confused. The use of the three consonants  $\aleph$   $\gamma$   $\gamma$  as vowel-signs outside of the line suggests at once the Arabic punctuation which represents a by a little  $\gamma$  above the line (Fatha):  $\gamma$  by  $\gamma$  (Pamma):  $\gamma$  by a little  $\gamma$  below the line (Kesra):  $\gamma$ . De Sacy, Notices et Extracts, viii. 312.

The conjecture that the system arose under Arabic influence may perhaps receive some support from the frequent use in the supralinear accentual notation of the initial letters of the names of the accents: e.g.  $\neg$  for  $\neg \neg \neg$  for  $\neg \neg \neg$  for  $\neg \neg \neg$  etc., a feature in which the system differs markedly from the Tiberian as well as the Syriac systems, while it at once suggests Arabic parallels, such as  $\neg$  for Tesdid,  $\neg$  for Wayla,  $\neg$  for Medda, etc.

18. Note on the Targum manuscripts in the British Museum; by Prof. G. F. Moore.

The British Museum has of late years acquired a number of Old Testament codices from Yemen, containing the Hebrew text with Targum. Specimens of the Targum from these manuscripts have been published by Merx, in his Chrestomathia Targumica, 1888. There is one fact in connection with them, however, which I have not seen anywhere noticed. It is that four of these manuscripts are by the same hand, and form together a complete Bible, with the Targums and sometimes other additions. These copies have the Hebrew text with the ordinary punctuation, and, verse by verse, the Targum with supralinear vowels.

They are as follows:

Oriental 2348. Pentateuch. Paper folio, dated Anno contractorum 1780  $\Rightarrow$  A, D, 1469.

Or. 2210. Former Prophets. A. D. 1469.

Or. 2211. Later Prophets. A. D. 1475 (contains also Saadia's Arabic version of Isaiah).

Or. 2375. Hagiographa, with Targum on the Megilloth, not dated.

The Targum text of these manuscripts, which I have in considerable part closely examined or collated, is excellent; and although they are not so old as some others, they will be, for the future editor of the Targum, of prime importance.

19. On a fragment of Hayyug's treatise on weak verbs; by Prof. Morris Jastrow, Jr., of the University of Pennsylvania, Philadelphia.

At the last meeting of the Society, I presented a paper on Abu Zaka-rıyyâ Yahyâ ben Dawûd Hayyug' (see Proceedings for May, 1888), outlin-

ing the position which he occupied among the Jewish grammarians, and giving some account of his two important treatises, on the weak verbs in Hebrew, and on verbs with reduplication of the second radical. At that time I knew of only three complete manuscripts of the original Arabic of these treatises, and of a fragment of the first. Two of the manuscripts, in the Bodleian Library, I copied in 1884; the third is in the Royal Library at St. Petersburg; while the fragment in the Royal Library at Berlin I collated with my copy of the Oxford manuscripts. Since that paper was printed. I have come across another manuscript fragment of the treatise on weak verbs. During a recent visit to the British Museum, my attention was directed to some late acquisitions in the department of Oriental manuscripts. Among these there was one marked MS, Or. 2594, which was bought with a lot of others from the famous Shapira, in July, 1882. Bound up with a number of treatises on Hebrew grammar by various authors-into which it is needless to enter here—are seventeen leaves belonging to Hayvug's treatise. The fragment has nothing else in common with the other contents of the volume except the binding, being neither written in the same hand nor on the same paper nor of the same date. These leaves (at the end of the volume) are of small octavo size, with seventeen lines on each page. The fragment being taken from the body of the treatise, there is no date attached to it; but, to judge from the excellent condition of the fine parchment paper on which it is written, the character of the letters, and other external signs. I am not inclined to assign to it a high date. It can hardly be older than the 16th century, and may be considerably younger. The writing is very clear and regular, and altogether it appears to have been executed with greater care than the two copies in the Bodleian-one of which is dated in 1210 and the other in 1467-or the Berlin fragment, which has no date, but is probably of the 15th century. There is equal doubt attaching to the place where the manuscript was written. Shapira is said to have brought it from Yemen, and the writing certainly differs from that of the other three just referred to, which are all of Spanish origin. As in almost all Spanish-Jewish manuscripts, the Arabic is written with Hebrew characters.\*

The fragment consists of two parts. The first starts off in the middle of one of the introductory chapters to the first division of the treatise, with the words פֿעָל וחרה וכנהא יסתעכל פֿי אצלה פֿעַל corre-

There is every reason now to believe their Hayyur' biniselt wite to his mator-scripts in this way, the Hebrew letters being more taint for that the Arabic to the Arabic-speaking Jews of Span and Airica for whom Hayyur' in the first instance wrote. We know for a certainty that Maimonnies did so and Professor Rubber has recently shown the same to be the case with the people of spaces so of Hayyur'. Abawahd Merwan Par G'anth (see Z. D. M. G. xh. 2005-10). An intersting country art to this class of Arabic manuscripts from Yemen written in Arabic characters, or which the British Museum pessesses about twenty.

sponding to page 29.2 of Abraham Ibn Esra's translation.\* and p. 18. 16 of Moše G'ikatilia's rendering.† and extends through the first division of the treatise into the second, dealing with verbs whose first radical is a yôdh. Only a few lines, however, of the introductory chapter to this part are given, when the break occurs, p. 38.17 of Ibn Esra's translation, and p. 20.12 of Moše G'ikatilia's. The gap is a large one, for it is not until the third division of the treatise that the thread is again taken up. This second half of the fragment begins at p. 102.21 of Ibn Esra and p. 63.31 of Moše G'ikatilia, and closes with the words "IN" (CONTROLLE), corresponding to 108.6 of the former and 68.17 of the latter.

A collation of the fragment with my copy of the two Bodleian MSS, shows that the former comes from a quite independent source. Where the latter differ, the fragment agrees now with the one now with the other, while in some cases it pursues a way of its own. The variations are for the most part slight, but yet quite a number of them are interesting, and important in explaining certain peculiarities of the two Hebrew translations.

20. On transposed stems in the Talmudic, Hebrew, and Chaldaic; by Rev. Dr. M. Jastrow, Philadelphia, Pa.

My observations on transposed stems have been chiefly confined to reduplicated stems, the so-called Pilpels and Palpels of both verbs and nouns. בענועין גענועין a Pilpel noun of און ועדון low, roar, means lowing, and is transferred to homesickness, longing; v. Sabb. 66b: Sanhedrin, 63b and 39a. In Exodus Rabbah, s. 1, however, appears as the howling of a petulant child that carries his point against a weak parent. A verb גענועים. corresponding to the noun מון לענועים.

But the verb גענין. in Hebrew and Chaldaic, frequently occurs in the sense of rolling, wallowing.' (antic. Rabbah to iv. 11 has they rolled themselves in the plants, to perfume their garments. One parallel passage (Midrash Tillim to Ps. xxxii, 2) has the same verb (גענין), while another (Prsikta Brshallah, p. 92b) reads (with a variant מתנונין), and another (Deut. Rabbah, s. 7) has concurring or מתנונין. which is obviously a corruption of מתנונין.

In the same sense we find the Ithpalpel אינענע ארגענע in Lam. Rabbah to it. 2. and in Tanhuma Aharé 3. In parallels to the

<sup>\*</sup> Probished by Ewald and Dukes in Bestrage on all, Eckl of A. T. Bd 4115, Stattgart, 1844

<sup>†</sup> Nutt sedition London, 1870

latter passage we find ניונין (Lev. Rabbah, s. 20) and אנענ (P'sikta Aháré, p. 171b, with a variant ניענין). Targ. Y rush. Gen. xlix. 11 has מעגענין באידנא. whereas Koheleth Rabbah to xi. 1 has איין ברכא . Targ. Ps. xix. 117 translates ואינענין ברכא ('and I will revolve in thy law').

Thus we find נענע and ינגענ used promiscuously. The original is יענעג the root of which is יענג or יענג be round, be rolled, whence the Biblical יענית, יעונית, יעוניה, יעוני

A noun אָנְינוֹנְץ, in connection with כייא, in the sense of 'cataract,' appears in Lam. Rabbah to i. 17. in a homiletic interpretation of the Hebrew in . הונג הונגים ישל כיים אולונים וווגים ישל כיים אולונים וווגים ישל כיים וווגים וווגים וווגים וווגים הונגים ישל ביים וווגים וווגים וווגים ישל ביים וווגים וווגים וווגים וווגים וווגים ישל אולונים וווגים וווגים וווגים וווגים וווגים אולונים אולים אולונים אולים 
Another transposition is לְבֶּלְם for בְּלֵבְ, from מָלְבָּל signifying 'talk against, murmur.' P sikta Rabbathi, s. 6 (twice), and Yalkut Kings, 184, read בָּלָבֶל for which Koheleth Rabbat to ii, S has בַּלְבֵּלְם.

The stem ככם in Hebrew means 'chew, nibble,' metaphorically applied (like אכל) to the action of fire; v. Num. R. s. 11 (and parallels) — 'seven portions of fire ואכל lapping over one into the other.' In the same sense the Pilpel בככם is used in Y-rushalmi Be-ah, iv. 62c (bottom). ישלא תכסכם that the log may not be grazed by the adjacent fire. Its transposition בכסך, however, appears in Babli Baba Kamma, 60a and 22a, in connection with

But the stem מבסבס occurs also in the original (and Biblical) sense of 'entangling, interweaving:' v. (en. R., s. 67; whereas its transposition again appears in מבסבס as 'thongs' or 'straps,' just as in Biblical Hebrew ישרון 'shor-strap is derived from ישרון entangle. Arukh has the apocopated form מבסבים.

<sup>&</sup>quot;For the biblical אָנֶקְיָ one Targum has אָרָקוּ, which wight correspond to Hebrew קינקי. The root יניסנק means 'press deeply' (Ames) 16. Thus אָרָקיָ might be a transposition of יניסנק. The verb קינקי might the Talmud means invariably 'stamp upon.'

This verb, a derivative of \$\frac{10}{0}\$, means 'graze' the ends or top of an object, 'trim;' v. Nazir, vi. 3; Y rushalmi Besah, iv. 62c (bot.), and Y'rushalmi Baba Kamma, vi. 5c (top), where it answers to \$\frac{1000}{000}\$ Babli, ibid, 60a. In this very sense, however, is the stem \$\frac{1000}{000}\$ used in Tosefta P'saḥim, v. 10.

in medieval and modern Hebrew a common word for secretion, finds its transposed counterpart in לשליש chicken's dirt or phlegm (Sabbath, xxi. 2). and in לישרוע foam of the nostrils (Targum Job xxxi. 20). לישרישית for לישרישית the 'juice' of a plant for dyeing (Tosefta Sh'biith, v. 6, and Tosefta Kilayim, vii. 12) appears as איים שרשרישית for ישרישית (Y'rushalmi Sh'biith, vii. 37c top).\*

A most curious instance of transposition is the following. In Sabbath, 77b. it is asked. "Does the Mishnah (Sabb. xxiii. 5) read (אמרצין or אמרצין and the query is answered in favor of מערצין (is. xxxiii. 15). The Mishnah referred to, in the Mishnayoth, in the Yrushalmi edition, and in the MSS. of the Babli, reads יצרי varying with יצרי only in the prints of the Babli the stem appears in conformity with the Biblical form of the Rabbinowicz, Variae Lectiones, vol. vii. p. 365 sq. notes). The argument in the Talmud in favor of יצרי from the Isaian מצרי makes it clear that the Jewish ear, in the Talmudic days at least, perceived no distinction worth commenting upon between מצרי and יצרי and the Biblical יצרי are phonetically identical.

21. A Manuscript containing parts of the Targum; by Prof. R. J. H. Gottheil, of Columbia College, New York City.

In his catalogue of the Hebrew MSS, in Erfurt!, Lagarde gives the variant readings of the Targūm to the Haftārōth! from MS. No. 4 compared with his edition of the Reuchlin text. These variants are many in number; those which occur in Ezekiel have been examined by Cornill!, who says of the Erfurt text. "Jener erfurter Text geht nämlich wieder ganz seinen eigenen Weg; er deckt sich mit keiner

<sup>\*</sup> As to omission of one radical letter in reduplications, cf. אונלהא, תעוצרה, בנגלה (בנגלה א א בנגלה). etc. (Symmicta, 1877, pp. 130-164). cf. steinschneider, Hebraeische Bibliographie, xix.28.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ibid, p. 170 ff. On these Targūm Haftāröth see Zunz, Do gottesdienstlichen Vortrige der Juden, p. 443: Do Ritus des synagogalen Gottesdienstes, pp. 9, 17, 53, 61, 80: Herzfeld, Geschichte des Volkes Iscael, 41, 216; Schiller-Szmessy, Encyclopædia Brittanica, xxm. 62.

<sup>3</sup> Das Buch des Propheten Ezechiel, p. 126.

unsrer drei Recensionen, und hat auch mit keiner eine nähere Verwandtschaft, dagegen eine ganze Anzahl von höchst eigenthümlichen, von allen abweichenden Lesarten." In a manuscript Mahzor belonging to the library of Temple Emanu-El, New York, there is also found the text of these Targum Haftaroth: and below I have given the results of a collation of this MS, with the Reuchlinianus. A comparison of these variants with those of the Erfurt MS, will show that they substantially represent one and the same text. It is interesting to note that some of the variants occur also on the margin of the Reuchlin codex. To Lagarde's text 236.32 our MS, has a variant which, in part. is found on the margin of the Reuchlin codex.4 Compare also the variants to p. 468.25;5 236.13. A comparison of such manuscripts as these will probably show that they are all based upon one and the same original text. These texts, however, vary very much among themselves. There are several reasons for this. The same care with which the Tōrāh text was treated was not accorded to the readings from the Prophets. This is especially true of the Targum. It was allowable to read in the Synagogue three verses of the Haftarah at once before translating<sup>7</sup>—a measure of freedom never given to the Tōrāh readings. Just these parts, which had found their way into the ritual, were most liable to suffer from the hands of the copyists, on account of the greater frequency with which they were copied. In what relation these extracts stand to the fragments of the Jerusalem Targum' has yet to be investigated. It is certain, however, that they follow the better text of the Reuchlinianus. It is curious to note that most of these codices belong to the twelfth and thirteenth centuries.

Our MS, is written upon stout parchment, in what seems to be an Oriental hand—though the Rite is that of Germany. It contains 324 leaves, one leaf being missing at the end. Strips of parchment have

<sup>4</sup> cf. Bacher, Z. D. M. G. xxxviii, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A reading which Ra's had before him. Zunz. Gottesdienstliche Vortrüge. p. 78; Literary Remains of Emanuel Deutsch. p. 402. The same reading occurs in MSS. De Rossi 265 and 405, and in the celebrated Nurnberg Maizor. See Ziemlich, Das Machsor Nurnberg, in the Mag. für die Wiss. des Judenthums. 1884, 1885, p. 45.

<sup>6</sup> From what Ziemlich, l. c. p. 47, says, it is very probable that the Nurnberg Mahzör has our text. He does not seem to know of Lagarde's collation of the Erfurt text. The Targüm Hafrāröth are also found in Codex B[amberger] (see Berhiner Targüm Onkelos, ii. 247), and in many of the Bodleian MSS. See Neubanei, Cataloguie, cols. 282, 254, 255, etc. The well-known Soneino-Casal Maggiore Mahzor of 1485-6, printed on parchment, which is equal to a MS., has, however, substantially the text as usually printed. But it is remarkable that in Habakuk ii. 2 it omits the same words as our Mahzōr. I have made use of the copy of this rare book belonging to the Temple Emanu-El Labrary. It has some manuscript notes, and bears the following from the pen of S. D. Luzzato. "Machazor de Sonein 1486 tres-rare." On this edition see De Rossi, Viriae Lattones, I. p. clii.

Massehheth Soferim x1.1, 2, and Muller a. l. 154 ff., 187.

Geiger, Urschrift und Uchersetzungen der Bibel, p. 165.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> A fac-simile of a page is given in Frederik Muller's Catalog von hebracischen und Judischen Büchern, Handschriften, etc., Amsterdam, 1868, and on page a description of the MS.

This verb, a derivative of  $\eta \sigma$ . means 'graze' the ends or top of an object, 'trim;' v. Nazir. vi. 3; Y rushalmi Besah, iv. 62c (bot.), and Y rushalmi Baba Kamma, vi. 5c (top), where it answers to  $\eta \sigma \sigma$  used in Tosefta P sahim, v. 10.

ישרשול , in medieval and modern Hebrew a common word for secretion.' finds its transposed counterpart in לישרל chicken's dirt or phlegm (Sabbath, xxi. 2), and in לישרל foam of the nostrils (Targum Job xxxi. 20). לישרישור for לישרישור the 'juice' of a plant for dyeing (Tosefta Sh'biith, v. 6, and Tosefta Kilayim, vii. 12) appears as ישרשושור for ישרשושור (Y rushalmi Sh'biith, vii. 37c top).\*

21. A Manuscript containing parts of the Targum; by Prof. R. J. H. Gottheil, of Columbia College, New York City.

In his catalogue of the Hebrew MSS, in Erfurt<sup>1</sup>, Lagarde gives the variant readings of the Targûm to the Haftārōth<sup>2</sup> from MS. No. 4 compared with his edition of the Reuchlin text. These variants are many in number: those which occur in Ezekiel have been examined by Cornill<sup>3</sup>, who says of the Erfurt text, "Jener erfurter Text geht nämlich wieder ganz seinen eigenen Weg: er deckt sich mit keiner

As to omission of one radical letter in reduplications, cf. מצוצרה, תצוצרה, נונלתא, etc. 1Symmieta, 1877, pp. 130-164. ct. Steinschneider, Hebraeische Bhiliographie, XIX.28.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ibid, p. 170 ff On these Targum Hafturoth see Zunz, Die gottesdienstlichen Vorträge der Juden, p. 413: Die Ritus des synagogalen Gottesdienstes, pp. 9, 17, 53, 61, 80: Herzfeld, Geschichte des Volkes Israel, il. 216; Schuller-Szinessy, Encyclopædia Brittanica, xxni.62.

<sup>3</sup> Das Buch des Propheten Ezechiel, p. 126.

unsrer drei Recensionen, und hat auch mit keiner eine nähere Verwandtschaft, dagegen eine ganze Anzahl von höchst eigenthümlichen, von allen abweichenden Lesarten." In a manuscript Mahzör belonging to the library of Temple Emanu-El, New York, there is also found the text of these Targum Haftaroth; and below I have given the results of a collation of this MS, with the Reuchlinianus. A comparison of these variants with those of the Erfurt MS, will show that they substantially represent one and the same text. It is interesting to note that some of the variants occur also on the margin of the Reuchlin codex. To Lagarde's text 236.32 our MS, has a variant which, in part, is found on the margin of the Reuchlin codex.4 Compare also the variants to p. 468.25: 236.13. A comparison of such manuscripts as these will probably show that they are all based upon one and the same original text. These texts, however, vary very much among themselves. There are several reasons for this. The same care with which the Tōrāh text was treated was not accorded to the readings from the Prophets. This is especially true of the Targum. It was allowable to read in the Synagogue three verses of the Haftarah at once before translating—a measure of freedom never given to the Tōrāh readings. Just these parts, which had found their way into the ritual, were most liable to suffer from the hands of the copyists, on account of the greater frequency with which they were copied. In what relation these extracts stand to the fragments of the Jerusalem Targum has yet to be investigated. It is certain, however, that they follow the better text of the Reuchlinianus. It is curious to note that most of these codices belong to the twelfth and thirteenth centuries.

Our MS, is written upon stout parchment, in what seems to be an Oriental hand—though the Rite is that of Germany. It contains 324 leaves, one leaf being missing at the end. Strips of parchment have

<sup>4</sup>cf. Bacher, Z. D. M. G. xxxviii. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A reading which Ra<sup>5</sup>1 had before him. Zunz, Gottesdienstliche Vorträge, p. 78; Literary Remains of Emanuel Deutsch, p. 402. The same reading occurs in MSS. De Rossi 265 and 405, and in the celebrated Nurnberg Mahzör. See Ziemlich, Das Machsor Nürnberg, in the Mag. für die Wiss. des Justenthums, 1881, 1885, 1886; also separately, Berlin, 1886, p. 47.

<sup>6</sup> From what Ziemlich, l. c. p. 47, says, it is very probable that the Nurnberg Mahzōr has our text. He does not seem to know of Lagarde's collation of the Erfurt text. The Targûm Haffāroth are also found in Codex B[amberger] (see Berliner Targum Onkelos, ii. 247), and in many of the Bodleian MSS—See Neubauer, Catalogue, cols. 282, 253, 254, 255, etc. The well-known Soneino-Casal Maggiore Mahzor of 1485-6, printed on parchment, which is equal to a MS., has, however, substantially the text as usually printed. But it is remarkable that in Hadakuk iii. 2 it omits the same words as our Mahzōr. I have made use of the copy of this rare book belonging to the Temple Emanu-El Library. It has some manuscript notes, and bears the following from the pen of S. D. Luzzato "Machazor de Sonein 1486 tres-rare." On this edition see De Rossi, Variae Lectiones, I. p. chi.

Massekheth Soferim xi.1, 2, and Muller a 1, 154 ff., 187.

Geiger, Urschrift und Lebersetzungen der Bibel, p. 165.

 $<sup>^{9}</sup>$  A fac-simile of a page is given in Frederik Muller - Catalog von hebraeischen und jüdischen Buchern, Handschriften, etc., Amsterdam, 1868, and on p. Wea description of the MS.

xliv

been cut from three or four pages, in one or two places injuring the text. The codex was evidently meant to consist of quaternions. A number of the quires were not complete originally, and consist only of four, instead of eight, leaves. The make-up of the quires can be plainly seen, the hair and flesh sides being easily distinguishable. Curiously enough, the MS, begins with the hair side, the writing commencing on the second page, as is the case with some Latin MSS. The lines, both horizontal and vertical (for fixing the columns in position), were made by some sharp instrument spacing off the lines, as indicated by a series of punctures along the outer edges of the parchment. This was only done on the hair side, the ruling showing through on the flesh side. In the greater part of the MS, this ruling was done right across the sheet before it was folded. It was partly done with a lead instrument.

The MS, is 25 cm, high and 17½ cm, wide. Catch words are written only at the end of the quires. There are at least two original hands discernible By far the greater part is written by the first hand. The writer is at times very careful in his work; the Passover Haggādhāh being written in a large, bold hand. When at his best, he punctuates each word carefully. He seems at times to grow tired, omits all vowel-points, and works in a slovenly manner. This is very noticeable toward the end. His name is unknown. The second hand, which has written fols. 25a-29b and 35a-46b, is that of a certain Seműel bar M<sup>e</sup>nahem.<sup>12</sup> On fols. 180b, 205b, 286b writing has been erased. Both writers were professional Soferim, and often display their ignorance. The  $s\tilde{o}f$   $p\tilde{a}s\tilde{u}k$  is often placed at the end of a line where it is entirely out of place. There are certain pecuharities in the script which can, at times, with difficulty be distinguished from errors. The ālaf is curiously made—much more like the cursive than the square. The final  $k\bar{a}f$  receives no  $\tilde{s}$   $w\tilde{a}$ . The compound  $\tilde{s}$   $w\tilde{a}$  is very rarely used. It is difficult to distinguish 7 and 7, and 1, 2 and 2. The tetragrammaton is written with three yodhs.13 The yodh often follows a simple  $\tilde{s}w\tilde{a}$ . At times there is a double vocalization. The  $R\tilde{a}phe$  is freely used—often over the yodh. 16 Sin is written with the point over the middle arm. The absence of certain prayers and the script place the MS, in the twelfth or thirteenth century, and these peculiarities of writing have, therefore, some interest,

<sup>10</sup> Gregory, American Jaurnal of Philology, 1886, p. 32, says, however, "Hebrew manuscripts generally have quinions."

<sup>11</sup> Gregory, l. c.

יעד כאן כתבתי הכופר שכואל בר כנחם לא יוק . חזק ינתחזק - fol. #ib.

<sup>13</sup> Frankel's remark (Zu dem Targum der Propheten, p. 41, note 2) is somewhat out of place.

ויייל fol. 27%, line 2.

יהושיע, fol. 255a, line 5. cf. Berliner Targum Onkelos, p. 248.

יי וויין זין, fol 270b, line 9

<sup>17</sup> See Muller, Catalog, l. c.

The MS. contains a number of otherwise unknown liturgical pieces, which I shall publish elsewhere. On fols. 136a. 153b. there are other portions of the Targūm; on fol. 47a, a list of the Parāšiyōth of the Pentateuch. On fols. 102, 103 there is a zarkā list similar to those in Bartalocci and in Norzi's Bible. In view of the occurrence of this list, Wickes' statement's that such lists are not older than the 14th century must be modified. I only note that in this list Ķarnē Fārāh is formed in exact resemblance of "cow-horns." The name מכרין חופרים also occurs. 200

There are also traces of a third hand, which has made many additions on the margin, and corrections in the text itself. On fol. 285b a fourth hand has written the following: "When thy writing reached me, I kissed it and treasured it: I hid it in my bosom: O thou my beloved, my friend R. Yiṣḥaḥ, the son of R. Mōṣē, may God preserve thee, and grant thee [new] life! Know that I rejoiced exceedingly when I heard that a return to France had been made possible (lit., that there was a return in France). O my beloved, my friend, I come [now] to beseech thee, as a servant asking a favor of his master, that thou buy for me one box  $(\partial j_0 \kappa \eta)$ , one pelican, one ounce of pepper, and half an ounce of ginger. Do not unto me as [did] the sister of [215] (Litten?). But this is no [place] to write at length: only to ask after your welfare, and [to wish] much peace to thee and to all the sons of thy father. Of the increase of his government and of peace (Is, ix, 7) to thee my teacher, my beloved, my loved one, my friend, and my companion. . . . . . "

The codex was in the possession of the family M; sullam, 2 of one Abrāhām Weill, 3 and of the College of Trevir, 4

The numbering is according to the pages in Lagarde's edition of the Reuchlinianus. It is to be noted that the whole of Ezekiel i, is found here as Hafṭārāh. In the MS, the Hafṭārōth run from fol. 267b to 275b.

<sup>18</sup> A Treatise on the Accentuation of the twenty-one so-called Prose Books of the Old Testament, p. 15, note 18.

<sup>19</sup> Wickes, l. c., p. 21.

<sup>20</sup> On fol. 2856 there is the beginning of another zarkā list.

בבא כתכך לידי ש נשקתיו וחישקתיו ובחיקי צפנתיו אתה אהובי חבירי ר' יצחק " בר כשה שיח זי דע כי שכחתי כאד על השמועה אשר שכעתי כי יש חזרה בצרפת ואתה אהובי חבירי באתי לחלותך כעבדא דמתחנן לכרא שתקנה לי תיק אחד וקאת אחד ואוקיא אחד כפילפלין וחצי אוקיא מיונגבילה ואל תעשה לי כאחות לוטן ואין להאריך רק להעריך בשלוכך ורב שלום לך ודכל בני אביך.

לכיבה המשרה ושלו אין קין אלך מורי חביבי אהיבג ארופי (וכי)יודעי דמע?

ימולם בר משילם הנקרא בנינט: fol 2240, the same with the addition זצל. On the inside of the cover the same name is scribbled: also ברוך בן מאים מולם. The second cover there is also a ברוך בן מאים מולם. The second cover there is also a ברוך בן מאים מולם.

<sup>2</sup>º Fol. la, אברהם וויל on back of first cover אברהם וויל הקצין יהקצין כופלא בכופלג יהירה בה אברהם וויל.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Fol. 324b, but crossed out. Librar hunc donavit Collegio Trevii. S. J. 10 Apr. Ai 1625 praenob. D. Damianus A Petra.

The variants are as follows:

- ּרָנַפַּקוֹ בּצֹין וַהווֹ לִגבעתאוּ <יתוּ וֹגֹירֵיתַ בּצֹי, חרפין | עבֿידֿ 6. דְנַפַּקוֹ בּצֹין וּעבֿיד 24. במימרא 26. כל דרא כל גברי 27. דאתײַלָדו 26. במימרא 30. באתריהון | עברא | ארעא | באתריהון | עברא | ארעא
- 7. 1. דינצרים, added by a later hand | נילכנין | 2. וארעא : בגיל-גלא בארכעא עשרא : which a later hand has corrected into בכרן דקלין 4. ו־ארעא is written without punctuation and then crossed out | 6. בכיהוי בעלילת 8. או but the second hand has added או but the second hand has added ישלים 11. בלאך ישלים 11. בלאך ישלים 11. בלל 10. בלאך ישלים 11. בכא וֹלִית וֹג . דיַעַבדֿין דנחַיט ווכתאחרא 14. דברולא 13. בעבֿדֿ. דעבֿדֿ. דנפיק כינה לית דעליל לגוה לית דנפיק לאגחא קרבא לית - דעליל בגווה למייטאל בשלמא
- 8. 30. ירבי > | כיכרי > מולטירה אונה ויטומיניה אונה ויכרי + which has been crossed out by the second hand and TIS substituted on the margin.
- בהני דספריא אָינָשי 22. כל [וכל בית ולבית 21. לותיה 20. 219. 23. בית [בבית: דאַשתכח בּב: ראוריתא [דקיימא: וסַדֵר [וקרא ו דקבילו: קייכא הרא -27: ית [וית -26: פיקודוהי -25: איסטונא יָרָא יתאבר [וית אברליא | ית סגֹן ווית סגן | חלקיה 25. קיים יְּרָא יתאבר [וית אברליא | נלאא, the last two words, however, are not punctuated, and are crossed out 29. מכיא [כניא but this is crossed out, and on the margin is written דעבירון בוכֶרָיָא וּלאיטרתא דעבירון בוכֶרָיָא. with a small ן over the דנייטַר קרון ואובִיל (בנחלא וגו 30. דנייטַר וית דאסיקו (ואסיקו 32 דיבגו (דיהבו 31 יַתֹּ עפַרהוֹן ביתֿאַל 🗄 וית but the later hand has written ס over יה ווית 33. היות היים שווית אווית אווית אווית אווית אווית אווית אווית אווית אווית אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים ורליטכיטא (דליטכיטא דליטכיטא ורליטכיטא (דליטכיטא ורליטכיטא ורליטכיטא ורליטכיטא ווילטניטא ווילטניטא

ובמה 33. לקיבלי [לקיברי 3] יֶתה אֵישירהָא 33. במה

עשרָה. 1. בל וכל | דדנון בדרנון | 3. אָיתֹעביר 1. 3. אָיתֹעביר 1. אָיתֹעביר 221. 1. איתעויד פל 13. איתעויד סער 14. איתעויד וויכטוהי 14. ורכותיה 15. לקייטא 16. דיהודה בית יהודה ובכל ווככל ווכל

יבישן 10. | לִיה + [סחור | איניטי 19. | ואיטריאני | ויטרת 10. | יבישן יכישן לייה + [סחור | איניטי 19. | ואיניטן | התֿיחון | והיחיין | היחיין 14. | אוא אנא | פיתֿנֶכי 13. | איתגלי | את גלי | איתגלי | את קל | במה | ואתֿנַכאיתֿי 16. | ואיתין 15. | אתיא 20. | הוהא קל | כמה | ואתֿנַכאיתֿי 16. | גרמיה | חבריה | אתיא 20. | על רוח | על רוחא 19. | ובייטרא 15. גרמיה | חבריה | ביתנליהון 22. | ותיחון | ווחיו | כמה | ויחון | מסדיכון 15. בית אינון הא אמרון גרמנא פסק סֵיבֿרנא לנא | בית ישראל 23. | מגו קבריכון | הא אנא 25. | מגו קבריכון | הא אנא 25. | ואיתין | מקיברירון |

138. 23. בי כל : רוד | ישאול מיטוֹבא | לרוד | כל : 24. אלהא | אלהי | אלהי | אלהי | בי : 25. אלהא | אלהי | אלהי | אלהי | אלהא | אלהי | בי : 25. אלהא | אלהי | רוחצניה 26 לתקוף | לי תקוף | לי תקוף | 25 | מיתיהב | 26. בי | בי כל : בי | בי כל : בי | בי כל : בי | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי כל | בי

139. 1. ישכלולי 3. דמקביל : עקא לי וכד עייקא לי 3. י 4. בערפלא אור משיעיף 5. קדמוהי +וכתננא ורשיעא +ודפרעה בערפלא אור הקיפון מרכפת עננים 3. אור הקיפון מרכפת עננים 5. אור היקר ויקריה

י על (עם 22. הושבחהן בעממא 140. מיבו ועיבוד על (עם 22. הושבחהן בעממא 340. מיבו ועיבוד על (עם 34. בעממא 140. יעלם 35. בעממא

עַרַ כַעַן יוֹפָא רַבֹ וֹסַגִּי עִידֵן לִיה לְמִיעֵל הא 11.12. מַּנְחַרִיב מַלֹּכָא דאַתוֹר נְטַל וּעַבַּד תַלַת אוֹנִין והַבר עימִיה מַאתוֹן אַלּפֿין ריבֿבֿי מַלפֿין קיטָרי הָגָּא דוַתֹבֹין בחון והַבִּר עִימִיה מַאתוֹן אַלּפֿין אָחידִי סיפון ורומחין גיבָרין דרַהְטִין קְּרְמוֹתִי מאַה אַלפֿין מינין דמַישָרְיתִיה מָאהְן אַלפֿין ריבוא חָסֵר חַדֹּ אורבַא דמִישֶרִיתִיה אַרבַע מאַה פַּרסין צַוֹאַר סוֹסַוַתִּיה אַרְבע מאַה פַּרסין צַוֹאַר סוֹסַוַתִּיה אַרְבעין פַּרְסין מַישריהָא קַדְּמָאָה כַּד עַבָּרו בַיַררנָא דָּלו עִיקבֹי סוֹסַוֹנְתִהון וֹשָׁתוֹן מַיָּא מֵישריהָא תַלִיאָא הַר עַבְּרו בַיִררנָא לָא אַשְׁכָחוֹ תַמַן מֵיָא וַחַפָּרו בירין ושָהוֹ כִיְא

י but אַרגִיישָת + דירויטלם + וכן + [עני 13. ילַיקבֿיל + קריית 12. אַרגַיישָת + דירויטלם + וכן added above the line between נכל משירייתי כל . ; 14. בל משירייתי כל מַשרייתי וַעלָה כנישית כל כִישרייַתֿי דא היא זעירא וחלִישא וכניד וקם 15. on margin | 16. ובניד וקם חלף דאתרברב (second added by later hand) כילכא סנחריב ינלמא corrected by second hand from a בין דאתור ריבון כל ינלמא במשרְיוֹתִים 19. ויתקטלון 18. | > דמתבינט במשרייָתים 17. the second word being some ותירכיון נבלַתהון ויתרכיון -20. קרבא what illegible and supplied on the margin by second hand | 21. though the second hand has written a 7 over the first בבְתַּלֹבֵא בּב ב נולא לחיזו (ולא לחיזו 23. בבְתַּלבֵא בּב והא 25 וידון 24 יהא בוכח ויהי מוכח יהא דאין 25. יסגי : בר דוד [דישראל - ביומי 27 הימניתא 26 - אדמלגון יםגא 🗈 יועיגל א אויכול אויניק איי ויעיגל אייםגא אויניק אייכול אויכול אויכול אויכול אויכול אויכול אויכול אויכול על חיורי פּהַן 31. יווי 31. יעל חיורי פּהַן 33. יעינוהי חיווי 31. יעל חיורי פּהַן 33. ודחלתא נית דחלתא

ו פלכוותא דיָקים ית לעַפּבְא ודיקום וגו 🦿 דצתיד ב-237. 2. בישררהי. there is a mark over א as if to delete it. Undoubtedly was intended , lines 2 to 17 are omitted.

: סילֶק הפטרות ישל פסח + ודיישאאל

367. 24. בונין but with ב added over the line. | 27. אנא הויתי שרי וואנא וגון יחזקאל +ואכר בגו בני גלותא 28. ינילי קרם המייטא בתמוז בחמיטא בתמון בחמיטא בתמון בחמיטא בתמון בחמיטא בתמון בחמיטא במייט ו דיגלו בני ישר כארעהין וגַּלא יעכהון כלכא יויכין וּלגלות וגוי 30. ותכַלל תוניינו 31 תווֹת ועים מיהוָה הוָה פּיתגם 30. ואייטֶרָא .

368. ארביעה להון 3 🔑 או to end of line 2 יכינון עננא 3. לכל אפא - ואפין יטיתא וווא אפין לחדא ארבינה אפין ואפא ישיתא עשר וארבעין אפין 4 5. From מיניין יאפין ניי ניין אפין אפין י והון זו גפא וגפא שיתא וארביעא (אפא וגויו שיתא ושיתת יי אפין וגפין וויטיתא גפין - כֶניין אפיא וגפיא וכינין גפיא - צ במיהכוון יי סגלגלין כפרסה - ריגלין כיווגן ופרסת ריגלהון שרפיא חופני בי מיעל וו למיחתי לחון ייו ומנצנצן יטרי, על פיפריה (13. לאובר above which is written by the second hand what seems to be נייטמא ' 14. ועים 15. איניטא bis. רהוה בריםן 17 אפי ואפי bis. איניטא וויהוריא בי ואישתא בעורא בערן בי מיתחזרין למזיל נפיק מן וומן בב נפיק בא באיישתלוחיהון בב נפיק מן וומן בה ארביעת מיתרמי בנו ועובדיהון בה לארביעת לסטר מלרע 31. וראותרטא 31. לרום ספיא + בירייתא 30. שַׁנְין אורח וכרוח אולין לתכן רינוא דהוה ודהוי 32. אורח

269. ביתרכיהון וכיתרכין ביריע ודאיתרוכיהון בי בי ולחרא : להין ולהין זו : גלי דחסין בירייתא 3 כרוח ביטהַכון כקול ארהוושרי בקלאטן יי תרתין טכסיין להן דקיימא כילך עלמא בקול מלך עלמא די ומברכין מודין ד כישתקין מישתקין כישריית מרומא במיקמהון מישתקין 🦠 🥺 ומשתמין בזמן וומשתמע הוה יו דיבורא דהוה בזמן 11. על דכורא , גפיהון 12. on the margin על דכורא , גפיהון 12. לחיזו אייטתא כיגו לה סחור מחור אייטתא ואיניטא three times ביה 14. ולינילא 15 וה רכיים (לכייחוי to ביה omitted 18. והיא.

ער דיחזון יתי ית דינא דיעתיד לכיתי 25 לרשיעא 268. מתיבא דקודשא 30. באיתיהי 29 מתיבא דקודשא added on the margin 32. כן בראשית בדֶרָא טופנא + וֹלְעָבדתַ וודחילית 32. יעל כָּחָא פורענותא דאייתית זול אינִישי +וודחילית רברבין כמה סרום כר ארגיזו קרמך שבַיעית ווָעית 33. written as two words, but punctuated as one ראתיהיב לריטיינא.

דיהבת 1 ≥. From אינון בלבב שלים + 1 ב. From אינון בלבב דאית. 3. כניין בראיטית לצדיקיא + [עלניא 2. בניין בראיטית לצדיקיא but the second hand has joined the two together. After and to the end of the verse we read דעברן and to the end of the verse we read דעברן עליהון פריאת פיזיו בייקיא תידכר ותרחים עליהון 🤼 כעכטיא וו כן בני דהוא דהוות י גליא נפיקין רש"גא וחויבא ולטעוואתא וווא בגבורת בו איתפרקו 15. בגבורתך להון 15 : רגן 16 סגיאין ופישריאתהון והַעַל וחיירי 22. חיזו 21. באיתגלאתַך 20. קייפא 22. בדיל קייפך

עמטא באיתגלאתך 27. שעין 25. עלה ועלותי 28. וקטו 28. וקטו 28. אוני 29. עטר ביישל 29. אוני 29. אוני 29. אוני 29. אוני 29. אוני 29. אוני 29. אוני 29. אוני 29. אוני 29. אוני 29. אוני 29. אוני 29. ביישל 29. אוני 29. אוני 29. ותדרוך 29. אוני 29. ותדרוך 29. אוני 29. ומון 31. ותדרוך 29. אוני 29. אוני 29. וועלי 29. אוני 29.

צַּלְלָּוֹ אִילִּין 3. דאידדנו בבבל בּ מיא וּימא 3. צַּלְלָּוּ אילִין 3. דאידדנו בבבל בּ מיא וּימא 5. ויער ויעא ייעל עקרא סר יעקיא וּ באלְקה וּבאלָקה באלהא א ווישתיצון 6. וישתיצון 10. יעל רַנַלַיוּ 10. באלָקה וּבאלהא קרמותי added above the line 11. קרמותי

22. On a manuscript of the Peshitto Four Gospels; by Isaac H. Hall.

This manuscript has been for several years in the possession of the Rev. John A. Ainslee, a missionary at Mosul, who recently sent it to Professor Joseph Emerson, of Beloit, Wisconsin, as a gift to the library of Beloit College. Through the kindness of Professor Emerson I was permitted, indeed requested, to examine it

The manuscript is written on fine, thin, Orientally glazed paper, and was originally bound in red morocco, probably with a flap. It has also a case (outside dimensions  $3_{\tau} \times 2\frac{1}{2} + 1$  inch) to hold it, made of canvas, originally covered with blue morocco, which has a flap embroidered on the inside. The binding is now all gone except the back, and the blue morocco is almost entirely worn away from the case. The binding was silk-sewed. The whole book and case were originally a most beautiful affair, and its exquisite qualities are by no means vanished yet. The case has the common cord to bind it up; but remnants of a small leather cord show that each corner of the flap was thus provided, and that the modern cord is not the original mode of tying up the case.

The present dimensions of the book are 2: 2 - 1 inches; of the written page, 1; - 1 inch, exclusive of a border of five parallel lines, the middle one gold, the next two red, and the outer ones black, making the whole size of the written page 1; - 1; inch. The upper right hand corner has the Jacobite diamond of four black dots, but only on the rerso of each leaf. The writing is very line and clear Jacobite, 30 lines to a page, but so small as to be quite trying to the eves without a glass. Titles and subscriptions are in red, as are also the church-lesson captions in the body of the text and titles on the margin. Each Gospel is preceded by some ornamentally illiminated leaves, and has also its

first page illuminated at the top. The Good Friday vigils and kindred lessons are noted in the margin, without numbers; written in red, with a black line about them. The red diamond with black centre, as a punctuation mark, is very trequent. The manuscript is the smallest Syriac manuscript of the Gospels I ever saw, as well as one of the most beautiful and exquisite.

÷

At present the MS, consists of 148 leaves: Matthew beginning on fol. 3b, and ending fol. 40a; Mark began fol. 43b, and it ends on fol. 67a; Luke began on fol. 71b, and it ends on fol. 112b; John begins fol. 115b, and ends on fol. 146a. The first leaf of Mark and the first leaf of Luke are gone, and now replaced by modern blank leaves. The two fly-leaves at the end, after John, have only the border; all the other leaves, preceding or following the several Gospels, are illuminated. Probably one more illuminated leaf was present before Matthew. With these exceptions the MS, is complete. All that it appears to lack in the text is seven verses and a few words of verse 8 at the beginning of Mark, and five verses and some words in verse 6 at the beginning of Luke.

At the end of Matthew a colophon gives 1910 of the Greeks ( $\rightleftharpoons$  A. D. 1599) as the date of the MS.; another colophon at the end of Luke gives the probable place as the village of 'Urbish. The writer was Michael, a monk and priest, son of Bar Suma.

The text, so far as a cursory look goes, is like the common Peshitto current in the East. It has, for example, reach to reach in Luke xxiv. 32. Of course it does not contain the Pericope de Adultera, but does contain the last twelve verses of Mark. Variants from the printed text occur, but none characteristic, so far as I have seen, and mostly nothing more than slight transpositions.

The lessons, both in caption and in extent, are somewhat peculiar: and I therefore give a table entire, with the colophons and subscriptions.

Title to Matthew: "By the hand of God the Lord of all I begin to write the Gospel of Matthew the Apostle, who was one of the twelve.

- [1, i, 1] First," Of the Sunday before the revealed birth of Christ our God.
  - 2. [1, 18] Of the Revelation of Joseph.
  - 3. [ii.1] Of the Offering [i.e. Communion] of the Birth of Our Lord.
  - 4. [ii. 13] Of Vespers and of Matins of the Slaughter of the Children.
  - 5. [ii. 19] Of the Offering of the Slaughter of the Children.
  - 6. [ui, 1] Of Matins of the Epiphany of Our Lord.
- 7. [iv. 1] Of Matins of the first Monday of the Fast, and of Matins of the Friday of the Forty.
- 8. [iv. 12] Of Matins of the 5th Sunday after Epiphany, and of the Apostles.
  - 9. [v. 1] Of the Apostles and Fathers.
- 10. [v. 13] Of Mar Bar Sauma, and of Simeon Stylites, and of their fellows.
  - 11. [v. 21] Of Matins of Tuesday before the Fast.
  - 12. [vi. 1] Of Matins of Wednesday before the Fast.
  - 13. [vi. 16] Of the second Monday of the Fast.

- 14. [vi. 26] Of Matins of the 5th [Sunday] before the Fast.
- 15. [vii. 1] Of the second Tuesday of the Fast.
- 16. [vii. 13] Of Matins of Friday of the first week of the Fast,
- 17. [viii, 1] Of Dawn of the 2d Sunday of the Fast.
- 18. [viii, 14] Of the Offering of the first Saturday of the Fast.
- 19. [viii, 23] Of Dawn of the 3d Sunday of the Fast.
- 20. [ix, 9] Of Thursday in white [garments, i. e. in albis].
- 21. [ix, 18] Lesson of the Departed.
- 22. [ix. 27] Of Matins of the fifth Friday of the Fast
- 23. [ix, 36] Of the Twelve Apostles.
- 24. [x. 16] At Commemoration of the Martyrs.
- 25. [x, 34] Of Religious persons and the Fathers.
- 26. [xi. 1] Of the Offering of John the Baptist.
- 27. [xi, 16] Of the third Monday of the Fast.
- 28. [xi, 25] Of Dawn of the second Sunday after Epiphany.
- 29. [xii, 9] Of the third Saturday of the Fast.
- 30. [xii. 22] Of Dawn of the Sunday on which the Fast enters.
- 31. [xii, 38] Lesson at Commemoration of the Mother of God [Deipara].
- 32. [xiii, 1] Of the second Wednesday of the Fast.
- 33. [xiii, 21] Of the Offering of the Sunday of Priests.
- 34. [xiii, 53] Of Vespers of the Beheading of John the Baptist
- 35. [xiv. 14] Of the Offering of any Day.
- 36. [xiv. 23] Of Vespers of the second Sunday after Resurrection.
- 37. [xv. 1] Of the Sunday after Pentecost
- 38. [xv. 21] Of Vespers of the fourth Sunday of the Fast.
- 39. [xv. 32] Of the Offering of Any Day \*
- 40. [xvi, 13] Of Vespers of the Consecration of the Church
- 41. [xvi. 20] Of the 2d Sunday atter Pentecost.
- 42. [xvi, 28] Of Dawn of the Feast of Tabern reles.
- 43. [xvii. 14] Of the third Wednesday of the Fast.
- 44. [xvii. 21] Of the third Tuesday of the Fast.
- 45. [xviii, 1] Of the third Sunday after Pentecost.
- 46. [xviii, 15] Of the fourth Sunday after Pentecost.
- 47. [xviii, 23] Of the second Friday of the Fast
- 48. [xix. 1] Of Matins of the Sunday after the Feast of the Cross.
- 49. [xix, 13] Of the Father Antonius and his associates
- 50. [xix, 27] Of the chief of the Apostles, Peter.
- 51. [xx. 1] Of Paul the Apostle.
- 52. [xx. 17] Of the fifth Sunday after Pentecost
- 53, [xx, 29] Of the Offering of the fifth Saturday of the Fast.
- 54. [xxi. 1] Of Dawn of the holy Sunday of Hosannas.
- 55. [xxi, 18] Of the fourth Thursday of the East.
- 56. [xxi, 28] Station second of the Night of Monday of the Passion
- 57. [xxii, 1] Station first of the Night of Monday of the holy Passion.
- 58. [xxii, 15] Of the Dawn of Tuesday of the Passon
- 59. [xxii, 23] Lesson of the Departed
- 60. [xxii, 34] Of Matins of Tuesday of the Passion
- 61. [xxiii, 13] Of the Night of Tib slav of the Passion

- 62. [xxiii, 34] Of Vespers of the Martyr Stephen.
- 63 [xxiv, 3] Of Vespers of the Dedication of the Cross
- 64. [xxiv. 34] Of Supplications.
- 65. [xxiv, 45] At the Commemoration of Priests.
- 66. [xxv.1] Of the Genuflexion of "Near the Gates" [i.e. the Monday before Palm Sunday]; and of Holy Women.
  - 67. [xxv. 14] Of Matms of the Sunday of Priests.
- 68, [xxv. 31] Of the Just and Righteous: and of Friday in white [i.e. in olbis].
  - 69 [xxvi. 1] Of Vespers of Thursday of Mysteries.
  - 70. [xxvi. 17] Of Matins of Thursday of Mysteries
  - 71. [xxvi. 31] Station first of the Night of Friday of the Crucifixion.

Station second [xxvi, 47]

Station third [xxvi, 59].

Of Matms [xxvii, 1].

Of the Third Hour [xxvii 19]

Of Midday [xxvit, 27].

Of the Ninth Hour [xxvii, 46]

- 72. [xxvii, 57] Of Dawn of Saturday of Expectation
- 73. [xxvii, 62] Of Matins of Saturday of Expectation.
- 74. [xxviii 1] Of Dawn of Great Sunday of the Resurrection.

Colophon to Matthew:

- \*Ends the Gospel of Matthew the Apostle, which he spoke in Hebrew in Palestine. His prayer be for those who are our fellows. Yea and Amen.
- Lo therefore [I] entreat you, O possessors of varied knowledge, that is, priests and deacons who read, with the speristans, that whenever ye read in it ye will pray for him who entreats, simil and weak, who is Michael by his double [i. e. involving duplicity, deceitful] name, but not by his work, who wrote [this book] in the year 1910 of the Greeks [i. e. A. D. 1599] at the Fast of the Forty Magnage\* [i. e. Doctors].
- Of Mark the first leaf is gone, the text beginning in 1.8. The Lessonnumbers and captions are as follows:
  - 2. [i. 14] Of Vespers of the Sunday after Epiphany.
  - 3. [1, 35] Of Matins of the 2d Sunday of the Fast.
  - 4. (ii. 1] Of the Offering of the third Sunday of the Fast.
  - 5. [ii. 18] Of Matins of the third Sunday after Resurrection.
  - 6. [ii 23] Of the fourth Sunday of the Fast.
  - 7. [iii, 13] Of the sixth Sunday after Pentecost
  - 8. [ui, 31] Lesson at Commemoration of the Mother of God [Depara].
  - 9. [iv. 24] Of the Saturday of Rest.
  - 10. [4v, 35] Of Dawn of the fifth Sunday of the Fast.
  - [1] [v 1] Of Maturs of the fifth Monday of the Fast.
  - 12. (v. 21] Lesson of the Departed.
  - 13 [vi. 1] Of the Offering of the sixth Sunday after Epiphany.
  - 14 [vi. 7] Of the seventh Sunday after Pentecost
  - 15 (vi. 14) Of the Offering of the Beheading of John the Baptist.
  - 16 (vi 30) Or the Offering of Any Day

- 17 [vi. 47] Of Vespers of Friday of the sixth week of the Fast
- 18 [vii. 1] Of Dawn of Wednesday of the Middle of the Fast.
- 19. [vii. 24] Of Matins of the fourth Sunday of the Fast.
- 20. [vii, 1] Of the Offering of Any Day.
- 21 [vin. 11] Of Tuesday in white [in allos]
- 22. [vni, 27] Of the Offering of the Consecration of the Church.
- 23. [viii, 34] Of the Commemoration of Marty is
- 24. [ix 2] Of the Offering of the Feast of Tabernacles, and Mount Tabor.
  - 25. [ix. 14] Of the fourth Monday of the Fast
  - 26. [ix, 35] Of the eighth Sunday after Pentecost
  - 27. [x. 1] Of the Customary Blessing of Betrothed persons
  - 28 [x, 17] Of Vespers of the 4th Sunday after Epiphany
  - 29, [x, 28] Of Peter the Apostle
  - 30, [x, 35] Of the Offering of the sixth Sunday of the Last.
  - 31. [xi, 1] Of Matins of the Sunday of Hosannas.
  - 32. [xi, 19] Of the 2d Saturday of the Fast.
  - 33 [xii, 1] Of Matins of Monday of the Passion
  - 34. [xii, 18] Of the Departed.
  - 35. [xii, 28] Of Matins of the fourth Sunday after Epiphany
  - 36. [xii 41] Of Matins of the Gloritying of the Cross.
  - 37. [xiv. 1] Lesson of Consecration of the Holy Chrism.
  - 38. [xiv. 27] Station first of the Night of Friday of the Crucifixion

Station second [xiv 43].

Station third [xiv 56].

- Of Matins [xv. 1]
- Or the Third Hom 'xv 11]
- Of Midday (xv. 27).
- Of the Ninth Hour [xv 34]
- Of Saturday of Expectation (NV. 42)
- 39. [xvi. 1] Of the Offering of Great Sunday of Resurrection
- 40. [xvi, 14] Of the Offering of the Ascension
- Colophon of Mark:

Ends the Holy Gospel of Jesus Christ our God, the Preaching of Mark the Evangelist, which he spoke in Latin at Rome the Great - His prayer [be] with his fellows and be with us. Yea and Amen.

- Of Luke the first leaf is wanting, the text beganning in i.6. The Lesson-captions and numbers are as follows:
  - 2. [i. 26] Of the Annunciation of the Mother of God [Departi
  - 3. [1, 39] Of the Visit (Fit. Going up) of Mary to Elisabeth
  - 4. [i. 57] Of the Birth of John
  - 5 [ii.1] Of the Night and Matins of the Birth of Our Lord
- 6. [n 21] Of Vespers and Matins of the Entering bur. Presentate in of Our Lord at the Temple
  - 7. [ii. 36] Of the Offering of the Entering
  - 8. [n. 41] Of the Sunday after Nativity.
  - 9 (in. 1] Of the Offering of Epiphany.
  - 10. pri 21] Of Vespers of the second Sanday actor Lpoph was

11. [iv. 1] Of Dawn of the first Monday of the Fast.

12. [iv 14] Of Matins of the beginning of the Year, and Commemoration of the Prophets Elijah and Elisha.

13. [iv. 21] Of Vespers of the fifth Friday of the Fast.

14. [v. 1] Of Matins of the 2d Sunday after Resurrection, and of the Apostles.

[15, v. 12] Of Matins of the fifth Sunday of the Fast.

16. [v. 27] Of the fourth Sunday after Resurrection.

17. [vi, 6] Of Matins of the fifth Tuesday of the Fast.

18. [vi. 12] And in Commemoration of the Apostles.

19. [vi. 20] Of the fourth Friday of the Fast.

20. [vi. 37] When one goes up to the Pillar, and of Dawn of the first Wednesday of the Fast.

21. [vii, 1] Of the Offering of the fourth Sunday of the Fast.

22. [vii. 11] Of the Offering of the fifth Sunday of the Fast.

23. [vii. 18] Of Matins of the fifth Sunday after Epiphany.

24. [vii. 36] Ot the Third Hour of Thursday of Mysteries.

25. [vni, 1] Of the second Thursday of the Fast.

26, [viii, 16] Of Mary the Mother of God (Deipara).

27. [viii, 21] Of Vespers of the fifth Sunday of the Fast.

28. [viii, 40] Of Matins of the fifth Sunday of the Fast.

29. [ix. 1] Of the Apostles, and of the fifth Sunday after Resurrection.

30. [ix. 12] Of the Offering of Any Day.

31. [1x, 18] Of the Twelve Apostles.

32, [ix, 28] Of Matins of the Feast of Tabernacles.

33. [ix. 37] Of the sixth Monday of the Fast.

34. [ix 51] Of the 6th Sunday after Resurrection.

35. [x, 1] Of Wednesday in albis,

 $36\ [\mathrm{x},25]$  Of Vespers of the sixth Sunday of the Fast

37, [x, 31] Of Holy Women [i.e. Female Saints].

38. [xi, 1] Of Dawn, Tuesday before the Fast, and of Supplications.

39, [xi, 14] Of the sixth Tuesday of the Fast.

40. |xi. 27| Of the Mother of God [D ipara].

41. [xi, 37] Of the 6th Wednesday of the Fast.

42. [xi 47] Of the Offering of the Annunciation of Zacharias.

13. [xii. 1] Of the Commemoration of Martyrs.

44. [xii. 16] Of the third Friday of the Fast

45. [xn. 32] Of the Obsequies of Bishops

46. [xii 49] Lesson of Supplication [i.e. of the Ninevites].

47. [xin, 1] Of the 2d Sunday after the Feast of the Cross.

48. [xm, 10] Of Matins of the sixth Wednesday of the Fast

49. [xiii 22] At Commemoration of the Fathers.

50, [xiv. 1] Of the fourth Tuesday of the Fast.

51. [xiv. 25] Of the Tonsure of Monks.

52, [xv, 11] Of the Fast of the Supplication [i.e. of the Ninevites].

53. [xvi. 1] Of Maturs of the Sunday on which the Fast enters.54. [xvi. 19] Of Dawn, Sunday of the Departed.

55. [xvu. 1] Of Dawn, first Friday of the Fast, and of Supplications.

- 56. [xvii. 11] Of the Offering of the second Friday of the Fast.
- 57. [xvii. 20] Of the third Thursday of the Fast.
- 58. [xviii, 1] Of Supplications.
- 59. [xviii. 15] Of the Father Antonius, and of his fellows.
- 60. [xviii. 35] Of the 6th Thursday of the Fast.
- 61. [xix. 11] Of Vespers of the Sunday of Priests.
- 62. [xix. 28] Of the Offering of Sunday of Hosannas.
- 63. [xix. 41] Of Dawn, Tuesday of Passion.
- 64. [xx. 1] Station 4 of the Night of Tuesday of Passion.
- 65. [xx. 39] Of the Offering of the fifth Sunday after Epiphany.
- 66. [xxi. 5] Of the Offering of the Feast of the Cross.
- 67. [xxi. 29] Of Dawn of the Sunday after the Feast of the Cross.
- 68. [xxii. 1] Of Dawn of the Friday of the Crucifixion.
- 69. [xxii. 31] Station first of the Night of Friday of the Crucifixion.

Station second [xxii. 47].

Station third [xxii. 55].

Of Dawn [xxii 66].

Of the Third Hour [xxiii. 10].

Of Midday [xxiii. 26].

Of the Ninth Hour [xxiii. 39].

Of the Saturday of Expectation [xxiii. 59].

- 70. [xxiv. 1] Of the Night of Great Sunday of the Resurrection.
- 71. [xxiv. 13] Of Monday in albis.
- 72. [xxiv. 36] Of Matins of Vespers of the Ascension.

Colophon of Luke:

- · Ends the Gospel of Luke, which he spoke in Alexandria in Greek.
- There wrote [it] one weak in everything and less than all, who by name is a monk and priest, but nevertheless in deed far and distant from the uprightness thereof. Michael son of Bar Şûm, who is from the village of 'Urbîsh, who cries, May prayer be made for me.'

## Title to John:

- 'Again in the strength of Our Lord we write the Holy Gospel of John the Apostle, beloved of Our Lord. First.'
  - 1. [i, 1] Lesson of Vespers of the Saving Birth of Christ.
  - 2. [i. 18] Of Matins of the Sunday after Epiphany.
  - 3. [i. 35] Of the Offering of the Sunday after Epiphany.
  - 4. [i. 43] Of the Offering of the 3d Sunday after Epiphany.
- 5. [ii. 1] Of the Offering of the Sunday on which the Fast enters, and of the Mother of God [Deipara].
  - 6. [ii. 12] Of the Offering of the Raising of Lazarus.
- 7. [iii. 1] Of the Offering of the second Sunday after Epiphany, and of Baptism.
  - 8. [iii, 13] Of Matins of the Middle of the Fast.
  - 9. [iii, 22] Of John the Baptist, and of Baptism.
  - 10. [iv. 4] Of the Night of Blessing the Waters, and of Genuflexion.
  - 11. [iv. 43] Of Dawn of the fifth Sunday of the Fast.
  - 12. [v. 1] Of Matins of the third Sunday of the Fast.
  - 13. [v. 19] Of Matins of Sunday of the Departed.

14. [v. 30] Of Matins of the 3rd Sunday after Epiphany.

15. [vi. 1] Of the Offering of the 4th Sunday after Epiphany.

16. [vi. 16] Of Vespers of the fifth Monday of the Fast.

17. [vi. 30] Of the Offering of Any Day.

18. [vi. 47] Of the Offering of Any Day.

19. [vi. 61] Of Matins of Wednesday of the Passion.

20. [vii. 1] Of Matins of the fifth Wednesday of the Fast.

21. [vii. 37] Of the Offering of Basil and Gregorius.

22. [vii. 45] Of Wednesday of the Passion.

23. [viii. 12, ordinary numbering: for the text omits, of course, the pericope de adultera.] Of the Offering of the second Sunday after Epiphany.

24. [viii. 28] Of Dawn of Wednesday of Passion, and of Commemora-

tion of Stephen.

25. [ix. 1] Of Matins of the sixth Sunday of the Fast.

26. [x, 1] Of Mar Severus and his fellows, and of the Election of Bishops.

27. [x. 22] Of Matins of the Consecration of the Church.

28. [xi. 1] Of the Offering of Friday of the Forty.

29. [xi. 47] Of the Wednesday of Passion.

30. [xi, 55] Of Matins of the Raising of Lazarus.

31. [xii. 12] Of the Offering of [the Sunday of] Hosannas.

32. [xii. 23] Of Matins of the Monday of Passion.

33. [xiii. 1] Of the Mystical Washing.

34. [xiii. 31] Of Matins of the 5th Sunday after Resurrection.

35. [xiv. 1] Of Thomas and Philip, apostles.

36. [xiv. 15] Of Dawn of the Sunday of Pentecost.

37. [xv. 8] Of Matins of Pentecost.

38. [xvi. 4] Of the Offering of Pentecost.
39. [xvi. 16] Of Dawn of the third Sunday after Resurrection.

40. [xvi. 31] Of Matins of the sixth Sunday after Resurrection, and of the Election of Priests and Deacons.

41. [xvii. 13] Of the third Sunday after the Feast of the Cross, and of the Election of Priests and Deacons.

42. [xviii. 1] Station first of the Night of Friday of the Crucifixion.

Station second [xviii. 12].

Station third [xviii. 19].

Of Matins [xviii. 28].

Of the Third Hour [xviii. 38].

Of Midday [xix. 13].

Of the Adoration of the Cross [xix. 25].

Of the Saturday of Expectation [xix. 38].

43, [xx, 1] Of Matins of Sunday of Resurrection.

44. [xx. 19] Of Vespers of New Sunday.

45. [xx. 26] Of Matins of New Sunday.

46. [xxi. 1] Of the Offering of New Sunday.

47. [xxi. 15] Of Simeon Cephas, and the Election of Bishops.

48. [xxi. 20] Of John the Apostle.

Colophon of John:

'Ends the Holy Gospel, the preaching of John the Apostle, which he spoke in Greek in the city Ephesus. His prayer be for us in the three worlds. Yea and Amen.'

It seems best to give the Syriac of those parts of the colophons of Matthew and Luke which give the date and writer's name. Of Matthew:

ال المحمل طعم حدي أن علم المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المح

Of Luke:

علاف عدد وسول طسيف عدف وعلى طب عدد الم فع وعمد وسؤما وعميماً . إذا فوج عدم وطوع والمعالف عدد الله عدد الله الله عدد المعالف عدد الله الله المعالف عدد المعالف الله المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف المعالف ال

\* Abbreviated for angalas .

23. On a Manuscript of the Peshitto New Testament, with the Tradition of the Apostles; by Professor Isaac H. Hall, of New York City.

This manuscript, until lately, was owned by Kasha 'Aushana (Line) of Oroomiah in Persia, who obtained it. I believe, in Kochanes: and it was brought to America by his son-in-law, the Rev. J. N. Wright, a missionary at Salmas, through whose kindness I was permitted to examine it. It is now the property of Col. Elliott F. Shepard, of New York, who continues the courtesy extended by its former possessor.

The dimensions of the book are  $10 \times 7 \times 44$  inches; the binding now somewhat dilapidated, of heavy boards covered with leather, and that again with coarse linen, and showing places where clasps were formerly attached. The material of the manuscript is thickish parchment or vellum, of which there are 25 quires of ten leaves each, and one more of six leaves. The New Testament begins on fol. 3b, and ends on quire 26, fol. 2a. (The numbering of the first quire, however, begins with the first page of the New Testament.) There are thus several fly-leaves, of which something is to be said farther on. The writing is a good Estrangela, generally 30 lines to the page, but sometimes only 29, occupying on each page a space of  $7_2 \times 4\frac{1}{4}$  inches, the lines running clear across the written page.

In general appearance and style of writing, and indeed in origin and date, this manuscript is to be classed with the one obtained by Dr. Asahel Grant, brought to this country by Justin Perkins, and now in the A. B. C. F. M. Library at Boston: with another one brought to this country by Mr. (now Rev. Mr.) Neesan, and now, I believe, temporarily on deposit in New York: and very nearly with still another, brought from Oroomiah by the Rev. James E. Rogers, and now the property of the Union Theological Seminary in New York.

The manuscript is pointed after the Nestorian manner, having also the mark naghôda everywhere. Most of the punctuation is ancient, though some is either retraced or modern. The writing is careful and good, but with here and there a slip, by omission or otherwise, which the scribe himself or a later hand has corrected. A number of marginal notes, here and there in the volume, have been carefully obliterated, and, with one or two exceptions, are undecipherable. The righthand upper corner of each page is marked with a diamond of black dots. The quire-numbers have an exceedingly simple ornamentation: a red diamond of dots with two small black circles in it, at each side of the number, and another similar diamond at the foot of the page, at each corner (but on no other pages than those bearing the quire-The same kind of a diamond marks off the longer paragraphs in the text, is doubled to mark off the sections ( , and is used with the section-numbers in the margin.

The Syriac sections are numbered separately (in the margin) for each Gospel and for the Acts: the Catholic Epistles are numbered continuously as one book, and the Pauline Epistles (including Hebrews) as another. Here and there are traces of a double numbering, the second series being continuous from the beginning to the end of the New Testament; but this double numbering is now present and legible only from section 18 (128), in 1 Corinthians onward. (This double numbering is correct: Matthew has 22 sections: Mark, 13: Luke, 22: John, 20; Acts, 25: Catholic Epistles, 7: Pauline Epistles, including Hebrews, 55: in all, 165). Of Church-Lesson notes I find but one in the whole volume, viz. at 1 Corinthians xv. 20 [125] [125] [125] Next, Lesson of Great Saturday, i. e. that before Resurrection, or Easter. Of the marginal notes, one specimen will serve, at 'Simon the Leper,' Matthew xxvi. 6. The note reads: 'He was the father of Lazarus and of Mary and of Martha.'

The Titles and Subscriptions to the several books are of the simplest sort, and, with the lesson-note above stated, are in red. They have no ornament, but run on continuously with the text. The following is a schedule of them (in translation):

Quire 1, fol. 3b.] '[Relying] on the strength of Our Lord Jesus Christ, we begin to write the Holy Gospel, the preaching of Matthew.' Q. 4, fol. 7at.] 'Ends the Holy Gospel, the preaching of Matthew, which he preached in Hebrew in Palestine. Again, the Holy Gospel, the preaching of Mark.'

Q. 6. fol. 8a.] Ends the Gospel of Mark, which he spoke in Latin at Rome. Holy Gospel, the preaching of Luke.

Q. 10, fol. 4b.] 'Ends the Holy Gospel of Luke, which he spoke in Alexandria. Again, the Holy Gospel, the preaching of John.'

Q. 13. fol. 3a.] 'Ends the writing of the Gospel of John, which he spoke in Greek at Ephesus. End of the writing of the Four Illustrious Evangelists, Matthew and Mark and Luke and John. Glory to Him who helped them and to Him who strengthened them. Yea and Amen. Again, we write the Acts of the Blessed Apostles.'

Q. 16, fol. 10b.] Ends the Acts of the Blessed Apostles. Again, the

Epistle of the Apostle James.

Q. 17. fol. 4a.] 'Ends the Epistle of the Apostle James. Again, the Epistle of the Apostle Peter.'

Q. 17, fol. 8a.] 'Ends the Epistle of the Apostle Peter. Again, the Epistle of the Apostle John.'

Q. 18, fol. 2a.] 'Ends the Epistle of the Apostle John. Epistle to the Romans.'

Q. 19, fol. 6b.] Ends the Epistle to the Romans which was written from Corinth. Again, the First Epistle to the Corinthians.

Q. 21, fol. 1b.] 'Ends the First–Epistle to the Corinthians, which was written from Philippi of Macedonia. Again, the Second Epistle to the Corinthians.'

Q. 22, fol. 1b.] 'Ends the Second Epistle to the Corinthians, which was written from Philippi of Macedonia. Again, the Epistle to the Galatians.'

Q. 22, fol. 6a.] Ends the Epistle to the Galatians, which was written from Rome. Again, the Epistle to the Ephesians.

Q. 23, fol.  $1\sigma$ .] 'Ends the Epistle to the Ephesians [here a caret, and marginal note in which the place of writing the Epistle is given, and seeming to read 'which was written from Rome,' or perhaps 'Corinth]. Again, the Epistle to the Philippians.'

Q. 23, fol. 6b.] Ends the Epistle to the Philippians [in margin, a contemporary note adds 'which was written from Rome']. Again, the Epistle to the Colossians.

Q. 23, fol. 8a.] 'Ends the Epistle to the Colossians, which was written from Rome. Again, the ['First' is inadvertently omitted] Epistle to the Thessalonians.'

Q. 24, fol. 1a.] 'Ends the First Epistle to the Thessalonians, which was written from Athens. Again, the Second Epistle to the Thessalonians.'

Q. 24, fol. 2a.] 'Ends the Second Epistle to the Thessalonians, which was written from Laodicea. Again, the First Epistle to Timothy.'

Q. 24, fol. 6b.] 'Ends the First Epistle to Timothy, which was written from Athens. Again, the Second Epistle to Timothy.'

Q. 24, fol. 9a.] Ends the Second Epistle to Timothy, which was a written from Rome. Again, the Epistle to Titus.

Q. 25, fol. 1a.] 'Ends the Epistle to Titus, which was written from Nicopolis. Again, the Epistle to Philemon.'

Q. 25, fol. 1b.] 'Ends the Epistle to Philemon, which was written from Rome. Again, the Epistle to the Hebrews.'

Q. 26, fol. 2a.] 'Ended is the Epistle to the Hebrews, which was written from Italy.'

Its New Testament text I have not collated, but only examined in spots. It is, to all appearance, carefully written, and it seems to follow the common text current among all great bodies of the Syrians in the later centuries: reading 'church of Christ' in Acts xx. 28; 'apart from God' in Hebrews ii. 9: for for in Luke xxiv. 32, and so on. Of course it does not contain the Pericope de Adultera, John vii. 53-viii. 11: nor the text of the Three Heavenly Witnesses, 1 John v. 7; but in general it contains the peculiarities to be expected. It is a fine manuscript, and its testimony to the preservation of the text in the age when it was written, and to the linguistic matters included, make it a source of congratulation that the manuscript is to be retained in this country.

Its age, date, and the place where it was written, appear in the colophon, which follows immediately after the subscription to the Epistle to the Hebrews, given above. It is written in red and black ink, the colors alternating with sentences or other marked portions. It reads as follows (the paragraphs into which it is here divided representing the black and red portions; beginning with the black, since the preceding colophon to the Epistle to the Hebrews is red):

ورثم، . اكم المدين عن عدم المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين الم

موصل والمعزا وكورك وسيرك المرة وندف سينه مُن وعصمنا

المفلات بل علاما مناعض عرسما . وأولا وسعدك ا .

الله المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال الم

هدك قُدا ومدعكما عدما وله . عمد ت وسمنمما ومحسوا متد متد حتب كعكمون وبديما والديث ومدكونا ويتما عوسا . عتب المعكمك . مدد مد عدا ودور متب المعكمك . مدد مد كال ودور متب المعكمك .

وعطى مدى الما يداما ، وكونوا وعودهما فالمواوما ، كون موت موت والمعلادة المنامة المعالمة المنامة وكونة المنامة وكونة الكونة الكو

مدوعا بي منسلا وسيّما ، ومنعكم وستّمده ، منوعه بينا ومعنا نسمت مني وكمنا بمعنا بالدور خكور

سم عنى علقه بندهوا بدهم . بعض عطا بالموهد دردها باعقه علا . حد شعصنا مرا محمد ستا .

عدل اعتب وتعلم وهوم المحمد وعدد المل وينم و با فورا او من أبنوا او عدرا المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد

عنبت وسعور كد عنها وعمله سك الفاكمة والمحدد والا الداكم وكفد والمعالمة والم المداكمة والم المداكمة والم المداكمة والم والمرا والمراد المحدد والمداكمة والمراد المحدد والمراد المحدد والمراد والمراد المحدد والمراد وا

وعمزت عشدي أشأ اعقلما ووسا عاووسا واصعما

. حدث الله عني عمل المناف عن معدد الله عن المناف عن الكور ما الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكور الكو

عمرنا إد الله . وأمو تعا حلطالا صدورة عني يكل وعسماً خلالا لعلمًا دعمالا لعلمًا حددها .

حزب الما ككم وصمص معده كرازاب

صربحه إنصره وكنوسا عكم (ماده كككعكمية

فع ولا وسع كعن سمه عنمسا تموا سنع

The translation is as follows:

Ends in the help of our Lord [lit. in Our Helper Our Lord] this book of the New Testament, whose sections are all together a hundred and sixty-five. Glory and honor and praise and worship to him upon whose strength [relying] we began, and with aid and help from whom we have finished.

This book, now, was written in the holy habitation [i. e. convent] and dwelling of piety, brilliant in athletes, of Mar Michael, fellow of the angels, whose seat was placed by the Holy Spirit on the bank of the Tigris and above the Hasna Ebraya [i. e. Hebrew fortress] and the city of Mûssul. His prayer [be] within the orthodox faithful. Amen.

This book received the close of its completion in the year one thousand and five hundred and seventeen years of the kingdom of the Greeks [i. e. A.D. 1206], which is of the dominion of the blessed Arabians (L. J.), sons of Ishmael, the year six hundred and two years:

and in the mediatorship of the general father and ruler of the patriarchal throne Mar Y(h) ab Allaha, Catholicos of the East—Christ preserve him and establish him perpetually, and keep both the church and her children by his prayers. Amen.

The writer, now, weak and sinful, and toul with his defilements, is by name the monk Mark, far remote from that which is becoming to the name that is called upon him, one of the sons of the convent of ('Ahbd)." who by the labor of his hands and the sweat of his

face acquire i for himself this treasure full of life [i. e. of salvation]. I pray you, fathers and rabbans and mare who shall meet with this book, that if ye find a slip or error or defect, ye will not hasten to blame or curse, as if he had been exceedingly negligent: because Our Lord is my witness that I have toiled with all my strength, and according to my ability I have labored and striven; and if love is in you. pray ye for my weakness, for it has not been told to you from that holy mouth how great is your goodness.

And be ye upright in love, and be ye equal, without forbidding, in heart. And entreat ve, for the sake of love, from Him that giveth bountifully, for the reader with him [i. e. with the scribe], that he may obtain mercy with those who are shown mercy in the day of judgment, by the strength of your prayers. Amen.

<sup>\*</sup> The upper horizontal stroke of the 🛥 in this name has either been purposely erased or has decayed away; so that there is some doubt whether the scribe did not intend \_\_\_\_\_\_ afore mentioned.' I do not know of a convent ئەكى by the name

Remembered be all the brethren strangers journeying [Q. 26, fol. 3 a] in the way of the crucifixion with our Lord; and may we be aided by their prayers.

In truth, O brothers, as a ship [cometh] to the haven, which driven by the billows hopes for the quiet and peaceful haven, so the last line [cometh] to the writer.

Blessed be God forever, and praised be his name for generation of generations.

Blessed be the honor of the Lord from his place forever.

Whose loves not the Lord Jesus Christ, let him be accursed.

The four long lines or dashes, separating the last few paragraphs, in the foregoing text and translation, represent ornamental lines.

This colophon shows the book to have been written A.D. 1206. A few other dates, giving a partial history of the codex, occur in notes on the fly leaves. Most of these notes are rather hard—some very hard—to decipher; and I may have made some mistakes. I give them, however.

The first occurs on the second page of the first fly-leaf after the colophon, written in a rather hasty hand. I give it line for line:

mandalphinesphinesphine His bridge sides -

حده الله حز الم حضه بسا أه وبرا الله عدم عدم حدورا منا بعدد المحدد محدد المعدد عدم مالحدا محدد عدم مالحدا محدد المعدد ال

In English: The seller of this book of the New Testament am I, the weak Rabban Saulaqà, who brought it from the holy convent of Mar Sergius, by commandment of our Lord Jesus Christ, to the holy convent of Mar Ezekiel His prayer [be] within the faithful for the admirable monk and admirable director Rabban Abu Neşir, who is today the director of the convent itself mentioned. Its second letter between me and him, with a rejoicing heart, from all my heart and mind. There is no man whatsoever, living or dead, that is his (or, its) master with him in this matter of the transaction (lit, word). God [is] the deliverer of power, heaven, and earth. I the weak servant of Jesus (or, 'Ebed Yeshu,' or 'Odisho'), bishop of the monastery of the patriarchal cell, at the beginning of the month Adar and in the year 1627 of the Greeks, at the commandment of [the patriarchal cell?] and between him and me. And to God be the glory. Amen.

The date here given answers to March 1st. A.D. 1316. In the seventh line,  $11^{\circ}$  case is plainly written, but the first case is obviously an error for case, and I have translated it with this correction. At the end of the second line,  $12^{\circ}$  is written with the contraction for  $12^{\circ}$ , and seems to be an addition after  $case 2^{\circ}$ , was written and left. I have translated as if the last 1 were an error for case a. If the last character is no part of the writing, then the rendering is who am from the holy convent, etc. The last four lines seem to be the attestation of the bishop, since 'Rabban,' above, hardly applies to an office of that high grade.

Lest some future peruser of the manuscript should be misled in attempting to decipher this note. I will state that between its right-hand edge and the edge of the leaf is written another note, sometimes projecting between the lines of the one here given, and sometimes seeming a part of it. But it is in a later, coarser, quite different hand, and reads as follows (marking the lines by a perpendicular stroke):

مرحم مع مع المعلم المستلا عنه المعدد المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب

'These things then are enough for the weak from . . . Have mercy . . . Christ have mercy in the love of Jesus. Amen. Yea, Amen.' The words seem to be a late appendage to a treatise written on the fly-leaves, to be mentioned farther on; since they are written directly at its close.

The matter of the above note seems to imply that another note, undated, is earlier; though nothing in its style of writing gives any secure indication of its age. It is written twice, though only once in full:

اسده سردا دوخود سورست مرحود عدد مد الما درات ده مد مدب علملما مدم ددادا

'It is the New [Testament] of [the convent of] Mar Sergius and of Mar Bacchus. Whoever steals it, a curse be upon him.'

(The next date in order, A.D. 1379, will be spoken of further on, since it occurs at the end of the treatise above referred to.)

The next legible note is as follows:

The word Li2 in the seventh line appears to be the same as the 25 in Brit. Mus. MS. Rich 7169, fol. 249 where are mentioned 250 tangae of pure silver.' (See Rosen and Forshall's Cat., p. 37, where a foot-note defines it as 'Monetae species apid Persas,' and refers to 'Meninski, t. i. col. 1436.' In English the note reads:

The prosperous brother, the late priest, the excellent monk, the blessed cenobite, Rabban 'Ausha[na], from the holy convent of Mar Sergius, was diligent and acquired this book of life [i, e, salvation], rescuing it and taking it from the hated [or, inimical] Moguls, and giving them the sum of five tange: a useful service that breaks down pride. And this remembrance was written in the year 1738 of the Greeks. And to God be the glory.

This date answers to A.D. 1427.

Another very old note, written in green ink, but now almost wholly obliterated, gave a date in the era of the Greeks, which is wholly gone. It speaks of some one's having bought it in the year —— of the Greeks, appears to pray for blessing on the owner and the reader, declares that no man whatsoever [except —— ?] has a right to lay his hand upon it, begs somebody's prayers, and ends with 'yea and amen.'

Another note, in verse, is as follows:

بعد معدما علم صبّر بعضمه بعنها دندما سهما بعمها عبّر بعضه بناه بعدما عبر بعدما عبر بعدم محمّد العرب محمد بعدم محمد بعدم محمد بعدم محمد بعدم محمد بعدما محمد بعدما محمد بعدما محمد بعدما محمد بعدم محمد العدم العدم محمد العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العدم العد

Reading this effusion by columns, it may be translated thus:

There looked in this book and gazed The sinner who by family and generation [is] Hananyeshu [Hananisho] Sialà, who hoped That in the day of judgment he would be free;

Who by the grace of the Lord [is] the doorkeeper Of Târon and of Rûstaqa. Written In the year 1894 of Javan: and to Jah [Be] continued praise from all

Created beings, Amen.

The date answers to A. D. 1583. Târon is a place mentioned in Bar Ebraya's Chronicle (ed. Bruns and Kirsch. p. 163). Rûstaqa is probably that near Lake Oroomiah.

From all these notes together with the colophon to the New Testament, the early history of the manuscript is pretty clear. It was written A. D. 1206, in the convent of Mar Michael, at Mosul, by Mark, a monk of the convent of partial in the convent of Mar Sergius and Mar Bacchus. Rabban Saulaqà of the convent of Mar Sergius sold it to Rabban Abu Nesir, rector of the convent of Mar Sergius sold it to Rabban Abu Nesir, rector of the convent of Mar Ezekiel, A. D. 1316. The "tradition" on the fly-leaves (to be mentioned next) was written A. D. 1329. Some time before (or possibly in) A. D. 1427, Rabban "Aushana of the convent of Mar Sergius redeemed it from the predatory Moguls, who had captured it. Hananyeshu (Chananisho) appears to have owned the book in A. D. 1583. Its later history is unknown, except that its recent owner, Kasha "Aushana, purchased it some years ago from a monastery church in Kochanes, in the mountain region of the Nestorians.

The most interesting matter of the fly-leaves, however, is a Syriac composition of the sort of which a Greek specimen is to be seen in the addenda to the Chronicon Paschale in Migne's Patrologia Græca, vol. 92, col. 1060 etc., ascribed to Dorotheus or Epiphanius. (See also my account of a Greek Hagiologic Manuscript in the Philadelphia Library, in these Proceedings for May, 1886.) It is a Tradition respecting the lives of the Apostles and of the Seventy disciples, and occupies four pages on the fly-leaves preceding the New Testament, with three and one third pages after the end of the New Testament. The scribe attributes it to Eusebius. So far as I know, this text is unique.

The writing began with an imitation of the oldest Estrangela, but, as the scribe either became fatigued or forgot himself, he gradually settled into the Nestorian script of his time. The writing is much defaced, and in nearly every line are portions exceedingly difficult to decipher. I give the whole text, line for line, underscoring the words written in red. The points, which originally were pretty fully supplied, are much defaced; and generally no attempt is made to reproduce them here.

Elsewhere in the Syriac literature I find mentioned only two manuscript compositions which seem to have any near resemblance to this. See Wright's Catalogue of Brit. Mus. MSS., 792 and 998. The first, in B. M. Addit. 14,601, has a treatise on "When and how the Apostles suffered death,"

## المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرادة المرا

with another immediately following "On the Seventy-two Disciples and the False Apostles in their time." The other, in B. M. Addit. 17,193, contains a treatise "Showing how the Apostles and the seventy disciples were sent forth, where they taught, and where they died."

عدم أسما بمعطل والمعلل الهندوة عث سو على هشمسًا، والمعلل علاصلم -والمعلل عنماناً . The title of the first seems to accord better with the Greek compositions; the latter, with our present one. The manuscript in which the latter occurs is a collection of various sorts, bearing date A. D. 874.\*

## 

وحدد المعنى المستمس عشابًا واعدب ده کے دوروں وکے معنی کے معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ کا معنی وہ ک ومكسل عرسما وك وصحك ومكسل كانكس ومقحم ايس معدد حد اشدكم الما حد وعدم المدمس المار في مصلا وتعمُّك ، الله المعمك أعزا مأنينينا خدمره وعدا مة خردا مرضدا بعدم ا بعد معنّ المعاد ومعنّ المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد صوا مُقَدّاً سوا . 20 من الاصوب المصدرا موسهمتا . مع دعد حدم مع د المعدد ، المعدد معدد معدد معدد 10 منع . وروعه المزور فعيدا . وعلم علم عدا وعصص وعم بتوسع إنها مسا سوانها لعمدا معد بمُسامِّع الله عدا معداً معداً معداً معداً معداً معداً عدم دا محمد منسل ادارست المالية المالية معدد نَامًا المعمد عن عصلها وأحدث الم 15 اعزا حاسما كمعرص مصدفع احدرت كفيَّعدت : الله من لمونوس معنى ومبل كل المعدس.

<sup>\*</sup> The third composition in this MS, deserves more attention than it has received. It contains the *Pericope de Adultera* John viii 3-11. It is said to be in a certain copy of the Gospels belonging to a certain bishop, but not found in other copies, and begins. On a certain day [lit. on one of the days] as Jesus was teaching, they brought to him a woman who was found pregnant by adultery, etc

عمد المحدد المح

عصم الدل يمن بال العد لم مصوما عامسدس. عصوب عصوب عصوب عصوب عصوب عصوب الدار عامست . وبطايعها بحد بادار كسايا

امنو المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه مناه المناه والاعتمار حاسم حمية بعد المحمد 
عدد مده المحمد المحمد المحمد عدد المحمد الم

واخطر أوم خصرت وخطما ووالموال وعره مروهما وحده . وأدفرت حسن حقيرة وقعه عاودة عبركما عدومه وعمسا هده . عدم أدبيك منها ص أوف صرمد المعمد من مدي المعلم المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المع اجر حفيد معرف فعير ، مد حرما كهده ... وصده والكسم عالممدما بعمسمما عزده كمد ص خملوه المدمس أدة عنها بالعُمِّز ، ما اعزا حانطُنما يُسدد وعانبُهم وعصْمَرُعُو حجرُندر وفعره وفي من بسا معدست المداع منى إمعه وه و المراب منظم والمناها ، والمناهم عنولا وعدا عانصندما سهورا عن منعوف وه وانعد كرب ووصد كدرماج] عنے اورمضر استوری کوا عنے مصلیا وسوورا الله عگم وعاً لهذا وعادة والما والدار عادة والمداد عن والمصور معدد ادم سيلا الدوس دوا . مع محدا وأعزيد . مدا الدوم اوق معكمية وعوني وعروبهما وعست وعملمني . وعدا خردا حمدون وعد وادمعر . محورا وخمكوندا وكي معودها الدوهد كوا ، وفي معيدا ويم ، الا المد

ادم معمدا المعدد عنور المعدد من من من من المعدد عدم المعدد المعدد عدم المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد ا

- وادا حَيَّنِهِ وَيُونِ وعلا عَدْ نَوْدا وَيُونِ عَنْ وَالْعَا مِنْ مُونِ وَعَدُّونِهِ مِنْ وَعَمُّ لِمِعْدِ م وادا حَيَّنِهِ وَيُونِ وعلا عَدْ نَوْدا وَيُونِ عَنْ وَالْعَامِ مِنْ وَالْعَامِ مِنْ وَالْعَامِ مِنْ وَالْعَامِ اسحه وضنى عم صَدُّمَا مِنْ مَا نَمْدُورِهِ عَنْ عَادَهُ عَادَهُ مَا وَلَا عَبُوا عَبُوا عَبُوا عَبُوا عَبُوا عَبُوا عَبُوا عَدْ وَيُعْدِه وَيُعْدِه وَيُعْدِه وَيُعْدِه وَيُعْدِه وَيُعْدِه وَيُعْدِه وَيُعْدِه وَيُعْدِه وَيُعْدِه وَيُعْدِه وَيُعْدِه وَيُعْدِه وَيُعْدِه وَيُعْدِه وَيُعْدِه وَيُعْدِه وَيُعْدِه وَيُعْدِه وَيُعْدِه وَيُعْدِه وَيُعْدِه وَيُعْدِه وَيُعْدِه وَيُعْدِه وَيُعْدِه وَيُعْدِه وَيُعْدِه وَيُعْدِه وَيُعْدِه وَيُعْدِه وَيُعْدِه وَيُعْدِه وَيُعْدِه وَيُعْدِه وَيُعْدِه وَيُعْدِه وَيُعْدِه وَيُعْدِه وَيُعْدِه وَيُعْدِه وَيْدُونِه وَيُعْدِه وَيْعِد وَيُعْدِه وَيْعِد وَيْعِد وَيْعِد وَيْعَامِه وَيْعُود وَيْعِد وَيْعُود وَيْعِد  وَيْعِد  - مصلح منتصولاً من مصياً بخد المدومة على الله من الله منتصب الما الله المنتسوم عين على المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسوم المنتسو

عنهذا بعث عالم المرابعة والموس عنه المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المناسعة المن

روم المنظم المن

معند، مد مدا " دارعت عند، مدروس مدر المناها المام مدروس المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام المام الم

منيع لنتجد اعمدا وغد، مع يُعمد ويدعهدور. المنت عبد: الوا معدلدا كالتنافيد وللدور. المدند المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدارك المدار

- سمسه المراجعة عنده الله المراجعة عنده المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجع

-ده احسدها دخدزه بخبدا داهده دهده المدهد وهده وحده وحده المده المدهد المنا حده وحده وحده وحده المدهد المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا

سخزه المحمور عدم في الماليم خرهد المرادة والا المؤسفة سوفردا من عددي والحمود والمعمود معدد المرادة والمعمود المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد العموا والمعمود المحمد 
طلمزا نطر وحدا ملا مخسرت وده"

صناها كموطا ببوصوله منمصطب كوعا اهما

ادر حسل الدك من حصورد. فندر اسمة بعنوم دبعندا.

المحكون على مستوى معنواً عبداله . ومن معوزا علامسلو
- مما المحكا مسموا عني سوزوى بثلا بنونده علاها ولا معنوا علامه المحكود عنومه المحكود عنومه المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المحكود المح

ال محمد الحيد عبده هدونك كره حدد سكتا الهداد ماهم حدد المحمد المدهد ماهم المدهد المدهد ماهم المدهد المدهد المدهد عبده عبده المدهد المدهد عبده المدهد عبده المدهد المدهد عبده المدهد عبده المدهد عبده المدهد عبده المدهد عبده المدهد عبده المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد المدهد

115 بسون الاعلام كرسون مصابه معدد برعا عر عدم عدم المعرف المعالم مساوس به المعامل وعدم المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل المعام

10m 2000 | 1000 1000 | 1000 1000 [MS. fol. 253h.

عدمكمن كمكتسا عاوزمكم وعوب عدد واعصر

ا تدلماً عم عدر عدد المدوم المراسط عداقا

معنده عاملا عم عننهم عصوت ١٤٠٨ اعملا معدد

lxxvi American Oriental Society's Proceedings, Oct. 1888.

عزه بمكموط هاه اقسموها هاه نمشر، مع استهده مرا مراهد مرا مرا منتها استهدات محمر المراهد مداقا ماد عمر المراهد مداقا ماد عمر المراهد مداقا ماد عمر

... نظم طرحه عسيد ومثانته بحمن وصدن وانعصر (۱) حسمتي عرابط بحمن عابيطًا وعمدن ومندن العمن عمريا ونصح

مده والاعصم عدما عصمه الكمام علادة بعدلهما بالأمام والمدرب صمعنا عصمهاله بدلا مد

وروا لحدا عن محمد المناهم عرضتهما والسعم المناهم المنا

المنافعة عدد معدد المحدد المح

سمزیدامه بعدداه مده جده مدیریات ۱۹۵ سخت عدد آرات مدی بعدد بعدداه مده حدد آرات مدی بعدد

وعدة عدم والاعصر وُوعدًا وحما لاحمد

اسهموشوی نینمنز عاشوراً وعده مندن واندویرا اوش سامت نینمنز عاشوراً اوران اوران اوران اوران اوران مندن اوش سامت المحمد منزی حد منابه وال سام نینمند محمد ماهند ماهند ماهند منزد منتخدد اسمن اوران منتخدد

«رحلم وعنصمندا إنسنم لمصمود

المناع بألما بإسلام المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة المناعدة

مع عنها عنفة المعنية عبدًا عملًا عمل

<sup>\*</sup>This line is almost hopelessly obliterated, and the first and the last words are the only ones I teel sure of.

صَعْرُفُوكُمُوسُ وَعِنْ فَنَمَا وَإِنْ فَيُعَالِ " يَعَمُّنَا--إنس عضم حاً عقوس مصن مادء-حصر منمُ إِلَى عبر مندخصر حكَّفهُ ادعيد صحمدا وه والمن مسلموت مسلمية عُنوع صَنفها وعَدُمُما الا حندم واعرا عض وحددم عم صفرا حهاندا بعددما خروزها سنعده عسطا السه مسمس -فيهزه مر مدمنطوب عامدمن عنه احديد حستهدا وإخا دخص عدهدها ٥٥ منده والاعصر اوطيقت دكمنو عصديميا معن مده دادعها غاسه مع عظمها عظمها مرًاهما عانمانا ردوا مسهدانه عدمه عدمه المربع مجمع والمحمد المرامع معملات كله الدا ومُحمِّدا مدركمون عدة إ مدن منده والدعمود كما عر كالمُكْمِنْ عَقْلِمُوسُ الأعلامُ". عنى فرضوس لمعَلَيْمِوْدُسُ 175 مر مدكمن حيضرف الانسز كنتب مسل عدارهنات عر طحوال حدالًون وعدمور مره الدر حسمته إدهديمه ممعده محداديما عيد الدر والمموس موفوعا أفؤملا عكمو عرمي

وصم محمد والأعصر

الله: 180 محمد عديد الله: 180 الله: 180 الله: 180 الله: 180 الله: 180 الله: 180 الله: 180 الله: 180 محمد موسلا الله: 180 محمد المحمد ا

At the end of line 117 there is an asterisk calling attention to a marginal note, which note is given twice, with a little variation: once in the side margin, the other time at the foot. At the foot, it is

Or, in English: 'And the rest, see after the New [Testament]: 'And the rest, see the end.... I finish there.' The note refers, of course, simply to the continuance of the matter on the fly-leaves at the end of the book.

The following is a translation of the "Tradition:"

[Relying] on the strength of our Lord Jesus Christ, we begin to write the history of the Manthrané of Eusebius of Casarea, which are related by him concerning the origins and concerning the births and the deaths of the Holy Apostles. Know therefore that the Apostles are twelve, and seventy.

Simeon, in the first place, the chief of the Apostles, was from Beth-saida, of the tribe of Naphtali. This one, then, preached in Antioch first, and built therein a church, the first of all churches, which was in the house of Qaşiânê (Cassianus), him whose son, who was one year old, he restored to life. And there the disciples were called Christians. And from there he went up to Rome, and was there twenty and seven years. And the wicked Nero crucified him, in the year three hundred and seventy and six of the Greeks [A. D. 65].

Andrew his brother preached in Scythia and Nicomedia and in Achaia, and built a church in Byzantia, and there he died and was buried

John the Evangelist also was from Beth-saida, of the tribe of Zebulun. This one preached in Asia first: and afterwards he was banished to the island of Patmos, by Tiberius Cesar; and then he went to Ephesus, and built there a church. And there he died and was buried.

And there went thither with him three disciples: \* Ignatius, he who afterwards became bishop in Antioch, and was thrown to the wild beasts at Rome: and Polycarpus, he who afterwards became bishop in Smyrna, and was consumed in the fire; John, he to whom he entrusted the priesthood and gift of the episcopate after him. He, now, having lived a very long time, died and was buried in Ephesus; and John the disciple of the Evangelist, he who became bishop in Ephesus, For he had commanded them that no one celebrated his obsequies should know his sepulchre; and there are two sepulchres in Ephesus, both that which is concealed, of the Evangelist himself, and another of John his disciple, who wrote the Revelation; for he said that from the mouth of the Evangelist he heard everything that he wrote.

James the brother of John preached in his city, Bethsaida, and in it he built a church. But Herod Agrippa killed him one year after the ascension of our Lord, and he was laid in Agar, a city of Marmaraiqê.

Philip also was from Bethsaida, of the tribe of Asher. preached in Phrygia and in Pamphylia and in Pisidia. And he built a church in Pisidia, and there he died and was buried. And he lived in

the apostleship twenty and seven years

Thomas was from Jerusalem, of the tribe of Judah. This one made disciples of the Parthians and the Medes and the Huns (Hûzâyê) and the Indians; and because he baptized the daughter of the king of the Indians, [the latter] pierced him with a spear, and he died. And they brought his body to Haran, and laid it in Edessa, the city blessed of Messiah God.

Matthew the Evangelist was from the city Nazareth, of the tribe of This one preached in Palestine, and in Tyre and in Sidon. And he went as far as to Gebo. . . . and he died and was laid in An-

tioch of Pisidia.

Bartholomew was from En-Dor, of the tribe of Issachar. This one preached in interior Armenia and in Ardasher and in Qatrabaul and in Darbizan and in Peruharman or [Feruharman]. And after he had lived thirty years in the apostleship, Rastach king of the Armenians crucified him, and he was buried in the church which he had built in Armenia.

Judah son of James, he who is called Thaddeus, which is Lebbeus, was from Jerusalem, of the tribe of Judah. This one [preached] in Lâd [i. e. Lud or Lydda] and m Antôridôs and in Ârôz. And he was

stoned in Arôz and there died and was buried.

Simeon the Zealot was from Galilee, of the tribe of Ephraim. This one was in Shemshat [i.e. Samosata] and in Paryan and in Zenugma and in Aleppo and in Qansherin. And he built a church in Qoros

(Cyrus), and there died and was buried.

Judas the betrayer was from Scarifita, of the tribe of Gad; but there are some who say that he was of the tribe of Dan, which was likened to a serpent, since like a serpent he devoured Our Lord. But there came in his stead Matthias, of the tribe of Reuben, and preached in Illyria and in Sicilia, and built a church in Sicilia, and there died and was buried.

James the son of Alphaeus was from Jordan, of the tribe of Menasseh. This one preached in Tadmor and in Circesium (Qarqesion) and in Callinicus. And he came to Batin of Sarôg and built there a church, and there died and was buried.

James the brother of Our Lord, since he made disciples of the Jews in Jerusalem, they threw him from the wing of the temple, and while his

<sup>\*</sup> I translate on the pretty certain assumption that the scribe has inadvertently transposed the last five words of l. 18 with the first three of 1 49.

life (lit. soul) was yet in him, a man [who was] a fuller smote him on his head with staves, and broke it in ; and afterwards they stoned him with stones.

John the Baptist was of the tribe of Levi; and Herod the tetrarch

killed him, and his body was laid in Sebastia.

Hanania, a disciple of the Baptist, made disciples in Damascus and in Arel, and he was killed by Pol the general of Aretos [Aretas?], and he

was laid in the church which he had built in Arêl.

Paul was from Tarsus, of the tribe of Benjamin, a Pharisee in his sect; and when he was baptized by Hanania he wrought many signs. And he made disciples of great cities, and endured and sustained no small peril for the sake of the name of Christ. And afterwards he went to Rome, to Peter: and when divisions were made of the world, the portion of the Gentiles came to Paul, but to Peter the people of the Jews. And they turned many to the truth of Christ. Nero commanded that both of them should die by a bitter death; but Simeon asked that he might be crucified with his head downwards, so that when crucified he might kiss the footsteps of his master. And when they were going out to be killed, they intrusted the imposition of hand of the priesthood to their disciples. Peter to Mark, and Paul to Luke. When then Peter was crucified and Paul was killed, and with them many of those who had been made disciples by them. Mark and Luke went out in the night and brought in their bodies to the city; but the head of Paul was lost among the slain and could not be found. And after much time a shepherd, passing at the place where the slain were buried, found the head of Paul, and carried it on the top of his staff, and put it at his sheepfold. And in the night he saw fire flaming above it. And he went and told the holy Xvstus, the bishop, and the clergy of the church, and they all understood that it was the head of the body of Paul. Xystus said to them. Let us make a watch and prayer all night, and let us bear the body and put the head to its feet; and if it turn [there?] and join the neck, it will be known that it is Paul's. And when they had thus done, the whole body turned itself and united itself to the head, just as if the vertebræ had never been severed. And those who saw wondered and praised God. From his calling, then, to the end of his life, were thirty and five years; thirty and one while he was going about in all places, and two in the prison of Cæsarea, and two at Rome. And he suffered martyrdom in the thirty and sixth year after the suffering of our Lord: and behold he is set in the honorable mansions of the kingdom; in Rome itself, in great honor: and in every year, on the nineteenth of Tammur, they celebrate the day of his commemoration.

Luke the physician, the Evangelist, was made a disciple first by Lazarus the brother of Mary and of Martha, and afterwards, when he had been baptized by Philip in the city Bervea, and when he was preaching in Alexandria, he was devoured by the sword at the bands of Choros a

judge of the emperor Tiberius: and there he was buried.

Mark the Evangelist preached in Rome, and there died and was buried. Addai was from Panias for Panis, and he preached in Edessa and Mesopotamia, in the days of king Abgar. And he built a church in Edessa; and when Abgar died, Herod his son killed him at the fortress of Âgêl, and his body was removed and afterwards went to Rome.

Aggai was his disciple: at first he wrought the silks of Abgar; and

he was made a disciple.

Thaddai his father [was] after him in Edessa, but Herod killed him

also, and he was laid in Edessa.

Zaccheus the publican, and 'Alisa or Elyasa), whom indeed he raised to life, when they were preaching at the mount of Hôrôn, both of them were slain together.

Simeon the leper, while he was making disciples in Ramtha, the Jews

smote him, and he died.

Joseph the counsellor made disciples in Galilee and in the Ten Cities

Decapolish, and was buried in his village Raintha.

Nicodemus the Pharisce, who was a friend of the Christ and received him, was made a disciple by the apostles in Jerusalem, and there he died and was buried.

Nathaniel, when he was making disciples in the mount of Hôrôn, was stoned with stones.

Simeon the Cyrenean, when he was making disciples in the island of Chios, was killed.

Simeon the son of Cleopas was bishop in Jerusalem; and when he was a hundred years old. Increass [? Irenaeus] the chiliarch crucified him.

Stephen the martyr in Jerusalem was stoned with stones, and was

laid in his garden in the village Caphargamlâ.

Mark who is called John made disciples in Nubia and in Anzîanzô. And he built a church in Auzianzô. [and] there he died and was buried. Cephas whom Paul makes mantion of [thus:].... baptize\*... in

Cephas whom Paul makes mention of [thus:] . . . . baptize\*...in thee, made disciples in Hames [Emesa] and in Narthôn; and he died and was buried in Hames.

Barnabas made disciples in Italy and in Qura, and he died and was buried in Samos.

Titus made disciples in Crete, and there died and was buried.

Sosthenes made disciples in the region of Pontus of Asia, and he was thrown into the sea at the command of Jonah who was the prophet.

Qrisqos [Cresceus] made discuples in Dalmatia, and was imprisoned in Alexandria, and there died and was burned.

Justus made disciples in Samaria [or, among the Samaritans] and in Cæsarea; and he died and was buried in Cæsarea.

Andronicus made disciples in Illyricum, and there died and was buried.

Riffus, when he was making disciples in Zeugmia the place of [or,

among] the Zeugians, they killed him.

Patrobus made disciples among the Oalkadonians for, in Chalcedon],

and there died and was buried.

Hermas the shepherd [or paster] made disciples in Antioch, and there died and was buried.

Syncretus made disciples in the place of the Hôziyê [Huns], and there died and was buried.

Narcissus made disciples in Alàdà, and there died and was buried.

Aristobulus made disciples in Isauria, and there died and was buried. One simus was a servant of Philemon, and made his escape from him, and betook himself to Paul, and was a prisoner; wherefore he named him 'my son, whom I have begotten in my bonds,'‡ for this one [who was begotten a believer,] he kissed him.

Apelles the elect was burned in the fire by Espargelios (Spergilius?)

the judge of Gaigra.

Olympiada and E[u]stachius and Apollo [or, Apelles] were confined in prison in Tarsus, and there they died.

Junia [Junias? or Junius?] was arrested in Samos, and there was killed.

- \*A part of the word as obliterated, so that its etymological form cannot be ascertained; and after the next word a construction that the fext refers to a marginal note which has wholly perished so that the sense cannot be arrived at. It seems that the allusion is that in 1 Corinthians, i. and ni. the scribe supposing that the Cephas there mentioned is not Smoon Poter.
- † It seems that there must be an omission here. Probably the reading was 'at the command of \_\_\_\_\_\_, after the manner of him who was Jonah the prophet.'
- ‡ Quoted from the Pest ato Plalemon 10 § The reading is very obscure and uncertain for this line. I feel sure only of the first and the last words

Theocritus, when he was making disciples in Ilios, died and was

Mitellus, when he was making disciples of the barbarians, was killed. Niger made disciples at Antioch, and there died and was buried.

Lucius they dragged after a horse, and thus be ended his life.

Alexander, among the Hercymans, they cast him into a pit, and he died.

Maliôs, when he was making disciples in Rhodes, was thrown into the sea and was drowned.

Silvanus and Herodion, when they were preaching in 'Acco, were killed.

Silas made disciples in Sarapolios, and there died and was buried.

Timotheos made disciples in Ephesus, and there died and was buried.

Meshâêl, when he was making disciples in 'Acco, was killed.

The Eunuch whom Philip baptized, the officer of Candace, queen of the Cushites, went to Cush and preached there, and afterwards, when he was preaching in the island that is called Parpracla, was strangled with a cord.

Jason and Sosipater, when they were making disciples in Aulamiôs,

were there east to the wild beasts.

Demas made disciples in Thessalonica, and there died and was buried.

Eumiôs made disciples in Melitene, and there died and was buried. Tharsus, when he was making disciples in Laodicea, they east him

into a furnace of fire. Bistoriôs made disciples in the island Cos, and there died and was

Abraham and Qostos [Custos] went to the region of the Cushites and

[made disciples there ?], and there died and were buried.

Lucas, when he made disciples in Panios, was killed by Parmos. Nîqânêtîrôs, when he made disciples in Tiberias, was sawn in twain. John and Theodore, when they were preaching in the theatre of Ba eldebak [Baalbeker], they threw them to the wild beasts.

Euxention and Simeon, the hyparch Methalius killed them in Byzan-

١.

Ephraim made disciples in Daisan, and there he died and was buried.

James was killed in Corinth.

Justus made disciples in Nicomedia, and there died and was buried.

End of the tradition concerning the Apostles, the Twelve and the Seventy, which were spoken of by Eusebius of Caesarea according as he was able and attained. [I pray] that we may speak comfortably to them, that we may be joined with them. Amen.

This writing was concluded and ended on the day of Sunday whose · ûnîtha is · Holy Spirit, in the name of the Lord, in the year 1690 of

the kingdom of the Greeks.

This date answers to A.D. 1379.

Besides the foot-notes given in connection with the text of this Tradition, it may be added that a small number of omissions in the text are supplied in the margin a prima wane, but I have not thought it worth while to note each case separately. Nor is it needful to add remarks on the pointing, which is sometimes rather singular, as in the case of Lecas. Rome. In several other proper names the plural points are used where they seem wrong, or else leave in doubt either the close and exact meaning of the word, or its definition as a part of speech.

This composition differs entirely from all the Greek ones I am acquainted with, though it contains much matter, and even sundry expressions, that occur in the Greek parallel writings. I am not sufficiently familiar with the legends of the saints to know exactly where to look for its origin.

At the end of the colophon of the New Testament are three notes, which should be recorded for the sake of completeness, though, while they give owners name, they give no date. The first two, of four lines each, are by the same hand; the other is of ten lines, and much later than the other:

عمى خردا داخنية عنية عنها « عرصا الله معددا على ألما سُمَّ حمد عمر خردا الله عنها « عرصا الله عندا مرسودا مدودا م

God [is] faithful, and is not evil, [but] righteous and upright. Thou art Elas: and he said. Thou art not a prophet: and what dost thou say of thyself:—I say, I am a voice that crieth to all sinners, and when they are made alive [i. e. saved], amidst much praise to him let also his mercies be upon me.

O God, to thee I call, and from thee I ask mercies. Strengthen me in this time that I may speak because of [me] a useless one. Creator, also Maker and Former, and again Commandment-giver; Maker and the One not made.

<sup>†</sup> An abbreviation for anaica", but not marked as such.

<sup>‡</sup> These words in parenthesis were omitted, and added in the margin.

وستا محمد معدد مربر به أو عُدا المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد المعد

Priest George (and priest Joseph) the sensible bought this book of the life-giving gospel from a priest named John of Båshå, with the labor of himself, and of his wife like hunself, that he might read in it himself as well as whosoever [else] might wish, as long as he is in this life. And then afterwards, if anyone seek to read in it, or to labor [in copying] from it, let neither his brethren nor his kinsmen keep any one from it, but [let it be] so also with everyone. And everyone who shall put abuse upon it, and transgress this fair regulation (equal), let him be under the curse of the three hundred synodical fathers. Yea and Amen.

24. The Babylonian Caduceus; by Rev. Dr. Wm. Hayes Ward, of New York City.

The multitude of figures of men and gods upon the Oriental sealcylinders, and of the other emblems and objects represented, require a great deal of study for their identification and explanation labor has attracted no scholar of Babylonian antiquities except Menant: for we must put aside as entirely futile the earlier studies of Lagard. Scholars who can read texts find too much to do in this more immediately fruitful field to take much time for these objects, although Lenormant and Pinches have given some incidental attention to them; and George Smith made the capital discovery of the conflicts of Gisdubar and Heabani with wild beasts. Unfortunately for this study, the inscriptions upon the cylinders seem to have no relation to the objects figured. They are generally the mere record of ownership and filiation, with the name of the patron-deity. But it is strange that the patron-deity is not much more apt to be figured on the cylinder than any other deity. It is assumed that everybody knows who or what the objects figured are, and that an interpretation is quite unnecessary Mr. Pinches has called attention to one late cylinder on which the signs for 'god' and 'man' have been put beside the figures, to designate what they are.

AND PARTY OF THE RESIDENCE

I have myself in earlier papers before this Society offered explanations of some of the groups seen on the cylinders. The present paper has to do not with the human or divine figures, but with a single emblem frequently found alone, and often held in the hands of a deity. I ask to it the attention of those who are more students of the mythological texts than I am, and who will be able to connect it with the inscriptions. If it can be thus connected with any object mentioned in these mythological texts, it will probably identify two of the gods figured on the seals.

This object has an upright stem, or handle, by which it can be held. Near the top, sometimes at the top, a branch comes out on each side, curves down slightly, then rises parallel with the stem, and then bends out. It might be supposed to be the stem of a plant, with a flower branching out each side. Menant, in his description of the cylinders in the collection of De Clercq, calls it sometimes a "scepter," sometimes a "trident," sometimes "an unknown object, perhaps a candelabrum," and sometimes "without doubt a candelabrum."

This object is found only on the Babylonian seals of the first empire. It does not appear on the Assyrian seals, the Syrian or Hittite, the Cypriote, the Phenician, the Persian, or the later Babylonian.

A careful study of this emblem, in its best examples, shows that the two branches are two serpents, rising from the stem with imperfect bodies and heads thrown outward. The central stem sometimes rises between the two serpents, giving the emblem the general form of a trident, and sometimes it does not, giving it the form of a bident; but when once the serpentine character has been recognized, it will be clear to any one, I think, that we have here an old Babylonian caduceus, less graceful, perhaps, than the twining caduceus of Hermes, but of precisely the same character.

The serpentine character of this trident-like object is discovered by comparing it with the single serpent, not intrequently figured in an upright position on the ancient cylinders. I do not refer to those rarer waving upright serpents of which a famous example is on the cylinder (Menant, Pierres Graves, pl. III., fig. 5, which, I still think, notwithstanding Menant's contrary opinion, represents the Chaldean version of the temptation of Adam and Eve. I refer rather to such stiff, conventional forms of the serpent as appear in De Clercq's Catalogue Raisonné, figs. 131, 160, 170, 230; Cullimore, Oriental Cylinders, figs. 31, 76, 124. 125; and Lajard, Culte de Mithra, xv. 9; xxxiii. 3; and xxxv. 5. Of these cases, one is remarkable, Laj. xv. 9, where the upright serpent forms one, perhaps two, of the seven small figures whose number suggests Cabiric relations. An even more interesting case is the almost unique one, and perhaps the oldest one, found on the cylinder of Dungi, about 2500 B. C., in which the god carries the serpent as a rod over his shoulder. (See Pinches, Babylonian and Assyrian Cylinder Seals, Pl. I., fig. 3.) That this represents a single serpent I suppose no one could doubt who has carefully examined the photo-lithographs in De Clercq's Catalogue Raisonné, or, better, the originals. This single serpent makes clear to us the double serpent, which I have called the Babylonian caduceus. It is formed by simply duplicating the single serpent, putting the two symmetrically opposite each other on the single stem or staff. The stem is usually crossed by numerous diagonal lines, which

sometimes become very pronounced, and the meaning of which is not clear, though it might be conjectured to come from the twining of the two bodies. Between the two serpents' heads the stem often rises, as has been said, into a trident shape, and is tipped at times with an ornament like a vase. Examples are found in De Clercq, Cat. Rais., figs. 68, 107, 132, 160, 179, 179, 234; Lajard, Culte de Mithra, xxxvii, 4 (where the lower end also has the double serpents); Cullimore, Or, Cyl., fig. 31.

That this caduceus, so often appearing alone, is the emblem of some god, I do not question. This, which was antecedently probable, is confirmed by the fact that it is sometimes held in the hand of a god. I have mentioned that on the seal of Dungi the god holds a single serpent-rod in his hand. Another cylinder in my possession shows the god Shamash holding a single serpent-rod. But it is also interesting to observe that on as many as half-a-dozen cylinders this same Shamash, with one naked leg advanced and the foot litted, holds the double serpent, or caduceus. Examples are De Clercq, Cat. Rais., figs. 213, 239; Cullimore, Or. Cyl., fig. 56; and on no less than three belonging to the Metropolitan Museum. So far as I know, there is no clear case in which any male god except this Shamash holds the caduceus.

It is, however, the emblem generally held by the goddess identified by Menant with the great Ishtar of Erech. While there is no special evidence, so far as I know, that proves this to be Ishtar, it is a very likely identification. Illustrations of this goddess, with a long robe, one leg naked and advanced, with an object like a quiver using above each shoulder, with the face in front view, like Gisdubar and Heabani, and not in profile, as is the case with all other gods, and carrying the caduceus, may be found in De Clercq, Cat. Rais., tig. 236; Lajard, Culte de Mithra, XEXVI, 2, 7; XXXIX 5; Cullimore, Or. Cyl., tig. 55; Menant, Parries Grav'es, Pl. iv, 6, and figs, 95, 99, 102; besides others in the Metropolitan Museum and not yet published.

Whether the caduceus of Hermes has any relation with the Babylonian caduceus borne by the sun-god Shamash and Ishtar or Venus, I cannot determine. The identity of the Greek and the Babylonian emblems is very remarkable; and yet I believe that the caduceus of Mercury is generally regarded as either a wishing-rod or a herald's staff, with neither of which the scripents have any special connection. Certainly Hermes shows as little Oriental character as any of the Greek gods. I believe that the Greek Hermes has not, like Mercury of the Romans, a planetary relationship, and this does not stand in the way of his borrowing his emblem from an eastern sun-god. If it would be rash to make the Babylonian caduceus the origin of the Greek caduceus, it would be equally so to connect with it the scripent-rod of Moses, which was a wishing-rod also.

The key to the meaning of the double serpent as an emblem is in the single serpent, which is earlier, and which must represent some object in the Babyloman mythology. The double serpent, or caduceus, is simply the single one-sided serpent drawn symmetrically, in accordance with the archaic Chaldean taste, which required symmetry in the art at the expense of truth. Hlustrations are numerous, even in the oldest

cylinders. This single conventional serpent is probably related to Tiamat. It is true that George Smith has taught us to see Tiamat represented in the form of a horrible composite dragon, pursued by Marduk with his This is doubtless correct, but it has not been noticed that the cylinders on which George Smith relied, and which are figured in his Chaldean Account of Genesis, as representing the conflict of Bel and the Dragon, are clearly Assyrian, although he calls them Babylonian. But this scene, common in Assyrian cylinders, does not appear, so far as I know, on the earlier Babylonian seals. This is remarkable, inasmuch as the story of the conflict between Bel Merodach and the dragon Tiamat must be of Babylonian, and probably Akkadian, origin. One cylinder, found by me in the possession of Dr. Williams of New Haven, and copied by Professor Savce in his edition of Smith's Chaldean Account of Genesis, p. 90, has substantially the same scene as the common Assyrian scene of Merodach and Tiamat; but instead of the dragon, this precious cylinder has the serpent rapidly pursued by the god. With the serpent on this seal, which I have not seen for some years, but which, I am now inclined to think, on account of its border lines, cannot be old Babylonian, as well as with the serpent on the cylinder supposed to represent the temptation of the first man and woman. I would identify the conventional single or double serpent which I have been considering. This serpent often has peculiarities which are not those of a single serpent. There are sometimes protuberances like horns on the top of its head, or even on its body. It is a serpent, but a peculiar and mythical serpent, the story of which is not fully recovered, but which may well be the original form of the personification of disorder and ruin, Tiamat, I am not sure but De la Couperie might find in this dragon-serpent another evidence of the derivation of the Chinese civilization from the ancient Babylonians.

I am not unaware of the frequency with which the serpent is mentioned in the Babylonian mythological writings. I have not, however, attempted to find this single serpent, or this two-headed serpent, in the mythological inscriptions. This fruitful field for research I leave for others, who may be able to throw further light on the subject.

## 25. $\Lambda$ Babylonian Cylindrical Object; by Rev. Dr. Ward.

This object was found in a mound near Urumia. Persia, and has just been secured for the Metropolitan Museum. It is a cylinder of alabaster, with thin walls, and nearly as large around as an ordinary tumbler, and a little higher. Its length is 94 millimeters, its diameter 59, and the thickness of the walls about six millimeters. There is at the bottom a border of alternate rectangles, such as represent hills, and a line of rectangles at the top. Between these borders is a series of figures in old Babylonian style. Two doors swing outward on their posts, and are held by bearded porters dressed in a short fringed garment. Between the gates is the sun-god Shamash, in his ordinary conventional form, with a long garment hanging down behind, and open in tront to expose the advancing leg, the foot of which is lifted on a low hill. In his right

hand he carries a club resting on his shoulder, and in his left he carries a weapon which has a blade, but is not notched, as this weapon usually is on the cylinders. Behind the left-hand porter stands Heabani, between two curious upright standards. Behind the right-hand porter a procession of three figures approaches the god: the first person perhaps a man; the second the goddess who frequently appears with both hands lifted in front and wearing a flounced dress, whom I call Aa, the wife of Shamash. The figures are all barefooted, and all wear a twohorned head-dress, unless it be the first of the three in the procession. whose head has been injured by corrosion. The whole object seems to have been covered with a black paint, large patches of which still remain. The special importance of this remarkable object is in the identification it gives of the god with his foot lifted. In a paper presented at the November meeting in 1887. I showed that the god figured on certain cylinders or connected with gates, and with his toot or hand resting on hills, is the God of the Sun, coming out of the gates of the east and literally rising on the mountains. I also ventured the conjecture that another very frequent representation of a god, with one leg advanced and with the foot resting on a stool, or protuberance, was the conventionalized form of this same sun-god. This new object proves the correctness of my conjecture, by giving us the latter conventional god, and connecting him with the two gates found with the other form.

26. On the dimensions of the Babylonian Ark; by Prof. Paul Haupt, of Johns Hopkins University, Baltimore, Md.

The following is an abstract of this paper, which will be published in full in the American Journal of Philology.

It is generally supposed that the vessel of the Babylonian Noah was 600 cubits long and 60 cubits wide and deep. A. H. Savce, for instance, translates in the new edition of George Smith's Chaldean Account of Genesis (London, 1880), p. 280, ll. 24-26; "The ship which thou shalt make, 600 cubits (shall be) its measure in length, 60 cubits the amount of its breadth and its height." It is true that the traces at the beginning of 1, 25 lend themselves very well to the ideogram for  $\partial_t \omega$ , the name of the number 600 in the Babylonian sexagesimal system; the number 60, however, in the following line finds no support in the original. But the dimensions of the depth and width are plainly given in Il. 55 and 56, which cannot mean anything but '10 gar or double rods'; that is, 120 U or half-cubits was the height of her sides (suggit igarát)sa), and likewise 120 half-cubits was her beam,' properly 'was the measure of the extent of her upper part or deck' anatoxiv kibir muscaisar. the group 10 gar, mistaken for the number 14 by Smith, Sayce, Lenormant, and nearly all Assyriologists except Opport, is really to be divided into the corner-wedge, the symbol for 10, and the character sa or gar, the ideogram of the double-quair = 12 half-cubits, is proved beyond all

doubt by the Babylonian duplicate of the text. There we find, just as in the Assyrian copies, the corner-wedge u=10, followed by  $\tilde{s}a$  or gar. Now in Assyrian u-gar might represent the number 14, but in Babylonian this is impossible, since the Babylonian form of  $\tilde{s}a$  or gar has but three wedges, and is accordingly never used for the number 4. As shown by one of the statues found by E. de Sarzec at Telloh, and now labelled in the Louvre as Architecte chaldeen, pent-être Gondéa comme constructeur, the Babylonian U or half-cubit was =27 centimeters. Accordingly, the vessel of  $\Sigma \sigma \sigma u^{\dagger} por$  was about 540 feet long, and 110 feet wide as well as deep. Judging from 1.76 of the cunciform account, it would seem that the Babylonian ark with full cargo drew 72 feet of water.

Some remarks were appended on Professor Edward Suess's striking explanation of the Biblical and cuneiform narratives of the Deluge from the geological point of view.

# 27. The Eclipse of the 7th year of Cambyses; by Prof. John A. Paine, Tarrytown, N. Y.

The number for August of the Babylonian and Oriental Record contains a communication from Mr. Theo. G. Pinches entitled "An Astronomical or Astrological Tablet from Babylon." This communication describes and translates a tablet taken from that large assortment of reliquiae in the British Museum, neglected because "unattractive, difficult to copy, still more difficult to read, and unpromising, even if it were likely that a satisfactory rendering could be obtained," yet here brought forward in the "opinion that it is of greater value than the majority of its class," and in the "hope that it might, perchance, when published, fall into thoroughly competent hands, and that a ray of light might be thrown into a very dark corner of Assyriology."

Mr. Pinches describes the text in question as inscribed on an oblong tablet of baked clay, about 4½ by 3 inches. The obverse has four columns of writing, mainly consisting of numbers, divided into about seventeen paragraphs or sections, separated from each other by ruled lines. The subject of this obverse is difficult to determine, but it begins with a line which formerly extended right across the tablet, of which, however, now only "The 7th year of Cambyses..." remains.

Fortunately, the reverse is almost perfect, and has twenty-two lines of writing, which extend across the whole tablet, and are not divided into columns but into six horizontal sections, of which the last is the most important. Each of these begins with the characters for šattu sibittu, seventh year.

The first paragraph refers to the star sag-me-gar or sag-we-gar, gen-erally read sak-me- $\tilde{s}a$ .

The second refers to the star dilbut or dilmu, with a mention not only of the 7th but of the 8th year of Cambyses.

The third refers to a star whose cuneiform name Mr. Pinches does not attempt to transliterate, dating the observation also from the 8th year.

The fourth refers to the star muštabārrū-mūtanu, mention being made of "Ab 12" in the 8th year, and "lyyar 9" in the 9th year, and in connection with the word "king."

The fifth pertains wholly to the 7th year, and refers in its seven lines to the stars gnt-tam, sag-me-gar, dilbut, and mustabarrú-mútanu.

In regard to the last paragraph and most important one of all, in his estimation, Mr. Pinches deserves to be quoted in full.

- "With the sixth paragraph we have something more interesting and certain: namely, a reference to two echipses of the moon, which took place in the 7th year of Cambyses. I give here a transcription and translation of the whole paragraph:
  - sattu sibittu. Du'uzu, mûsu irba-isrit, estin Sinipat kaspu şalmu ukin
  - 20. Sin antalu innadar sa işi irihi karnu ukîn
  - 21. Tebetu, mûsu irba-îsrit sanê bar kaspu şalmu ána núr iribi
  - 22. Sin antalu innadar sa manzazu u karnu ina libbi ukin
  - 19. '7th year, Tammuz, night 14. 14 hour darkness was caused;
  - An eclipse darkened Sin, which was partial, to the moon a horn it made.
  - 21. Tebet, night 14, 21 hours, darkness to the light of the moon:
  - An eclipse darkened Sin, which a station, and a horn in the midst caused.

The above interesting notice is of great value, not only for the statement as to the eclipses, but also on account of our having here for the first time the Assyrian word for 'moon' *îriḥu vi-ri-ḥu*, oblique case), the Hebrew yūrcah, as distinguished from the moon-god Sin, also mentioned in the above extract. It is to be noted that the above paragraph may contain predictions, and not records, of eclipses."

At this point Mr. Pinches abruptly drops the matter; but his last remark, somewhat of a postscript, indicates that he translated the text without the aid of history, and that he was unaware of any other chronicle declaring this eclipse.

Upon the reading of his communication, the event described struck me as not altogether unknown already; and presently, in the search to verify an old memory. I turned to the astronomical works of Ptolemy, and the Almagest proved to be its place of registry.

This Great Syntaxis recalls seven echpses observed and recorded by the Babylonians, which, reduced to our time-reckoning, occurred as follows:

One in B. C. 721, Febr. 20th: total. Book IV., ch. v.

One in B. C. 720, Febr. 19th: partial. Book IV., ch. v.

One in B. C. 720, Sept. 1st: partial. Book IV., ch. v

One in B. C. 621, Jan. 26th: partial. Book V., ch. xlv.

One in B. C. 523. July 16th, beginning at 11 h. 45 m. P. M.: partial, or covering 6 digits of the northern limb.

One in B. C. 502, Nov. 19th: partial. Book IV., ch. vni.

And one in B. C. 491, April 25th: partial. Book IV. ch. viii.

Of this series the fifth is thus described in V. xiv.:

"In another eclipse, which happened in the 7th of Cambyses, which is the 225th of Nabonassar, at 1 hour before midnight on the 17th to the 18th of the Egyptian month Phamenoth, one saw at Babylon the moon eclipsed to the extent of one-half its diameter in the northern portion."

Ever since the revival of learning, the location of this eclipse in history, as rendered by Ptolemy, has been depended on for a starting-point in ancient chronology and for the precise determination of the Jewish Captivity in time. For, by astronomical calculation, its exact year, 523 B. C., and even its more definite moment, July 16th, at 11 h. 15 m. P. M., could be determined; and, this being the 7th year of Cambyses as revealed by Ptolemy, it was easy to see that the 1st year of Cambyses' reign must have been 529 B. C. Prior to this, Cyrus, father of Cambyses, Ptolemy says, had ruled nine years at Babylon. Accordingly, the first year of Cyrus' reign fell in 538 B. C.; but Ezra, ch. i. I, tells us how Cyrus sent back the Jews to their own land in the first year of his reign; and so B. C. 538 became the date of the Return, while 538 – 70 = 608 B. C. became the date of the beginning of the Captivity, or 607 B. C., perhaps, as the year in which the deportation of Damel and his companions occurred.

Besides, when to 523 came to be added 224 years prior to the 225th year of Nabonassar, the year 747 B. C. was found to be the date of the accession of Nabo-nazir, the last king but one of Babylonia before its assimilation with Assyria by Tiglath-Pileser.

Thus, it was this one fixed date which Petavius alluded to, more than two and a half centuries ago, in his work Opis de Doctrina Temporum, as, "The cardinal point and foundation on which depends the arrangement of preceding and succeeding times, and the concord of sacred and profane history,"

From this it appears that among those neglected, unattractive, difficult tablets in the British Museum Mr. Pinches has hit upon one which really does throw "a ray of light into a very dark corner of Assyriology." It is either the original, or a copy, or a duplicate of that cuneiform record from which Ptolemy, or more likely Hipparchus (for, by the terms of his entry in the Almagest, Ptolemy shows that he must have been writing at Alexandria), directly or indirectly derived his information about the fifth eclipse he enumerates as chronicled by the Babylonians. Just the way in which the knowledge of these seven eclipses was extracted from the original records in Babylonian characters by a Greek may not be clear, but it was gained somehow from first documents, as this tablet demonstrates.

A Babylonian astronomer observed the eclipse, and jotted down the particulars on a plate of clay; a modern astronomer calculates back mathematically, and finds, in regard to the first of the two commemorated by the tablet, that the contemporary observer was exact as to the year, the month, the day, the hour of the night, the duration of the eclipse, also the portion or limb of the moon in shadow and the number of digits observed, more particularly repeated by Ptolemy.

Few such monuments, confirming an abstract made by a Greek his-

torian or scientist therefrom, have come down to us: hence the unusual value of this one.

It is also extremely important in being an original, in distinction from a copied, attestation of the year 7 in the reign of Cambyses for this eclipse, as a point for the settlement of synchronology; here we have, not Ptolemy's word, but the very word of the observer himself, for the identification of an astronomical fact with a regual year.

It is also invaluable for conveying a new fact: namely, the information that Cambyses' reign ran into its ninth year, ere it ended. Herodotus, less accurate than Ptolemy, says that Cambyses, son of Cyrus, died having reigned in all seven years and five months. Manetho assigns five years to his rule in Egypt and three to his rule in Persia. The text of Ctesias reads eighteen years, doubtless by an error of 1 H for H, 'eight;' and Clemens Alexandrinus has nineteen, also too great—through a similar error, without doubt—by ten years. Still, in our own day historians and chronologers are accustomed to allow only eight years for the combined terms of Cambyses and the Magus—a period which now must be lengthened to ten years, at the very least.

28. Assyrian and Bubylonian Royal Prayers; by Prof. D. G. Lyon, of Harvard University, Cambridge, Mass.

The Assyrian and Babylonian inscriptions recording the building or restoration of palaces and temples usually contain a prayer of the royal architect. The objects asked for are success in war, abundance at home, long life, a secure throne, and numerous offspring.

:

Thus Tiglathpileser, c. 1120-1100 B. C., after restoring the temple of Anu and Raman, prays that these gods may be pleased to hear his petitions, may send abundant rains and years of plenty, may preserve him in battle, may subject to him all hostile lands and kings, may graciously draw near to him and establish his priesthood, I R. 16, 17-38.

In the account of the dedication of his new palace at Nineveh, Esarhaddon, 681-668 B.C., prays for good health (túb śirir, joy hud libbi, nummur kabitti), numerous offspring (šibi littūti), a long reign the accumulation of booty, the unceasing protection of the lion and bull colossuses, I R. 47, Col. vi. 41-56.

Assurbanipal, 668-626 B. C., begs of the sun-god to consider favorably his deeds, grant him long life (balát úmi růkůti), good health and joy, and also to bless his brother, the king of Babylon, V. R. 62, 19-22.

From Nebuchadnezzar we have many prayers. One of these, addressed to Marduk the merciful criminuo, asks for old age shintuo, numerous offspring, tribute from all the kings in the world cá sarrâni kibrâtim ša kala tinišíti bilasuna kabitti lumbar kiribša, lit. From the kings of the regions of all mankind their tribute heavy may I receive therein's, an eternal dynasty (libâ'a..., and darâtim..., libilu. may my descendants rule forever's, I R. 66, 44-59. Nerighssar prays in terms almost identical, I R. 67, Col. ii. 31-42. Else where Nebuchadnezzar prays for long life, a secure throne (knunu kussi), a long reign, and that

the threshold, the bars, the bolt, the doors, of the temple which he has restored may be to the sun-god perpetual reminders of the piety of the king, I R, 51, No. 2, Col. ii, 12-26. In one of the prayers of Nebuchadnezzar to Marduk occurs the expression 'I love the reverence of thy divinity' (arangua publikti dûtika), I R, 58, Col. ix, 57, 58.

From Nabonidus likewise, 555-538 B.C., we have many prayers, the celebrated Abu Habba cylinder, V.R. 64, containing three. The first asks the moon-god for favorable oracles, prolonged life, long reign, defeat and capture of enemies, and that three other deities may speak with the moon-god in the interest of the king (Col. ii, 26-43). This doctrine of one god's acting as mediator with another in behalf of man is not unusual in the later Babyloman empire. It is seen even in a prayer of Cyrus (Cf. Lyon's Assyrian Manual, p. 41, 30-34.)

In the prayers of Nabonidus expressions occur which show a development in the religious conception. Thus, in a prayer to the moon-god, he does not stop with asking for long life, but begs that the fear of the god may dwell in the heart of this people and his son Belshazzar, in order that they may be kept from sin. The passage is as follows (I R. 68, Col. ii, 3-30):

Sin înni dâni | šar ilâni ša šamî û irşitim | ilâni ša ilâni | ašib šamî rabûti | ana bîti šn'ati | hadiš ina rribika | dambât I-sagılla | I-zida I-gišširgal | bitât ilûtika rabîti | liššakin šaptukka | û puluhti ilûtika | rabîti libbi nišišu | šuškinma tû ihattû | ana ilutika rabîti | kîma šamî išdâšunu | likunu | yâti Nabu-na'id šar Tintir | ma tîb ilûtika | rabîti šuzibannima | balûţu ûmû rûkûti | ana širihti šurham | û ša Bîlšaruşur | apli rištû | şît libbiya | paluḥti ilûtika rabîti | libbuš šuškinma | a-a iršû hititi.

'O moon-god, lord of the gods, | king of the gods of heaven and of earth, | god\* of the gods, | inhabitant of the great heavens, | when into this temple | thou enterest in joy, | may grace unto Isaggil, | Izida, Igissirgal, | temples of thy great divinity, | be established by thy command, | And the fear of thy great | divinity in the hearts of the people† | establish, that they may not commit sin | against thy great divinity.

| Like the heavens may their foundations; | be firm. | As for me, Nabonidus, king of Babylon. | in the goodness of thy great | divinity rescue me, and | life unto distant days | grant me as a gift. | And as for Belshazzar. | my chief son, | offspring of my loins, | the fear of thy great divinity | in his heart establish, | in order that he may not commit sin.

## 29. The Pantheon of Assurbanipal; by Prof. D. G. Lyon.

This paper was a study of the relative frequency of the occurrence of the names of the various Assyrian gods in the inscriptions of Assurbanipal. Two striking facts appear from such a study. First, the predominance of Assur, or of Assur and Istar together. This is ex-

<sup>\*</sup> The original is pl.

The original has his or us people.

<sup>‡</sup> The foundations of the temples.

plained by remembering that Assur was the national god, while Istar was the chief of the goddesses of war. The second fact is the marked tendency to use the names of twelve of the gods in one group. These are Assur, Sin, Samas, Raman, Bel, Nabu, Istar of Ninevell, Sarrat Kidmuri, Istar of Arbela, Adar, Nergal, and Nusku. Thus, in the Rassam inscription of Assurbanipal, VR i-x., these twelve seat the king on the throne, i. 41-44; they command him to declare war, ii. 127-129, iii. 29-31, viii. 73-76: the seeing of their might causes a hostile prince to submit, iii. 12-16; they march in front of Assurbanipal, subdue his enemies, and cast his rebellious brother into the fire, iv. 46-52; they command the king to carry off the booty of conquered lands, vi. 125-128; they help him to defeat the foe, vni. 19-23; inspire the hearts of fugitives with fear, viii, 52-64; drive the enemy into hiding places, ix, 61-64; deliver the foe into the hands of Assurbanipal, ix. 97-101; exalt the king in power and authority over his enemies, x. 33-39; preserve his youth, send him tayorable oracles and pleasant dreams, x. 60-74: and are invoked to curse anyone who should damage or neglect his inscriptions, x. 116-120.

These twelve gods are not the same as the gods who preside over the twelve months, although several of the names coincide. The disposition in the time of Assurbanipal to form within the larger pantheon this special group of twelve is explained in part by the sacredness of the number, and in part, no doubt, by a desire to reduce the theology to greater simplicity.

While these twelve predominate, the other great gods of the pantheon are not altogether neglected. Thus, in the Rassam inscription we have Ea, the God of waters, opening his canals in order to give abundant harvests during the reign of Assurbanipal, i. 45: the god of pestilence, whose worship had been neglected at Babylon, in, 113, devastating the city, iii, 126, 134, iv, 79, and overthrowing hostile Arabians, ix, 57, 82: Nana, whose image Assurbanipal restored to the temple in Erech 1365 years after its capture by the Elamites, vi, 107-124: Marduk, who is styled king of the gods, ix, 11: Anu, the god of the heavens, ix, 77: and several other deities.

The reader called attention to the importance of studying the whole literature with reference to the theology. He has already collected the statistics from a considerable number of the texts, and hopes at some future time to present to the Society the results of a still broader investigation.

30. On the Assyrian kudûru and the ring of the Sun-god in the Abu-Habba tablet; by Prof. Morris Jastrow, Jr.

This paper undertook an examination of the word kndhrn and the various uses in which it has up to the present time been met with in Assyrian literature. The conclusion reached was that it signifies primarily a circle, and that, from the fact of a circle's being the natural means of marking off a piece of land from its surroundings it came to designate a boundary, limit, and the tike. In turther proof of this

supposition, the Hebrew equivalent of the Assyrian term, viz. the word שניתי, was adduced, as used in Isaiah xxix. 3, where the phrase is to be translated\* · I shall draw up a circle against thee, or, more simply, 'I shall encompass thee.' In II R. 14 we have the Assyrian stem kadâru used in the same way. In a double-text tablet, explanatory of various agricultural phrases, we read (lines 10-11, col. b) kadara ilammi. The words are almost a literal translation of the Hebrew phrase just referred to, the verb lamû being the full equivalent of the Hebrew hand; and, taken in connection with the corresponding signs in col. a, can only mean the surrounded [sc. the field] with a circle,' i. e. 'he fenced it off.' For kudûru in the sense of boundary see the numerous passages quoted by Norris in his Assyrian Dictionary s. v. To those there instanced we may add, as partřeularly striking passages, the phrase murappiš misri ma kudůri (Rammânnirâri, ed. Pognon, Il. 9, 12, 27, 34, etc.) and Hilprecht, Freibrief ii. 40. libutu kudurrašu, 'may he destroy his boundary.'

The same kuddur which we find in Isaiah is also met with in Talmudic literature. In the treatise Abodâ Zâr⇠there is a general prohibition interdicting the use of images in any shape or for any purpose—either manufacturing or selling them—but which is presently explained to have reference only to a certain class of images, namely explained to have reference only to a certain class of images, namely explained to have reference only to a certain class of images, namely explained to have reference only to a certain class of images, namely explained to have reference only to a certain class of images, namely explained to have reference only to a certain class of images, namely explained to have reference only to a certain class of images, namely explained to have reference only to a certain class of images, namely explained to have reference only to a certain class of images, namely explained to have reference only to a certain class of images, namely explained to have reference only to a certain class of images, namely explained to have reference only to a certain class of images, namely explained to have reference only to a certain class of images, namely explained to have reference only to a certain class of images, namely explained to have reference only to a certain class of images, namely explained to have reference only to a certain class of images, namely explained to have reference only to a certain class of images, namely explained to have reference only to a certain class of images, namely explained to have reference only to a certain class of images, namely explained to have reference only to a certain class of images, namely explained to have reference only to a certain class of images, namely explained to have reference only to a certain class of images, namely explained to have reference only to a certain class of images, namely explained to have reference only to a certain class of images, namely explained to have reference only to a certain class of images, namely explained to have reference only

<sup>\*</sup> The verse is intended to describe the process of laying siege to a city, kuddir, mussib, and m sprit being three technical military terms. First, a cordon is drawn around the city then outposts are stationed at various points, and thirdly, bulwarks are erected

<sup>+</sup> Oppert, Dm/Dm, p. 25 translates wrongly "pretium adjecti." Lenormant, Et. Acc. iii 17, comes nearer the mark with "le bornage il ajoute."

<sup>‡</sup> Tal n Babb 40°. The text of the Talmud Yerushalm (chap ni.1) is the same, but the Tosettå (ed. Zuckermandel, p. 46°s, 3) places kaddur unmediately behind makkal, and adds a number of other articles—among them a serpent—which are also mentioned in the Babyl. Talm but in the Grana to the quoted Mishna. These additions are of comparatively late origin, reflecting the condition of things under Greek and Roman supremacy, while the Mishna in its simplest form—which perhaps did not include the \$pppar—goes back to a much earlier period. There are other parts in the treatise of Aboda Zara which clearly have reference to religious usages in ancient Babylonia.

<sup>\$</sup> E. g. Tolm, Bobb, Shubbat 78; Talm Yernsh, Sanhed, x. 28).

<sup>|</sup> Proc. Am. Or. Soc., Oct. '87, pp. xxxi-xxxii; also Notes on Oriental Antiquities (1888), pp. 5-8.

lines immediately over the head of the god to refer to these two objects: and if the above supposition as to the connection between this image and the Talmudic passage in question be correct, the kaddur would be the equivalent of the first line of the inscription, and the makkal the equivalent of the second.\* It seems very doubtful whether the first line of the inscription is to be read aga, despite the fact that at first sight this appears to be the most natural reading. The symbol is certainly not intended to be a crown; but, whatever the reading may be, we have here. I think, a representation of a kudûru. It would, of course, be hazardous to propose this reading until the word is met with in a syllabary as the equivalent of MIR, or till some other positive evidence is forthcoming; but there is much which points that way. The objections against agu are serious. So poorly does agu apply to the ring, that also Delitzsch, though adopting this reading, must perforce suppose the word to have reference to the shrine of the god. † This ring and stick are certainly not symbols of royalty. In that case we should rather expect the words aga and hattu. From the fact that the ring is often found in the hand of a goddess and also in that of a god.; one might suppose it to be an emblem of divinity, but I should like to raise the question whether we may not see in the stick the קנה המרה, the 'measuring-stick,' of which Ezekiel (chap. xl. 5) speaks: and may not the ring be the circle marking off the boundary, the whole figure in this case representing Shamash, as the fixer of boundaries? This would be quite in accord with what we know of the character of Shamash. His most frequent title is 'judge of the world,' or 'judge of men and gods,' and his worship goes back to an age when the settling of land disputes was one of the chief offices of a judge-an age reflected in the story of the quarrel between Abraham and Lot, and between Isaac and the Philistines, or in the petition of the daughters of § laphad.

From the signification 'boundary' there is but a short step to 'territory,' as that which is included within the boundary. The German word Mark, which from being originally a territorial limit came in the same way to be used to designate the land within the limit, may be brought forward as an analogous example. The word has this meaning in the official title mentioned by Asurnaşirbal (I.R. 20, 15), zabil kudûrî, with which we

<sup>\*</sup> I agree with Dr. Ward in taking the second line of the inscription to refer to the stick. Reading the signs phonetically. I venture to compare with musso the Arabic 8 min (mansa'at) which has the meaning of 'stick.' From a stem nusso the form musso would according to phonetic laws in As-vitan become musso.

<sup>†</sup> Assyr, Diet, p. 85, below. So also Teloni in the ZA, in 3–167. See also the interpretation of Pinches and Budge, PSBA, vi 27 ff. and Hommel's Geschielde, p. 129-130.

<sup>‡</sup> Layard, Monuments of Ninevell, 1st series pl 65. Place. Norm of CAssgen. vol. iii., pl 45.

<sup>§</sup> Menant (Glyptogue O mutab), p. 246), though otherwise astroy as to the interpretation, speaks of the stick as a measuring-rod

may perhaps compare the German Markgraf. That it was the office of the zabil kudûri to collect the land tribute follows quite naturally. So also, in the much-discussed name of Nabukudurussur, may we not finally settle upon 'Nabu protect my territory's as the true significa-Meinhold is right in suspecting that kudûru has never the meaning of 'crown' in Assyrian. An examination of the passages in which it was claimed to have this sense shows that the rendering 'power, authority,' which is easily derived from 'land, territory,' is by far the most satisfactory. With this, the comparisons with Hebr. בתר and so much the more with Greek without fall to the ground. A difficulty remains only in the use of the word in passages where it appears as a synonym of the difficult word umšikku, e. g. VR. 10. 89-93. From V R. 32, 67 d, e, f, where kudûru is specifically stated to be a synonym of umšikku, it appears that the latter was some thing made of reeds. Delitzsch supposes that it is a basket of wickerwork carried or worn by workmen on the head. \( \) He bases this view apparently upon the passage IR. 49, 10, where Essarhaddon says kudûru] ina kakkadia ašši. But this does not necessarily mean 'the kudûru I carried on my head,' for the phrase ina kakkadia may well be an expression like the Hebrew כנצטי or בנצטי, literally 'by my soul, by my bone,' but signifying 'by my own self;' and all that Essarhaddon wishes to say is that he assisted in person in the work there mentioned. It appears almost a hopeless task to connect this kudûru with any of the usages above pointed out, until we find out exactly what the umšikku was. If it can be shown to have been of a round form, the use of kudûru as 'circle' might here too form the connecting link.

#### 31. Assyrian verbs " and "; by Dr. Cyrus Adler.

In the paradigms prefixed to the third edition of his Assyrische Lesestücke, Prof. Friedrich Delitzsch remarks, p. xi, in speaking of the verba tertiæ infirmæ, that verbs \( \frac{1}{2} \) and \( \frac{1}{2} \) cannot be distinguished in Assyrian: and he has accordingly put down these stems as \( \frac{1}{2} \), as they appear in Hebrew, both in the glossary to the Lesestücke and in the Assyrisches Wörterbuch. Prof. D. G. Lyon, in his Assyrian Manual (\§ 32, p. xliv), gives a brief paragraph on "verbs final \( \gamma \) or \( \frac{1}{2} \), in which he

<sup>\*</sup> For various renderings of the name see Bezold, Babyl, Assyr, Lit., p. 126. Kudåru, by itself as a proper name, occurs in contract-tablets (Strassmaier, A. V., No. 4482). Under the form the name also is met with in the Talmud Babli. (Jomá 83b), as that of an inn-keeper, probably a Babylonian.

<sup>+</sup> Comp. d. Burhes Daniel. p. 12

<sup>‡</sup> Flemming, Steinplatteninschrift Neb v., p. 23.

<sup>§</sup> Babyl glosses to Baer's Labri Donielts, Excee et Nehemiur, p. xi-xii; also Wuerdter's Babyl, Gesch, p. 279

In line 7 there is the synonym umšuku

The full text of this paper will be published elsewhere.

makes no general statement of the usage of the language, confining · himself to quoting such forms as occur in the texts published in the Manual. In the glossary to his Keilschrifttexte Sargon's, he remarks, p. 84, "für 7 oder \* als letzten Radical eines Wortes habe ich nach Art der hebr. Verba " ein 7 gewählt; in manchen Fällen dürfte sich dieses 7 vielleicht als & erweisen." In the consonantal skeleton prefixed to the Assyrian words in Prof. Lyon's glossary to his Manual, or \* are not intended as radicals, but simply indicate a long final yowel. Dr. Zimmern and others have followed Prof. Delitzsch in this matter. Only in Prof. Haupt's glossary to the Deluge in Schrader's KAT<sup>2</sup>, the stems " and " are distinguished throughout; and Schrader remarks in the statement prefixed to his glossary II, that he has tried, in accordance with glossary I., to observe this distinction between the verbs tertice \ and \ as far as possible.

It is true that in Hebrew and Arabic the semi-vowels 1 and 1 frequently interchange, so that it is sometimes difficult to distinguish between them.\* yet in both languages there are unmistakable traces of the two classes of verbs tertile infirmee; and in Ethiopic the verbs final u and i are never confounded (Prætorius, Äthiopische Grammatik, §97). This by no means implies that such a distinction existed in parent Semitic. The interchange between verbs " and " as found in Hebrew, Arabic, and Assyrian in all probability represents a more primitive stage.

The confusion, however, between verbs y and ' in Assyrian by no means prevails to such an extent as to make a distinction between the two classes of verbs a priori impossible. There are quite a number of verbs which exhibit almost throughout a final  $\hat{n}$  in the imperfect or present, while others have i as characteristic vowel. So we have, for instance, aqmû 'I burned', ihdû 'he rejoiced' (present ihádû; cf. hidûtu 'joy' אורן, amnût 'I counted', idlû 'he drew water' (present idûlû: cf.

dilûtu 'bucket', and Arabic كُلْة, but Hebrew יון: which must be re-

note.

<sup>\*</sup>In Hebrew all verbs of have in the imperfect the ending of a real no matter whether they be originally terture? or . In Arabic, on the other hand, the two classes of verbs are distinguished in the imperfect ()al by the respective characteristic vowels: g'ozá, tertra n. e. g. forming ung'zá while the imperfect of baka 'weep', tertior', is rebki. This distinction however, is only preserved in the imperfect Qal, and in transitive verbs. The ending of the intransitive apperfect is, for both verbs tertin I and I an a, e.g. which from have refer haveas "twe", or נמים (מינים) from rold (see'). It is evident that Heb אים and אין are identical with Arab adma and main, the divowel having teen changed into 5020, as in הכצאנה for togodia. It would seem, therefore, that all top-ricet forms of the verbs not in Hebrew are based on the analogy of the intransitive impersect forms, just as most of the present forms in Assyrian have the characteristic viowel of the intransitive imperiect forms like ibility or isobar being preserved only in exercitional cases. (If Haupt, KATS p. 682. Borth sold of the ZA + 177 is the valid, † Cf. Dr. Jensen in the Zeitsche J. Volke Psych and Spotchie. Bid Nov. p. 425

ferred to stems  $\uparrow^{(i)}$ : while  $abk\hat{\imath}$  'I wept',  $el\hat{\imath}$  'I ascended',  $\hat{\imath}\hat{\imath}\hat{\imath}$  'I had', almî 'I surrounded', addî 'I placed' (nadû), aqqî 'I sacrificed' (naqû). aršî · I granted ', altî · I drank ' (šatû), are representatives of verbs • '''). It is true that we find (e.g. IV R. 7.52a) iqui he burned instead of iqmû, or ihdî he rejoiced (VR. 35, 26) alongside of ihdû. But this double formation also exists in Arabic: dillâ 'draw water' forms in the imperfect g'iadlû or iadlî; çág'â 'incline' (synonym of mâla), iaçg'û or iacg'î. Compare also intmû and intmî 'he rises', ing'tû and ing'tî 'he is dark'. iaglû and iaglî 'he fries', mumû and mumî 'he grows', etc., etc. But no Semitic scholar would think of putting down the stem of dálâ 7. 5 with a 📑; and in Assyrian this is still more out of place, as the language has no 7 at all. Besides, the relative frequency of the forms must be taken into consideration. If a verb is used a hundred times with an imperfect  $\hat{u}$ , and in five cases appears with imperfect  $\hat{\iota}$ , we are justified in regarding the latter as a by-form. I hope to publish some statistical collections on this point some day.\* In this brief abstract I merely wish to call attention to the fact that the notation in as introduced by Prof. Delitzsch cannot be justified on the basis either of inherent correctness or of practical utility.

Postscript. In his Assyrische Grammatik (Berlin, '89), just received, Prof. Delitzsch accords a somewhat different treatment to these verbs. He gives, p. 295, ten stems ", five ", and the remainder of the stems tertice infirma (X") of course excepted) as 7". In a foot-note to p. 295, he remarks that he has put down as " and " respectively those stems which through their nominal formations and verbal forms plainly show the character of the third stem-consonant, the rest being put down as , with the addition of the imperfect form when known-He devotes a paradigm-table to the rerbum tertile? and \, placing the forms ibni and imnu side by side. But on p. 297 he states that, although · Assyrian, no doubt, originally distinguished verbs " and ", yet the confusion between these two classes justifies their being set down, after the manner of Hebrew lexicography, as 7", and in the glossary all these stems, even those which on p. 295 are distinguished as "> and , are set down as . Such inconsistency of treatment cannot but puzzle the student.

<sup>\*</sup> A beginning in this direction has been made by Dr. Ernst Muller, in his valuable paper Grammatische Bemerkungen zu den Annalen Asnrausurpal's (ZA. i. 370 ff.). He states that the verbs terline \( \) (and \( \) have in the imperfect either \( \tilde{a}, \) d, or \( \), adding a complete list of all the forms which occur in the Annals. He makes no difference, however, between verbs \( \) and \( \) and verbs terline \( \). V. \( \) For forms like \( u \) \( \tilde{s} \tilde{a}, \) alongside of \( a \) \( \tilde{s} \tilde{a}, \) ithi, see Prof. Haupt's remarks in the \( Beitrage \) zur \( Assyriologie \) and \( vergleichenden \) semitischen \( Spracheissenschaft. \) Heft 1 (Leipzig, 1889), p. 9 ff.

32. Note on the proposed edition of the Life and Writings of Edward Hincks; by Dr. Cyrus Adler.

In the announcement of a proposed complete edition of the works of Edward Hincks, made at the last meeting of our Society,\* it was deemed expedient to subjoin a tentative list of Dr. Hincks's most important contributions to cuneiform research and kindred subjects, to indicate the scope of the undertaking, and enable all interested to assist in making the work as complete as possible. Our attempt has met with recognition far beyond any expectation. Prof. F. Max Muller of Oxford, Rev. Dr. Wm. Hayes Ward of New York, Dr. Johannes Flemming of Göttingen, Prof. Eduard Meyer of Breslau, Prof. T. V. Abbot of Trinity College, Dublin, and others, have been kind enough to send additional titles.

Prof. Max Müller wrote under date of August 15th that he was truly glad that the determination had been reached to publish a complete collection of Dr. Hincks's papers, and that it was a debt of gratitude which should have been paid long ago. He added that he knew Dr. Hincks personally, and possessed some very interesting letters of his containing grammatical observations on Assyrian, which he would place at our service if we wished them. In response to this letter an answer was returned to Prof. Max Müller thanking him for his kind offer, and stating that for greater safety the manuscripts could be sent to the Smithsonian Institution, where they would be placed in a fire-proof building during the process of studying and copying. On September 27th the letters were forwarded to Washington, where they are now deposited.

The Rev. Thomas Hincks, a nephew of Edward Hincks, wrote in the same strain, and stated that he would be happy to do anything that lay in his power to assist the undertaking.

Through the kindness of these gentlemen, aided by further searching, we are enabled to add a number of titles to the list already published.

A valuable aid has also been received from Prof. A. H. Sayce of Oxford, in the form of an offer to loan Hincks's interleaved copy of Oppert's Grammaire Assyrience, with copious manuscript notes.

What time may elapse before the work will be completed is of course impossible to say. It would certainly not be wise to hasten the publication at the risk of bringing it out incomplete. We count on the cooperation of all interested in Oriental studies, and hope that others will follow the example of those who have so kindly given their aid. One unavoidable source of delay is due to the fact that the work is being done in this country, while the chief materials are still in Dublin

<sup>\*</sup> Proceedings at Boston, May, 1888, pp. xxii-xxva

<sup>†</sup> In a letter dated Oct. 29th. Prof. Max Muller kit d y offers perminently to deposit these letters in the Smithsonian Institution. We smortely hope that others having manuscripts or letters of Dr. Hincks in their possession will rollow this noble example.

#### ADDITIONAL LIST OF DR. HINCKS'S PAPERS.

0a. On the manner in which Algebraic Functions of the Principal Variable are, in certain cases, introduced into the Integrals of Linear Differential Equations that have constant Coefficients; read March 6, 1818. Trans. Roy. Ir. Acad. Science, vol. xiii., pp. 115-119.

0b. Letter on an Antique Medal lately found near Cork. (The medal contained a face of Jesus on the obverse, and a Hebrew inscription on the reverse.) 1819. (Compare Trans. Roy. Ir. Acad., vol. xiii., pp. 139, 161.)

0c. The Secret Writing. Quarterly Journal of Science, Literature and the Arts, vol. xii., 1822, p. 21. (Compare also vol. xiii.)

0d. The Enchorial Language of Egypt. Dublin University Review, 1833.

4a. Catalogue of Egyptian Manuscripts in the Library of Trinity College, Dublin. Dublin. 1842.

8a. On the first and second kinds of Persepolitan writing; read June 9, 1846. Trans. Roy. Ir. Acad., vol. xxi., pp. 114-131.

8b. Letter on the name of Nebuchadnezzar. Literary Gazette, July 5, 1846. (Compare Tentative Bibliography, No. 2.)

10a. Letter on Layard's Nineveh. Literary Gazette, 1847, p. 590.

10b. On Phonetic Hieroglyphics. Proc. Roy. Ir. Acad., vol. iii., 1847, pp. 177-189.

10c Abstract of Hincks's Cuneiform Work. Proc. Roy. Ir. Acad., vol iii., 1847, pp. 208-256.

10d. On Persepolitan Writing. Proc. Roy. Ir. Acad., vol. iii., 1847, pp. 262-263.

13a. On the portion of the Turin Book of Kings which corresponds to the sixth Dynasty of Manetho; read March 12, 1846. Trans. Roy. Soc. of Lit., vol. iii., 1850, pp. 128-138.

13b. On the portion of the Turin Book of Kings which follows that corresponding to the twelfth Dynasty of Manetho; read May 28, 1846. Trans. Roy. Soc. of Lit., vol. iii., 1850, pp. 139-150.

13c. On the alleged Middle Kingdom in Egypt. Lit. Gazette, March 5, 1850, p. 183.

13d. Über die erste und zweite Gattung der persepolitanischen Schrift. Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes, vol. vii., 1850, pp. 201-229. (Translation of No. 9, Tentative Bibliography.)

13e. Observations on the Turin Papyrus: being continuance of papers read before the Royal Society of Literature, March 12, 1846; May 28, 1846; November 9, 1848; with corrections. In Sir J. G. Wilkinson's Fragments of the Hieratic Papyrus of Turin, London, 1851, pp. 47-60.

20a On the names of Assyrian months, cardinal points, and the Assyrian weights; read March 16, 1853. Proc. Roy. Ir. Acad., vol. vol. 853, pp. 403-405. (Compare Tent. Bibl., Nos. 20 and 28.)

20b. On certain ancient Arab Queens; read Apr. 13, 1853. Trans. Roy. Soc. of Lit., vol. v., pp. 162-164. (Referred to Jour. Sac. Lit., 1853, p. 467.)

20c. On an ancient cylinder in the British Museum; read July 6, 1853. Trans. Roy. Soc. of Lit., vol. v., pp. 165-168.

27a. On Assyrian weights and measures; read Apr. 24, 1854. Proc. Roy. Ir. Acad., vol. vi., p. 72. (Comp. Tent. Bibl. No. 28.)

21. The Personal Pronouns in their most ancient form; read June 22, 1857. Proc. Roy. Ir. Acad., vol. vi., pp. 518-524. (Comp. Tent. Bibl., No. 22.)

29a. On certain animals mentioned in the Assyrian inscriptions; read June 26, 1855. Proc. Roy. Ir. Acad.

29b. Mr. Bosanquet on Chronology. Jr. Sac. Lit. 1856, pp. 181-184. 38a. On the grounds for supposing that the name of the tribe of Issachar occurs in the Egyptian Inscriptions; read June 27, 1859. Natural History Review and Quarterly Journal of Science, Oct., 1859. Proc. Roy. Ir. Acad., vol. vii., 1862, pp. 172-178.

51a. On the various years and months in use among the Egyptians; read June 26, 1865. *Proc. Roy. Ir. Acad.*, vol. xiv., pp. 294-297; *Trans. Roy. Ir. Acad.*, vol. xxiv.; *Polite Lit.*, pp. 25-66. (Comp. Tent. Bibl., No. 1.)

52a. On a newly discovered record of ancient lunar Echpses. Monatsberichte der Berliner Academie, 1866, pp. 647-655.

To the biographical material already given may be added the account of Hincks by Rost in the Report of the Royal Asiatic Society for 1867, and the sketch by Prof. Richard Gosche, of Halle, in the Wissenschaftlicher Jahresbericht über die morgenländischen Studien. 1862-67 (Supplement to ZDMG., vol. xx.), pp. 53-55. He closes his appreciative estimate of Hincks's work with the expression of the hope that some one would by judiciously collecting the writings of the great Irish scholar furnish his fellow workers with an invaluable legacy.

Postscript. Since the above was in type, a new and very valuable communication has been received from the Rev. Thomas Hincks, containing a list of the papers in possession of Dr. Hincks's daughters, as well as a copy of a bibliography compiled by Dr. Hincks himself. These lists are especially important, since they furnish the titles of a number of papers printed anonymously.\*

#### FURTHER ADDITIONS TO LIST OF DR. HINCKS'S PAPERS.

0c. A grammar of the Hebrew language. 8vo., Dublin, 1832, 208 pp.
5a. The pretended patriarchal inscriptions of Arabia. Dub. Univ.
Mag., vol. xxiv., Dec., 1844, pp. 724-40. (not signed.)

7a. Letter to the Literary Gazette, dated July 18, 1846, pnb. July 25. [Announcing the discovery of the identity of the language of the great

<sup>\*</sup> So far, about one hundred titles have been collected. The gathering of the bibliographical material presents more difficulty than woold appear, as one those papers of which reprints are found are mentioned a too Learny various see. My friend, Dr. C. F. Lehmann, was good enough to example the datagree of the Berlin Library, and he discovered the titles of our sector papers of the Heaks.

(India House) inscription of Nebuchadnezzar and the third kind of Persepolitan writing.]

7b. The oldest of all Almanacks; Dub. Univ. Mag., vol. xxviii., Aug., 1846, pp. 187-191. (not signed.)

9a. Some passages in the life of king Darius, the son of Hystaspes. by himself; Dub. Univ. Mag., vol. xxix., Jan., 1847, pp. 14-27. [Review of The Persian Conveyorm Inscription at Behistun decyphered and translated, with a memoir, by Major H. C. Rawlinson, 1846.] (not signed.)

9b. Egypt and the Bible; Dub. Univ. Mag., vol. xxxii.. Oct., 1848, pp. 371-88. (not signed.)

13f. Assyrian Antiquities; letter to the London Aihenaum, Sept. 13, 1851, p. 977 (dated Sept. 8).

13g. Letter to Ath. (dated Dec. 22). Dec. 27, 1851, pp. 1384–85 (identification of the names of Jehu and Hazael).

13h. Letter to Ath. (dated Dec. 29, 1851) Jan. 3, 1852, p. 26 (discovery of the name of Menahem of Samaria).

13i. The one primeval language; Dub. Univ. May., vol. xxxix., Feb., 1852, pp. 226-234. (not signed.)

13k. Assyrian inscriptions; letter to Ath., Apr. 24, 1852, p. 466.

27b. Assyrian and Babylonian weights; letter to E. Norris, dated Apr. 19, 1854, JRAS, xvi. 282-3.

39a. On certain Babylonian observations of the planet Venus; Astron. Soc. Month. Not., xx., 319-20 (Lond 1860). (Compare Tent. Bibl. No. 39.)

46a. On Bible history and the Rawlinson canon; letter (dated June 28, 1862) to Ath., July 5, 1862, pp. 20-22. Second letter (dated July 22, 1862) Ath., July 26, 1862, pp. 115-16.

48a. On Assyrian history and chronology; letter (dated Oct. 9, 1863) to Ath., Oct. 24, 1863, pp. 533-4.

51a. Series of observations of the planet Venus recorded on Assyrian tablets, circa 758 B. C.; Astron. Nuchrichten, lxii., 1865, cols. 221-4 (compare Tent. Bibl. No. 39).

51b. The Metonic Cycle; letter in answer to Rev. F. Parker, Apr., 1865. Jour. Sac. Lit.; second letter, Oct., 1865.

33. Some additions and corrections to Lotz's Tiglath-Pileser; by Mr. Edgar P. Allen, Johns Hopkins University, Baltimore.

Although the edition of the so-called Prism Inscription of Tiglath-Pileser by Dr. Wilh. Lotz was once rather severely reviewed by Oppert (Gött. Gel. Anz., July. 1881), since that time it seems to have become a classic, sacred and inviolable. Oppert was apparently angered at being ignored by Lotz (cf. p. 898: "the translation of the reviewer, of whose existence he is certainly aware, he passes by"): and it may be for that reason that he says: "His (Lotz's) translation is no advance." While this is saying altogether too much, the critical attitude of Oppert is certainly better than an unquestioning acceptance of Lotz's work as final.

Of late years, it would seem that the Prism Inscription has been studied solely from Lotz's book, without reference to the original text.

The Semitic Seminary of Johns Hopkins University has recently been giving some attention to the text as published in I R. 9-16, in connection with the preparation of the proposed Assyrian glossary (which, I may be allowed to add, is now fairly under way); and I should like to take this occasion to present a few passages that have appeared to us in quite a new light.

Col. i., Il. 31-32, Lotz reads: i-šīb-bu na-'i-du šā i-na si-gir (ilu) Samši (isu) hattu illi-tu na-at-na-ta-si-ma. This natnatasima or natnatašuma he would make an Iftaneal form from našû 'lift,' and translates: "Der erhabene Herrscher, welcher unter Samas' Schutze ein glänzendes Scepter in Händen hält (?)". Lotz has altogether misunderstood the form. It is Permansive Qal from nadánu\* 'give.' agreeing in feminine with its subject hattu; and the passage should be rendered: 'The lofty prince to whom under the protection of Samas has been given a pure scepter.' Nadnata is syncopated from nadinata, the Perm. with over lapping vowel; and, as is often the case with that tense, it is used with passive meaning (cf. Zimmern, Bab. Busspsalm., p. 11). Similar forms are to be found in Sennacherib vi. 44-45, where we read: ša elî mahrîti ma'adiš šûturat, rabâta u naklat ina šipir dimgallé engûti, 'which was, through the work of skilled architects, larger, more extensive, more finished than the former.' Here naklat shows the same syncopation, and rabûta the overlapping vowel, which, it may be said, is especially frequent with verbs tertiæ infirmæ. Cf. lå nadåta in sixth line of the Deluge tablet. Cf. also Pinches in PSBA. v. 21: vi. 62.

Col. i., l. 25, viii., l. 34. Lotz reads zir-rit-ti 'power,' which he connects with "arm.' The character rit is ideogram for šangū, and so we have zêr šangūti 'seed of sacerdotal kingship.' Cf. Delitzsch's and Haupt's Beiträge, p. 160 below.

Col. ii., l. 66. gamarre'a irhūti; p. 128. "gamarru (sum. Lehnw) und irhūti (vgl. irhū Z. 76), dunkel." gamarru is a form with doubled third stem-consonant (as, for example, parakku, Aram. NOTE. ZA. ii. 282), from gamāru 'be perfect, complete, and here must mean 'veteran.' Irhū means 'swift' (cf. arhū 'wild bull, 'urrūhiš 'quickly'). The passage reads: 'In thirty of my chariots going at my side swift veterans.... I took.' The irhū of line 76 is found to be irhūku 'I went swiftly.' Perm. Qal from same stem. The irhū to be compared with sihriku (ASKT. 116, No. 15, l. 18) 'I am small.'

Col. vi., ll. 27-30. dûrašu rabû u asaiât)‡-šu ša agurrī ana napâli akba-

<sup>\*</sup>Since writing the above, my attention has been called by Dr. Arnolt of Johns Hopkins University to the fact that this explanation of the form has been made by Arthur Amiand in ZK, i. 160 (cf. Del. Assyr. Gravene, p. 354)

<sup>†</sup> asaids: the i here, according to Prof. Haupt, is not the original 3d stems-consonant, but a secondary irrational spirant as is the u in has as u or has is us have

šumma, ištu uššešu adi taḥlubišu ibbul. Lotz translates: "His great walls and their turrets of burnt brick I crushed (under foot), so that they fell. From their foundation to their roof it destroyed them." Lotz remarks on the change of person. Instead of the king of Assyria, all at once the Kumani appear as the subject. They were forced to destroy their own walls.

The last observation is a true one, and the key to the riddle is in the proper interpretation of ak-bu-si-mu. Lotz reads si, after his text A, and understands akbusi to be the imperfect of kabasu tread. though one should expect akbus. In the note to this passage, Lotz reads akbasum. According to this reading, the šu of IR. 14.28 should be a mistake. It is strange that Lotz did not connect this šu with the value šum of the character si, in which case he must have read aqbašuma, and translated 'I commanded him.' I translate, taking napali to be a variant of nabasi (cf. nabasi, iv. 21: elsewhere napasi): 'Their wall and its turrets I commanded them (the Kumani) to destroy: they destroyed (ibbul, collective) from the foundation to the top of it.'

Col. viii., Il. 83-84. Rammân ina birqi limutti mâtsu lipṣû "may Rammân strike his land with destructive lightning." Lotz derives lipṣû from peṣû strike, root \( \cdot \Sigma \): cf. Heb. \( \cdot \Sigma \). But the character ṣn has also the value rik, riq, and the presence of birqi should certainly suggest the cognate verb. Rammân ina birqi limutti mâtsu libriq needs no explanation. The value rik is mentioned by Delitzsch in his Kossäer, p. 7. In the Synchronous Tablet there published, the first syllable of riksâti alliances is expressed by this character. Peiser, in ZA, ii. 448, has since added the instance of ši-riq-tn gitt (Delitzsch in Lotz, viii. 42, ši-sn-tn), and remarks that the value rik is established by the variant rendering in Asurn, i.91 of pirik by pi and the character šim, rik.

In place of Lotz's reading hûla in Col. ii. 9, one is strongly tempted to read paqlu, occurring as a synonym of ešqu in the syllabary published on page 89 of Lotz's commentary, and since repeated in VR. 31 a. This paqlu, with the meaning 'difficult, impassable ground,' would fit well into the context. The same reading and meaning would fit equally well the passages Asurn. iii. 96 and ii. 34. But, of course, the reading hu-u-la of Lotz's text B puts paqlu out of the question, unless this variant can be shown to be incorrect. It is worth while, at least, for some one to look up the original. Cf also IR. 28, 32 b.

Finally. I wish to offer a conjectural reading, which, if established, will be of especial interest as presenting the unique instance of an Assyrian king's mention of an unsuccessful campaign. Col. vi., ll. 49-54, we read: ezib horrânât šanâti (Lotz: nakrâti) mâdâtn ša ano lîtâtî a la qirbâ. Lotz translates: "Ich liess ab von den vielen Zügen gegen die Feinde, welche meinen... nicht nahe lagen?)." Rawlinson. RP. v. 20. more correctly, "I have omitted many... expeditions...";

band', see ZA, ii. 277. Delitzsch's reading asátí (Assyr. Geamm., p. 188) is certainly wrong.

which translation is supported by the use of ezib in I R. 28. 34a, in a similar connection. The reading šanāti other suggests itself after the detailed enumeration of the preceding columns. Now the solution of the difficulty presented by ša ana lītātī a lā qirbā may possibly be found in the following translation: which were not propitious to my glory. lītu,\* lītāti has always the meaning victory or military glory (cf. I R. 8.39: 2.36: V R. 1.46). And qirbā should be Permansive, fem. pl. of qarābu be propitious. The first stem-consonant of this verb is usually taken to be and the spelling of qirbā with a may seem to militate against our theory: but the first stem-consonant has not been determined, and at present I see no reason why the stem of the verb be propitious should not be the same as qarābu be near. The connection of the signification is not difficult (cf. Heb. The lam. iii, 57; 1 Kings ii, 7; and the well-known qurbannima, V R. 2.125).

Note.—Since the above was in type, the first volume of the Keilinschriftliche Bibliothek, edited by Prof. E. Schrader of Berlin, has been received. Among other things, it contains a new transliteration and translation of the Prism Inscription of Tiglath-Pileser by Dr. Hugo Winckler. It is gratifying to find that Dr. Winckler concurs in most of the new readings proposed above. No explanation, however, is offered for the difficult passage Col vi. 50; and gamarré, ii, 66, is left without translation. Very probable is the explanation by Dr. Peiser of isasi-'ušuni, ii. 26. as equivalent to ištasi ušum 'they called him also,' from šasů. But, on the whole. Dr. Winckler's translation cannot be said to show any great improvement on that of Lotz. The reading musimpu, from napû, for mušimqit, v. 55, will hardly meet with approval: we should expect at least mušimpu-u. Mušebru seni, i. 8, can scarce mean 'crushing the guilty': mušėbru is evidently the Shafel of a verb אבר (Oppert, GGA, '81, 902, proposes the translation 'revealing'); and séni here, as everywhere, must mean 'good.' Lubani, iii, 49, does not mean · Umwallungen, but is from labann · press down, and must be rendered by 'plain,' in antithesis to the šadė pašqūti. It is surely time that the impossible reading zirritti should be given up; and that the ideogram lid-ku, i. 30 and Asurn, i. 21 (cf. Lhotzky, Inaugural Dissertation, p. 30), should receive its proper rendering by utullu, which appears in V R. 12. 4, 40 as a synonym of re'n 'shepherd' (cf. also II R. 32, 53; GGA, '81, 907).

<sup>\*</sup>I may mention in this connection that the synonym of hear imighty, nown (from Ass. mā'n) propollere', Eth. mō'n. Del. Heb. Lang. p. 18 r occurs in the passage referred to by Delitzsch on p. 83 of Lotz's book, more of occurs in the passage referred to by Delitzsch on p. 83 of Lotz's book, more of occurs in the passage referred to by Delitzsch on p. 83 of Lotz's book, more of occurs in the passage management, but means simply introduced in spherical as strong in spherical as strong in of strong in spherical as strong in spherical as strong in the first that 51. The form, of the (not mith). Lyon Ass. Manual, 115 below, occurs in the Arabian Campacta, of Sardanapalus, V.R. 9.75; of also Lyon, Sarzon, p. 64, 30. Dr. Warek' r translates saque management on p. 16 of Schrader's Kedins his that he Beleasthe', but a readers at a difference on Schrecken (Majestat). The passage of the other hand he readers it is difference on Schreckensglanz.

To derive ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from nibu-u from ni-bu-u from ni-bu-u from ni

I hope to be able to discuss more fully the translations contained in the first volume of Prof. Schrader's new series in a special paper.

#### 34. On the Semitic Emphatic Consonants; by Edgar P. Allen.

In these Proceedings for October, 1887, p. xlji, I published a short abstract of a paper on Semitic sounds and their transliteration: The part of the paper referring to the nature of the so-called emphatic sounds in Semitic languages was made the subject of a criticism by Prof. Geo. F. Moore, of Andover, in a paper printed in the Proceedings for May, 1888. I will endeavor to answer his objections point by point.

Prof. Moore remarks that the language of Isenberg and Trumpp does not shut us up to the interpretation that the Ethiopic or Amharic consonants tait, qūf, ṣadai. are tenues with glottal catch. This may well be; the language of Isenberg and Trumpp can determine nothing in phonetics, since neither was a phonetician. The "spasmodically contracted palate" of Isenberg is more than obscure, and the "lip-explosion" of Trumpp is no clearer. In the description of Semitic sounds given by some scholars, the best we can do is to make as good a guess as we can at their meaning.

The first authority quoted by Prof. Moore against the theory of the glottal-catch combination is F. E. König. It will be necessary to quote the passage referred to in full. It is from his New Studien über Schrift, etc., des Aethiopischen: "Nach den beiden Merkmalen, dass die Glottis geschlossen (Trumpp), und speciell beim Qaf der Gaumen zusammengezogen werden soll (Isenberg), vermuthe ich immer noch dass diese 'Explosion' bei qāf, ṭait, ṣadai von der Geschlossenheit der Araber nicht verschieden ist." It is here evident that, whatever may be meant by the "Geschlossenheit der Araber" which is not different from the explosion of the Ethiopic emphatics, there is no contradiction of the element of glottal closure in the formation of those sounds. On the contrary, the glottal closure is a part of the reason why the "Geschlossenheit" and the explosion are not different. In spite of the fact, however, that Prætorius (see Preface, vi, of his great work, Die Amharische Sprache) "kann freilich nicht klar erkennen, ob König hier die Geschlossenheit des Kehlkopfs meint." I agree with Prof. Moore that he must be referring to the expression حروف الاطباق of the Arabic orthoepists. reached that point, we have gained but little. The fourth form of the root means · cover.' in accordance with which we have a variety of explanations of the term. Arab and European, mentioned by Wallin in his most valuable paper on the Arabic sounds, published in ZDMG.. ix. and xii. It seems that to compare the very determinate "explosion" of the Ethiopian consonants quf, tait, sadai to such an obscure matter as the "Geschlossenheit der Araber" is taking a backward step.

Prof. Moore next mentions that Prætorius, *Tigriña*, p. 70, makes the characteristic of *pait* "eine sehr vollkommen aspirirte Aussprache," and

speaks of König's reconciliation of this view. Against both Moore and König I may let Prætorius speak for himself. (f. Amharische Sprache, Pref., v: "Das die emphatischen Laute dem semitischen Organ Mühe verursachen, durfte kaum richtig sein: dass aber die Explosivarticulation . . . . abessinischer Laute von der gemeinsemitischen emphatischen Articulation ihren Ausgang genommen hat, ist mir ganz sicher geworden, und ich sehe, dass auch König (Studien, S. 48) vermuthet, 'dass diese "Explosion" bei qāf, ṭaiṭ, ṣadai von der Geschlossenheit der Araber nicht verschieden ist. Ich kann freilich nicht klar erkennen, ob König hier die Geschlossenheit des Kehlkopfs meint. In der Tat.  $q\bar{a}f$ , tait sowohl wie 🕹 werden mit geschlossenem Kehlkopf gebildet. aber diese Schliessung ist bei den Abessiniern viel energischer geworden als bei den übrigen Semiten (Isenberg sehr richtig 'spasmodically,' aber falsch 'palate'; und sie dauert auch länger. Sie dauert noch an nachdem der Verschluss der Mundhöhle bereits mit Geräusch gelöst ist, und zwar ist der Zeitunterschied zwischen der Oeffnung der Mundhöhle und der Oeffnung des Kehlkoptes hier sehr deutlich zu merken ; ich glaube nicht dass Lepsius recht hat wenn er (Arab Sprachlaute etc., S.105 Anm. 2) meint dass die Stimmritze sich erst im Augenblicke der Explosion schliesse. Bei şadai, dessen im Arabischen correspondirender Laut aus offenem Kehlkopf gesprochen wird, wird die Aussprache aus geschlossenem Kehlkopf und mit wahrnehmbarer Zeitdifferenz zwischen dem Ende des Mundgeräusches und der Oeffnung des Kehlkopfs wohl erst zu طعر derselben Zeit eingetreten sein, in der sadai den complexen Laut entwickelte (dag. sappa =تسر). Ich begreife übrigens nicht, wie König bei dieser Gelegenheit a.a.O. einen angeblichen Ausdruck von mir, namlich 'unvollständige Aspiration,' gegen eine Polemik Trumpp's in Schutz nimmt. Ich habe grade im Gegentheil (Tig. 70), verleitet durch Isenbergs Beschreibung, von 'einer sehr vollkommen aspirirten Aussprache' geredet, und Trumpp hat vollkommen Recht, wenn er DMZ, xxviii, 518 diese Vermuthung als ein Missverstandniss bezeichnet, es sei dabei keine Spur von Aspiration zu vernehmen. Diese lezte Bemerkung kann ich aus meinem spateren Verkehr mit Tigriñaleuten noch ganz besonders bestätigen.".

I submit this as conclusive. It now seems hardly necessary to notice such objections as that we have no mention in any description of Semitic emphatic consonants of a laryngeal elevation. This may be the most "striking feature." as Prof. Moore calls it, but it is certainly not the distinguishing feature, and I do not claim that the compression of air and subsequent explosion were so strong in the Ethiopic sounds as in the Armenian. Nor do Ludolf's expressions radida instrumentorum collisio and repercussio soni militate against the fact that we have to deal with tenues with glottal catch. There is nothing inherent in the nature of a tenuis, nor of a glottal catch, nor yet of a combination of the two that is inconsistent with a "forcible collision of the mouthorgans"; and if Ludolf's vague repercussio soni is to be cited as an argument, it might be well to fix its meaning by an English translation.

Prof. Moore further objected that even if the qut, tait, sadai have this character in modern Abyssinian, it would be precarious to argue therefrom that such was the ancient pronunciation as well. The precariousness I readily admit, and yet how else shall we argue? Unless there be proof of change by natural development or foreign influence. we are surely at liberty to believe that the modern was the ancient pronunciation. As to natural development, I will say a few words apropos of the Arabic sounds. As to foreign influence, against Trumpp I have but to quote Prætorius. Trumpp believes in a foreign origin of  $q\bar{q}f$ , tait, sadai, because he fails to see their analogues in other Semitic languages. Prætorius, on the contrary: "Die emphatischen Laute haben im Amharischen die alte gemeinsemitische Art ihrer Articulation auf sehr charakteristischer Weise verändert. . . . . Auch die traditionelle Aussprache des Altäthiopischen kennt diese vermehrt emphatischen Laute: dass sie auch im Tigriña vorhanden sind, habe ich inzwischen Gelegenheit gehabt mich durch das Ohr zu überzeugen. Im Tigrê dagegen scheint nach der Beschreibung sowohl von Munzinger wie von Merx-Beurmann noch die unveränderte alte emphatische Aussprache zu herrschen. . . . . Dass diese Laute lediglich durch den Einfluss der benachbarten Gallasprachen hervorgerufen worden sind, wie Trumpp anzunehmen scheint, ist mir wenig wahrscheinlich. Allerdings kennt das Galla ebenfalls Explosivlaute, und die Möglichkeit lässt sich freilich nicht ganz abläugnen, dass das Galla einigen Einfluss auf die Entstehung und Ausbildung der explosiven Articulation im Amharischen gehabt haben mag: indess der sehr zu beachtende Umstand, dass es nur grade die alten emphatischen Laute sind welche im Amharischen diese veränderte Aussprache entwickelt haben, scheint doch darauf zu deuten dass in der alten emphatischen Aussprache wenigstens der Keim zu dieser Weiterentwickelung lag." (Amhar. Spr., p. 46.)

This again brings us to the "sweeping proposition, that the Semitic emphatic consonants are all of them characterized by the combination of the mouth-position with glottal catch." Let us first confine the argument to and b. Trumpp's evidence against the glottal catch may be "decided" enough, but in face of the fact it can hardly be called competent. I have already quoted Prætorius as saying that qāf and tait as well as and be are formed with glottal closure—authority which may well be weighed against much testimony to the contrary. But this is not all; among scientific phonetists I must quote Brucke in my favor. In his Sprachlante, p. 137, we find: "is is ein t1, das aus offener Stimmtitze angesprochen wird: das be ein t1, das aus geschlossener Stimmritze angesprochen wird.".... On p. 140: "is wird aus geschlossener Stimmritze angesprochen." For other statements to the same effect, cf. his Nene Methode, p. 10, and Beiträge zur arab. Lantlehre, p. 320.

At last we come to the "conclusive consideration." The Arabs group the four letters فطط ف ص together as الحروف المطبقة, and is not a glottal closure. This may be true; so  $l \ m \ r$  are all

sonants, but l and r are not nasals. The cases are analogous: the participle مطبقة must describe some feature that is common to the four consonants, but it does not therefore exclude any one of them from any other category. That is is not pronounced with glottal closure is no argument against such a pronunciation of  $\not\sqsubseteq$ . To the question how we shall explain phonetically the tendency to substitute in pronunciaor ن من عن for س under the influence of an adjacent خ ع or ن . if is originally an affricata with glottal eatch. I think the answer is not so very difficult. If \( \rightarrow \) were now an affricata, with or without glottal catch, it would be a different thing; but in the period in which the except in ص differs from سر except in the mouth-conformation. But older phonetic changes than this seem to demand the assumption that ,  $\phi$  was an affricata with glottal catch. For instance, Assyrian s, corresponds to Heb. 😮, Arab. 👝, and Aram. 7. The is a voiced consonant: it would seem to have been the voiced correspondent of  $\phi$  (=ts), viz. dz. A splitting of the compound by resident Arabs, on the one في by resident Arabs, on the one hand, as the intensive of 3, and by the Bedouins, on the other, as the intensive of 3. According to Prof. Hassan (cf. Brücke, Spruchlaute, p. 137), in Cairo and elsewhere dialectically.  $\phi$  is pronounced  $z^i$  and  $z^i=z$ and dh respectively.

Again, it is by the glottal catch in  $\dot{\omega} = dz$  that the very difficult correspondence of Aramaic y is to be explained. I must approach this subject through a remarkable dialectic variation of . . Among the Egyptians, especially in Cairo, and among the South Syrians (cf. Wallin, Eli Smith), is pronounced as a hamza: that is, a glottal catch. This pronunciation I have myself heard repeatedly from a colony of Syrian Arabs in Baltimore. I noticed, however, this difference: that the قاف was not a pure hamza, but was still combined with that peculiar mouth-conformation, an inner-rounding, which produces the characteristic change in the quality of the following vowel. The objection that the proper point of articulation for \_ is so deep that one cannot succeed in the attempt to combine it with glottal catch is purely subjective. No depth of mouth-closure should have any effect on the simple closing of the vocal cords. And in the case of a simultaneous explosion of the two closures, the shortness of the enclosed column of air will not materially effect the sound. Now the pronunciation of sa hamza is to be explained as a splitting of the compound, and the survival of one of the components. Just as in the case of خر  $\dot{m{\phi}} = d$ and z. The mouth-closure has entirely disappeared, and the consonant has merged into the glottal element or hamza. In the same way the 👺 of the Aramæan must be the survival of the glottal element over the mouth-conformation of في. And this would also demand that the glottal explosion which begins the continuous  $\mathfrak{z}^{\bullet}$  sound be considered original. Again,  $s_1$  corresponds to Aramaic  $\mathfrak{b}$ , which would also be a similar survival of the stop-element of the affricata ts.

Finally, on Assyrian tablets signs for s often interchange with signs for z, and in many cases one sign has to do service for both. There are evidences that i was originally pronounced ds, or, better, dz: cf. Gesenius,  $Lehrgeb\"{a}ude$ : i properly ds: Esdras transposed from Edsras: Pheenician becomes Hasdrubal. That this pronunciation of i obtained also in Assyrian seems to me the only means of explaining the peculiar change of  $u\check{s}z\hat{i}z$  into  $ulz\hat{i}z$ , since, if we pronounce  $u\check{s}dz\hat{i}dz$ , the change of the antedental sibilant to l is analogous to the same change in scores of other cases. And the interchange of signs for s and z, assuming s to equal ts, would be analogous, again, to the frequent interchange of b and a.

I am fully aware of the fact that some of the explanations suggested for these phonetic changes in Assyrian may be open to criticism, in the brief form, at least, in which they are here presented; but they certainly have no direct bearing on the question which now concerns us: namely, the pronunciation of the so-called Semitic emphatic consonants. I hope I have succeeded in establishing the theory that these consonants are distinguished by a combination of the mouth-position with the glottal catch; but, as the subject is a difficult one, all Semitic scholars must be grateful to Prof. Moore that he has come forward to give expression to some of the objections that might present themselves; and it is much to be desired that others will follow his example of interest in the much neglected study of Semitic phonetics.

35. On some phonetic peculiarities of Cairo Arabic; by Prof. C. H. Toy, of Harvard University, Cambridge, Mass.

The mute sound of Gym ( $\nearrow$ ), according to the analogy of other languages, is older than the assibilated, and the passage of the former into the latter is easy and natural. The Egyptian mute Gym was probably brought from Arabia, but it does not appear why it was retained in some parts of Arabia and given up in others: the difference of pronunciation resulted from conditions unknown to us. A repugnance to the palatal q ( $\searrow$ ) is found in various parts of the Arabic-speaking world, and its sound is variously modified. It passes forward to the simple k (in Mandæan in the beginning of some words), or to the corresponding sonant, g (in parts of Arabia and in Mandæan), or (in upper Egypt and Tigré), by forcing out the current of air so as to set the uvula in vibration, into  $Gh\tilde{e}u$  ( $\mathring{e}$ ). The most considerable modification occurs in

<sup>\*</sup> A similar reason seems to underlie the change between ussi and alsi, the peing pronounced is, as Hincks and Lagarde have conjectured. I reserve a fuller treatment of these Assyrian phonetic changes for a special paper which I hope soon to publish.

Cairo and Damascus, where it assumes the sound of the sharp Alif, a well-defined  $spiritus\ lenis$ —the passage of a mute into a breath for ease of pronunciation; compare the similar change of  $En\ (E)$  to  $Ha\ (Z)$ . Clearly the original sound is in many regions felt to be difficult. The Syrian Archbishop of Damascus, Mgr. David, states that the children of that city up to the age of eight years cannot generally pronounce the  $Q\bar{a}f$  (Journ, As. viii, 10, 174). There is no evidence of disinclination to the q in the North Semitic dialects except in Aramaic. Possibly the Palmyrene arqa 'earth' (found also in Jer. x. 11) shows a weakening of this sound. The transition from the fricative palatal-dental in Arabic arqlh to the palatal-guttural in Aramaic ara, and the palatal-sibilant in Hebrew ars, is intelligible: the Palmyrene q seems to indicate a phonetic movement the opposite of that above described, and may represent a sound allied to  $Gh\bar{e}n$ .

The Egyptian pronunciation of the dentals may throw light on the question of precedence between the fricatives and the mutes. The most general and regular interchange of consonants among the Semitic dialects is that which affects the dentals and the sibilants, and the chronological order is generally represented as follows: first, dental mute, and then dental fricative and sibilant. As between Aramaic tānī, Arabic thānī, Hebrew šānī, and Ethiopic sānīt, the first place is usually assigned to the Aramaic on the ground of simplicity; and the fricatives and sibilants are divided into two classes: those which are original, and those which come from original mutes. Leaving the sibilants aside for the moment, and looking only at the dentals, this view assumes that within the Semitic area the passage from mute to fricative was easier than the movement in the opposite direction—an assumption which is obviously precarious, since we do not know the conditions under which the parent Semitic tongue formed its phonic material, or those which determined the phonic modifications made by the various dialects. The question of the direction of phonetic movement in those early times and in that remote region is not to be decided by our present feeling of simplicity and ease of pronunciation. We should rather appeal to phonetic changes actually going on under our eye in Semitic regions, as Egypt Here the law of interchange in the sounds under consideration is definite and fixed-it is always a passage from fricative to mute. never in the opposite direction. In the Cairene pronunciation, the old Arabic th and dh become t and d (sometimes also s and  $z_0$ ,  $t\bar{o}r$ ) ox),  $etn\bar{e}n$ 'two',  $ket\bar{i}r$  'much', da 'this',  $d\bar{\imath}b$  'wolf', dahab 'gold'; the dh (غر) and the  $th(\mathcal{L})$  become d, as dabb 'lizard', adm 'bone' (sometimes also z). If the old law was the same, it is the Arabic thani, and not the Aramaic tānī, that offers the original form.

This modern Arabic law of movement would not, indeed, necessarily apply to the old Aramaic. But, on the other hand, there is nothing to forbid our supposing that it does so apply. The phonetic resemblances between the Semitic dialects are not strictly determined by the line

which divides the Northern group from the Southern; between Assyrian and Ethiopic, for example, the similarity is great. And, so far as this particular group of letters is concerned, in the Northern dialects the fricatives have lost their independent character, and have become euphonic variations of the mutes; whether t and d shall be pronounced as fricative or as mute depends on whether they are or are not preceded by a vowel sound. There is nothing in the usage to fix the original sound.

The Cairo and Damascus modification of the fricative dentals to mutes is hardly due to foreign influence. Not to the Turks, certainly, for they speak the old fricatives as sibilants. It might be referred to the old populations of Egypt and Syria, Copts and Aramæans: but this does not seem likely, for the reason that in other respects they have exerted no visible influence on the language, except in the introduction of a few words. It is more probable that it is climatic conditions to which the effect is due; and similar conditions may have produced the change of original Semitic th and dh to t and d. In the Semitic dialects which sprang up in Africa from an earlier migration from Arabia, the Ethiopic, Amharic, etc., the same process took place, under similar climatic conditions, but with different linguistic surroundings.

In some instances the Cairo fricatives pass into sibilants. In the case of the dh, which becomes z, it is a Turkish pronunciation: and the same explanation might be offered for the other letters, th=s, dh=z, th=z. The long control of the Turks in Egypt may have imposed their pronunciation on the people, especially in military, governmental, and religious expressions. This would account in a measure for the fact that in some cases different derivatives from the same stem, or the same word in different senses, are pronounced differently, a common word after the Arabic manner, a technical term after the Turkish: e.g. hadit 'narration', and hadis 'religious tradition'; andur 'I see', and nazir 'inspector, prefect'. But there is a large number of cases for which this would not readily account: e.g. the demonstratives da and ke.za and ki.de; adan 'call to prayer', mu'addin 'the man who calls to prayer' (Turkish mu'ezzin); izn 'permission', ista'zin 'ask permission'; duhr 'midday', zahar 'be evident.' These may be dialectic diversities, or they may be attempts to distinguish different senses by the sound. Still, it is possible that circumstances in the history of Egypt, unknown to us, are sufficient to explain this z from Turkish influence.

36. The development and character of Mohammedan education. By Professor A. L. Frothingham, Jr., of Princeton College, N. J.

In a judgment of the culture of Mohammedanism at its best period. the contrast between the liberal and progressive Arab of the Khalifate and the intolerant and fanatical Turk of the East we are familiar with must be clearly borne in mind. It has been too often lost sight of by those who have judged Mohammedanism. Very little has been written on Mohammedan education. The treatises by Wüstenfeld.\* Veth.† and Haneberg‡ are very short and partial: and though they may be supplemented by the writings of Anton Springer (in ZDMG, 1878), Pischen (Einfluss des Islam, etc., 1881) and Von Kremer (Kulturg, des Orients), it is necessary to make a thorough study of original sources in order to obtain a true idea both of the historical development and of the character and spirit of Mohammedan education at its best period under the Khalifs of Baghdad, the Omeyyads of Spain, and the Fatimids in Egypt. Consequently, writers on pedagogics who are not Orientalists, like Karl Schmidt (Gesch. d. Pidagogik), fail completely when they attempt to grasp the subject. The most important native source to which we can refer is Ibn Khaldun's Prolegomena to his Universal History, of which a large section is devoted to pedagogics.

In its formation, Arabian culture was influenced directly and contemporaneously by the three civilizations of Byzantum, Syria, and Persia. The Syrians were especially active in imparting to the Mohammedans the wealth of classic literature, so far as known to them, and to this the Byzantine Greeks also contributed not a little, while the Persian converts formed a large part of the learned class.

The first step toward the establishment of a Mohammedan culture was the breaking down of class-barriers by the influence of the democratic spirit of the new religion, and the consequent establishment of an aristocracy of worth and learning instead of one of blood. This was thoroughly accomplished only in the third century of the Hijra. The studies that flourished under the Omeyya dynasty (660-752) were those connected with religion, and especial attention was paid to the Arabic language, grammar, and lexicology, as a necessary prelude and adjunct to the exegesis of the Koran, the traditions, jurisprudence, etc. The scientific movement under the Abbasside raised a new idol, and all knowledge was no longer considered to be founded on the Koran and the Sonna At its broadest, the curriculum of studies may be given as follows: I. Koranic sciences: a. reading, b. interpreta-II. Traditional sciences and jurisprudence: a. principles of jurisprudence, b. body of traditions. III. Scholastic Theology. Intellectual sciences: a. logic, b. mathematics, c. astronomy. V. Experimental and natural sciences: a. physics, b. chemistry, c. botany and natural history, d. medicine, e. geography. VI. Linguistic sciences: a. grammar, b. rhetoric, c. lexicology, d. philology, c. poetry, f. literature.

It is interesting to crystallize the ideas that presided over the development of this complex system of studies. Education was conducted on the principles of equality, without difference between slaves and masters; of freedom, without charge, distinction, or prejudice, and especially with freedom of method; of breadth, by aiming to develop

<sup>\*</sup> The Academien are Araber and thre Leber to thage lest

<sup>+</sup> Dessertatio de costitutis Arabane co do ada se estate etc., An etc. 1843

<sup>‡</sup> Abhandl, n. das Scholl-a. Len ars edo. Mahar a no con e Mahar Mahar. Mahar. Mahar.

the whole man, and opposing itself to specialization except at a very advanced stage. As a consequence, learning was very general. Especial stress should be laid on the characteristic of freedom; on the tolerance usually extended to sects of all kinds within and without Islam, as exemplified by the academies at Basra, under El Mansur, and at Baghdad, under Harûn-al-Rashid; as well as the fact that Mohammedans were quite willing to be taught by Jews and Christians.

The institutions at which instruction was given were three; the school or <code>mekteb</code>: the college or <code>medresseh</code>; and the mosque, at which the teaching was given which corresponded most closely to University work. There were also special institutions, observatorics for the study of astronomy, and hospitals at which medical studies were carried on. The teaching at all these institutions was free. No salary was allowed to the teachers; so that, although they received voluntary contributions from the families of well-to-do students, and manual service from others, they were obliged to have some remunerative occupation beside that of teaching. The only exception was at the <code>medresseh</code>, which usually were endowed by the government; whose teachers received salaries, and whose pupils were not only taught free, but, when poor, were also fed and clothed.

The education had a strong moral element, which showed itself in many ways, especially in the opposition to any corporal punishment as debasing. Only one or two branches were taught together during the elementary stage, as a larger number was considered to confuse the mind; but their succession and combination varied in different times and countries. At all times, the memory, naturally active in Orientals, was trained to its utmost capacity, and the usual method was to commit to memory short versified manuals of each study.

The two factors in advanced education that are most noticeable are: 1. the custom of free discussion between professor and pupils, and between the professor and rival teachers at his classes: and 2. the universal habit of traveling, through which the student became familiar with the methods of work and systems of teaching in many of the great centres of learning in the East.

A few other papers were presented, but either have been withdrawn, or no abstracts of them have been furnished.

### PROCEEDINGS

1 3 1

OF THE

# AMERICAN ORIENTAL SOCIETY.

AT ITS

### MEETING IN BOSTON, MASS.,

May 22d, 1889.

The annual meeting of the Society was held in Boston, at the rooms of the American Academy, on Wednesday, May 22d. In the absence of President Whitney, Vice-President A. P. Peabody took the chair, and called the Society to order at 10 A. M. A recess was taken for one hour at noon, and the business was resumed and completed in the afternoon.

The report of the Treasurer was audited by Dr. W. H. Ward and Rev. L. Dickerman, and was accepted. The summary of accounts is as follows:

#### RECEIPTS.

| Balance on hand, May 1st, 1888,                         | ¥1.444.67 |
|---------------------------------------------------------|-----------|
| Assessments (89) for year 1888-89, \$480.00             |           |
| Assessments (22) for other years 110.00                 |           |
| Sales of Journal, 179.01                                |           |
| Interest on bank-deposit, 57.46                         |           |
| Total receipts for the year.                            | 826.47    |
| •                                                       | 82,271,14 |
| EXPENDITURES.                                           |           |
| Printing of Journal and Proceedings \$1.915.57          |           |
| Expenses of Library and Correspondence 47.18            |           |
| Total disbursements for the year,                       | 1.962 75  |
| Balance on hand, May 22d, 1889,                         | 308,39    |
| •                                                       | 32.271.14 |
| The Bradley type-fund amounts at present to \$1.175.16. |           |

The Librarian reported additions to the Library during the past year of 53 volumes, 123 parts of volumes, 98 pamphlets, and 1 photograph. Mr. W. W. Rockhill has presented to the Cabinet a collection of 410 Chinese coins. Of printed books the Library now has 4446 titles, and of manuscripts, 162 titles.

The Committee of Publication reported that the thirteenth volume of the Journal had recently been issued and distributed to members, and that the fourteenth, containing Prof. Bloomfield's edition of the Kāuçika-Sūtra, was nearly in type, and

would appear in the course of the year.

The Directors proposed to the Society to change the by-law relating to the Committee of Publication, by striking out the words of whom three shall be resident at the place where the Journal of the Society shall be published." The recommendation was adopted. The Directors later announced that the Committee for the ensuing year would be made up of the President, the Recording and Corresponding Secretaries, and Professors I. H. Hall of New York, and J. P. Peters of Philadelphia.

The persons named below were, on recommendation of the

Directors, elected Corporate Members:

Prof. James S. Blackwell, Columbia, Mo. (Columbia Univ.):

Dr. Christopher Johnson, Jr., Baltimore, Md. (Johns Hopkins Univ.):

Mr. William R. Martin, now at Tübingen, Germany:

Prof. Hinckley G. Mitchell, Boston, Mass. (Boston Univ.);

Prof. Alexius J. E. Mullan, Washington, D. C. (Georgetown Coll.):

Rev. F. P. Ramsay, Wetheredville, Md.;

Dr. Frederick C. H. Wendel, New York, N. Y. (328, E. 55).

It was announced that the next meeting would be held in New York, on Wednesday, October 30th, 1889, and that Messrs, H. Drisler, W. H. Ward, I. H. Hall, and R. J. H. Gottheil would act as Committee of Arrangements for it.

On the proposal of a Nominating Committee appointed by the presiding officer, the following persons (the same as last year)

were elected officers for 1889-90:

President—Prof. W. D. Whitney, of New Haven.

Vice-Presidents—Rev. A. P. Peabody, of Cambridge, Mr. E. E. Salisbury, of New Haven, Rev. W. H. Ward, of New York.

Recording Secretary-Prof. D. G. Lyon, of Cambridge.

Corresponding Secretary - Prof. C. R. Lanman, of Cambridge.

Secretary of the Classical Section—Prof. W. W. Goodwin, of Cambridge.

Treasurer and Librarian-Mr. A. Van Name, of New Haven.

Directors—Mr. A. I. Cotheal and Prof. I. H. Hall, of New York, Pres. D. C. Gilman and Prof. M. Bloomfield, of Baltimore, and Profs. J. P. Taylor, of Andover, J. H. Thayer, of Cambridge, and E. W. Hopkins, of Bryn Mawr.

The acting Corresponding Secretary, Prof. Lyon, reported the names of members deceased during the past year (or earlier, without due notice taken at the time). They were the following Corporate Members:

Prof. Elijah P. Barrows, of Oberlin, O.;

Prof. Pliny E. Chase, of Haverford, Pa.:

Mr. Michael Heilprin, of New York:

Rev. Orlando D. Miller, of South Merrimac, N. H.:

Prof. Frederick Stengel, of New York:

Mr. Russell Sturgis, of London:

Rev. Henry J. Van Lennep, of Great Barrington, Mass.

Dr. Barrows was born at Mansfield, Conn., Jan. 5, 1805, and died Sept. 14, 1888. He was graduated from Yale College in 1826, and ordained as a minister in 1832. He was professor of sacred literature in the Western Reserve College, Hudson, Ohio, 1837-1852; professor of the Hebrew language and literature in Andover Theological Seminary, 1853–1865; instructor in New Testament interpretation and literature in the Union Theological Seminary, New York, 1869-1870; and began his work as professor of the Hebrew language and literature at Oberlin, in 1872. He ceased to lecture in 1880. During recent years he has been a confirmed invalid, and has suffered much. But Oriental pursuits lost none of their charms for him, and he was particularly fond of the Arabic. His mind was clear to the last, and so vigorous that he took up the study of Norwegian and Zulu after he was 82 years old. Dr. Barrows was the author of the "Companion to the Bible," and of "Biblical Geography and Antiquities."

Professor Chase, who died Dec. 17, 1886, was born in Worcester, Mass., Aug. 18, 1820. He was graduated from Harvard College in 1839. Nearly all his life was devoted to teaching, in Leicester and Worcester, Providence, Philadelphia, and Haverford. In 1871 he was appointed Professor of Natural Science in Haverford College, and in 1875 was transferred to the chair of Philosophy and Logic in the same institution. He was also appointed, in 1884, Lecturer on Psychology and Logic in Bryn Mawr College. His studies and investigations took a wide range, including mathematics, physics, philosophy, and philology. He was author of several works on arithmetic and on meteorology, and a prolific contributor to various magazines. A brief but excellent memoir of him was read by Philip C. Garrett on Oct. 21, 1887, before the American Philosophical Society, and afterwards published.

Mr. Heilprin died on May 10, 1888. He was a Polish Jew by birth, son of a learned and philosophic father. In 1843, when twenty years of age, he emigrated with his family to Hungary, where he took part in the movement which led to the revolution of 1848. In 1856 he went to England, and came thence to America. For two years he taught school in Philadelphia, and removed to New York to become connected with the "New American Cyclopadia," to which he contributed a large number of valuable articles, besides taking a prominent part in the

 ${}^*\mathrm{Ev}[\theta] a \ \kappa a \tau \acute{a} \kappa [\varepsilon \iota] \tau (a \iota) \ \acute{\eta} \ \tau \eta \underline{\iota} \ \mu a \kappa a [\rho \iota] a \underline{\iota} \ \mu [\nu] \eta [\mu] \eta \underline{\iota} \ \mathrm{M}.$ 

The letters are shaped as in No. 1.

The inscription seems incomplete at the close.

3. ΕΝΘΑΚΑΤΑΚΕΙ
ΤΕΗΤΗΣΜΑΚΑΡΙΑΣΜΝΗ
ΜΗΣΕΙΣΙΔΩΡΑΗΦΙΑΑΝΔ
ΡΟΣΗΠΑΡΑΠΑΝΤΩΝΜΕ
ΜΑΡΤΥΡΗΜΕΝΗΚΑΛΑ
ΕΤΕΑΕΥΤΗΣΕΝΜΗΝΙΔ
ΕΚΕΜΒΡΙΩΔΕΝΙΝ ΥΓ

Ένθα κατακειτ(αι) ή της μακαριας μνήμης Είσιδωρα ή φέλανδρος ή παρὰ παντων μεμαρτυρημενή καλά. Ετελείτησεν μην  $\Delta \epsilon \kappa_{\uparrow} \mu \beta \rho i \phi$  δ[ N ] i v [δ]. )

'Here lies Isidora, of blessed memory, who was devoted to her husband, and had honorable testimony from all men. She died in the month of December, the 14th day, the third year of the indiction.'

The interpretation of the close of the last line is doubtful.

The alpha is shaped as in No. 1: epsilon, sigma, and omega are irregular.

| 4. |                    |              |
|----|--------------------|--------------|
|    | -                  | =            |
|    | ТО                 | Ooti         |
|    | ENO                | AKAT         |
|    | AKTIE              | $EI\Omega A$ |
|    | $\Lambda E \Sigma$ | 701          |
|    | 20∑                | X—->         |

Τοπος ένθα κατακ(ει)τ(α)ι[ε] Εἰωά[νη]ς, δοῦλος  $\mathbf{X}(\rho\iota\sigma\tau)$ οῦ.

'Place where resteth John, a servant of Christ.'

Alpha is shaped as in the other inscriptions; epsilon, sigma, and omicron are not uniform. In line 3, perhaps TI was transposed in copying, so that it should have been given KITE= $\kappa i \tau a \iota$ .

Professor Brewer added a note on the inscription at Lystra in honor of Augustus, found and published by Dr. A. H S. Sterrett: DIVVM AVG. COL. IVL. FELIX GEMINA LVSTRA CONSECRAVIT D. D. The discovery of this inscription fixes the site of Lystra at nearly twenty miles south of Iconium. It is the earliest known record of the place, made about 14 A. D. Here was a Roman colony, which was then called Lustra. The presence of a colony would naturally produce the prosperity Lystra was enjoying at the time of Paul's visit. From its title of Gemina it is conjectured to have been established at the same time with some neighboring colony, perhaps Antioch of Pisidia or Iconium.

2. On the 'Circle of Sovereignty' in the Avesta; by Dr. A. V. Williams Jackson, of Columbia College, New York City.

At Yt. x.67—the description of Mithra riding forth in majesty—Geldner, in the new edition of the Avesta, reads:\*

yō vāša mainyu.hām,tāšta berezi.cakhra fravazaiti haca karšvare yaţ arezahi upa karšvare yaţ qunirathem bāmīm rathwya cithra hacimnō qurenaŭhaca mazdadhāta verethraghnaca ahuradhāta

'Who upon his high-wheeled chariot made by the spirit, drives forth from the Karshvar of Arezahi to the Karshvar of Hvaniratha, attended by . . . . . attended by the Glory made by Mazda, and by the Victory made by Ahura.'

The reading rathwya eithra hacimnō is in accordance with Geldner's explanation 'mit der erscheinung (eithra) eines herrschers' in K.Z. xxv. 497. 522. Note 90. Darmesteter, in S.B.E. xxiv. 136. renders Westergaard's text, rathwya cakhra hacimnō, 'accompanied by the wheel of sovereignty,' but adds in a foot-note the explanation 'and rolling upon it.' This is not quite in place: the chariot is already berezi, cakhra. May not, however, the rendering be right, and another explanation suggested?

As regards the MS, readings cithra and cakhra, Professor Geldner has personally told me that cakhra here in his opinion has equally good MS. authority—e.g., cf. Yt. x.136, text cakhra, variant cithra, and berezi.cakhra, berezi,cithra in our own stanza-and he favored the present suggestion made in support of cakhra: that is, to render rathwya cakhra hacimnô etc. 'attended by the Circle of Sovereignty, by the Glory, and by Victory' (thus emphasizing throughout the personal nature here of hacimno, and to make an identification between rathwya cakhra and that curious circle (wheel, ring, crown, or chaplet) always found accompanying the figure of kings-being held in their hand-on the later Sassanian and ancient Achæmenian rock-cuttings This circle or wheel must then have been to the and inscriptions. Iranian an emblem of majesty like the crown. It would symbolize the sovereignty of Mithra, who is attended alike with Glory (qarenoitha) and Victory (verethraghna).

The idea of the explanation was first suggested by an illustration ('Sassanian Kings—at Nakhsh-i-Rustem') in *The Story of Nations Series—Media*—by Madame Z. A. Ragozin (New York, 1888). The cut, p. 377, apparently represents two Sassanian kings making a friendly compact, and dividing between them the sovereignty. Each grasps the side of a circle (ring, chaplet, or wheel), which appears to symbolize

<sup>\*</sup> For convenience I have in these two articles used Justi's traescription

the royal power. It seems plausible, at least, to suggest an identification of this with the old Av. rathwya cakhra as circle of sovereignty, emblem of kingly rule.

Leaving the Sassanian and reverting to the more ancient Achæmenian records—on the Great Behistan Inscriptions (Rawlinson, J. R. A. S., x. 187; Kossowicz, Inscriptiones Palæo-Persicæ Achæmenidarum, p. 46 ff), we find carved above the head of King Darius a representation of Ormazd, who holds in his hand before the king a circle or ring, doubtless the circle of sovereignty, the rathwya cakhra of the Mihr Yasht.

The symbol is then Old Iranian (Avesta), Achaemenian, and Sassanian. Its very occurrence in connection with Mithra in the Avesta becomes significant for the Sassanian times and their worship of Mihr: see the frequent representations of Mithra—all with this circle—in Rawlinson's Seventh Oriental Monarchy, pp. 64, 603, 606, 613, 628.

This suggestion is admirably in keeping with another passage in the Avesta. Vd. ii. 7: āaṭ hē zaya frabarem azem yō ahurō mazdāo, suurām zaranaēnīm aštrāmca zaranya.paēsīm. yimō asti berethē khšathrayāo 'then I, Ahura Mazda, brought Yima two implements: a golden ring (suurām) and a gold-adorned staff.—Yima is to bear the royal sway, (khšathrayāo, ā-declension here). Thus the ring and staff (cf. sceptre) are here symbols of royalty—so Darmesteter has already noted ad loc. S.B.E. iv.12, Note 3.\*

This legend of the kingly circle seems also to have lived on in later Iranian times in the Jemshid (Yima) legend of Firdausi, cf. Shah Namah, i. 443, p. 85, ed. Vullers: 'Put not your hope in this world! See what evil it did to Jemshid (Yima), who at last had to go out of the world, nor remained to him throne, crown, nor girdle (kamar).'

Av. cakhra 'circle or wheel' may therefore with rathwya be fitly regarded as the emblem of sovereignty: the ring, girdle, diadem, chain are mere variations. The investiture with the ring and chain is quite Oriental: for instance, in the Bible (Gen. xli. 42), Pharaoh presents the ring and gold chain to Joseph as the symbol of authority, and similarly in Esther iii. 10, Ahasuerus to Haman. For a like suggestion from the Assyrian department (but otherwise explained), see Jastrow, in A. O. S. Proceedings, October, 1888, p. xcvii, ll. 15-18.

# 3. Avesta Grammatical Jottings; by Dr. A. V. W. Jackson.

## 1. Av. adjectives (masc.) in -van with (fem.) -vaivi.

The close relation of certain n-neuter nouns with r-neuters is familiar enough in Skt. etc.; cf. Brugmann. Grundriss der rergl. Grum. ii. § 118. From the Avesta, compare for example ayar, ayan 'day,' baēvar, baēvan 'thousand,' zafar, zafan 'jaw,' et al. In like manner, adjective stems in -van show in Skt. a corresponding fem. stem in

<sup>\*()</sup>n Vd. ii 7, cf now W. Bang in Wiener Zedschritt, iii.116 ff., who makes khšathrayāo dual, and well compares from the Old Persian Inscriptions khā ram trabuca

-rari: thus, yājvan yājvarī: cf. Whitney, Skt. Gram., § 435. From the Avesta, three similar instances noted of -van (masc.) -vairī (fem.) seem worth putting together. They are ašavan, ašavairī 'righteous,' Ys. lyiii. 4 (observe besides fem. ašaonī, Geldner, in K.Z.xxiv, 131), and vīspataurvan, vīspataurvairī 'all-conquering' (cf. Bartholomae, in K.Z.xxiv, 496) and haptō,karšvan, haptō,karšvairī 'having seven Karshvars, Zones.' The last word, though fem. in form, is used also substantively as neut, pl., general case, at Yt.viii 9, haptō,karšvairīš (new reading)—one of the many instances of interchange of fem and neut, in pl. in Avesta.

### 2. Av. garenu

May not Av. garenn 'itch.' a disease, Vd. vii 58; Yt. xiii. 131 (Phl. trad. gar: cf. N. Pers. gar. 1. 'itch. scabies: 2. 'desire, voluntas'), be etymologically connected with Skt. grdhmie 'greedy, basty.' \*\* ygardh 'be greedy.' just as Av. buna 'foundation' = Skt. budhmi, or Av. sanat 'it appeared,' Yt. xiv. 7 (i.e. sad-nat, \*\* ysad)? The variety in development of meaning is easy: thus, Av. garenu 'itch.' ophysical, Skt. grdhmie 'itching (metaphysical), eager, greedy, desirous.' ('f. Eng. itching, 'eager, greedy: e.g. Shakespeare, Jul. Cas. iii, 3. 10, 'to have an itching palm,' i.e. a greedy hand to sell for gold. Similarly Lat. prurigo 'itch, desire.'

#### 3. Av. thanvana, thanvara, thanvar.

For thankana bow' Justi cites derivation from stan. Would it not be better to derive both this and the following thankana thankana directly from sthanj draw, drive, thus for thankana' a new example of orig, and Gāthā Av. g falling out in later Av. before r: cf. (Av. drayant wicked = Y Av. drant; G Av. hrōga nomen propr. = Y Av. hrōga; adj. drighu poor, fem. drvī.

## 4. Locative singular (str. st. + ") in "-stems.

The new edition of the Avesta has restored at Yt. vi. 3 a true instance of strong (middle) stem+postpositive a in loc. sg. of n-stems. The reading is  $a\bar{n}hava$   $astvai\bar{n}ti$  in the material world. Similar is the form  $g\bar{a}tava$  at Ys. lxv. 9—on the latter cf. also Caland, in K.Z. xxx. 539. Of course the common loc. sg. of n-stems in  $\Delta v$ , ends in  $-\bar{a}n$  or  $-v\bar{a}$  (old gen.?).

# 5. Av. pathām.

The acc. sg. pathām is taken by Bartholomae. Handbuch der altıran. Sprachen, §248 end (cf. also the Anmerkung on pathām, as 'kontamination' from paāt and path. It may be so. But, owing to the existence of a gen sg. pathayān qastātayān, Fr. v. 1, and acc. pl. tān pathān. Vd. viii, 14. it seems simpler to regard pathām merely as a transfer to the ā-declension. So Justi already recognizes its use as fem.

### 7. Instrumental singular qurena (Yt. x. 141) beside qurenanha.

The instr. sg. qurenaiha 'with glory,' stem qurenah, is regularly used throughout the Avesta—Only once, Yt. x. 141, we find the form qurena (as it new formation like a-stem), where Justi says "Westerg, vermuthet qurenaiha," The reason for this bizarre new form, however, is plain. The text has qurena havimuō 'attended by Glory'. The regular form, which is qurenaiha, is avoided or altered in order to obviate the two contiguous ha's, "qurenaiha havimuō—a new instance for the law, quite strongly developed in Avesta, that the repetition of a like syllable is to be avoided; e.g. Av. maidhyāirya for maidh[ya]-yāirya; cf. Eng. pronunciation Wor[ce]ster, which for example avoids the repetition of two hisses, or vulgarly the pronunciation supernum-c[ra]ry, pro[ba]ble.

#### 8. Av. hā as nom. sg. masc. pronominal.

At Vsp. xii, 1,  $h\bar{u}$   $vaihhu\bar{s}$   $svaos\bar{u}$ , the good Sraosha, the form  $h\bar{u}$  is generally received as an error for  $h\bar{u}$  or  $h\bar{u}$ ; cf. also Justi, s. v., "lies  $h\bar{u}$  oder  $h\bar{u}u$ ," May not the form  $h\bar{u}$ , however, be correct—an old survival (the passage Vsp. xii, 1 is a formulaic reminiscence any way), like Skt,  $s\bar{u}$  or Av.  $u\bar{e}\bar{s}u$ , Vd. v. 26 (xv. 15), as nom. sg. masc.? Thus Av.  $h\bar{u}$ ,  $u\bar{e}\bar{s}u$ ; Av.  $h\bar{u}$ ,  $u\bar{e}\bar{s}u$ ; Skt,  $s\bar{u}$ ,  $\bar{e}\bar{s}u$ ; Skt,  $s\bar{u}s$ ,  $\bar{e}\bar{s}u\bar{s}s$  Of course, in Av.,  $h\bar{u}s$  must be long as being a monosyllable.

### 9. Orig. vans 'oppose, be inimical' in Avesta.

The existence of an orig. \(\cuin ans \cdot\) oppose, be an enemy' is recognized by Geldner (Drei Yasht, p. 135; B.B. xiv, p. 27) in Av. asta opposition. persecution, hostility, hatred; ct. Ys. xxxiv. 8, therahyā mazdā āstā urvātalojā with hostility toward thy doctrine. O Mazda: ef. also Ys. xlvt. 18. åsteng; Ys. xliv. 14. åståscå; and in Niringistån åstå. A new support for this root I now see in Yt. x. 20 (of horses) vazyāstra, a tra-formation from orig. vans, with razya 'a burden' or 'driving' (verbal noun)—thus 'impatient of the burden or of being managed, refractory, bad to handle or drive.' The text Yt. x. 20 describes the misfortunes of those who he unto Mithra, and will be thus rendered: \*Even their very (cit) horses, namely,  $(y\tilde{o}i)$  of the Mithrodrujes, become refractory; they overtake not in running, nor when ridden or driven do they outrun or outdrive.' To this same orig. vans might be reckoned the name of the Evil Spirit Ahriman, airea mainyn, GAv. añgra. i.e. \*ans-ra, as 'the adversary or enemy' in the Biblical sense, 'the arch-fiend' (cf. for meaning A. S. trond from Afron hate, be an enemy').

#### 6. Genitive plural of Av. in-stems.

For the gen-pl, of *in-stems* in Av. no instance seems to have been quoted. The new reading at Yt, iv, 7, *drajinām*, may best be explained as such those belonging to the Druj.

4. On Mr. Petric's recent explorations in Hawara, Biahmu, and Arsinoë: by Mr. Lysander Dickerman, of Boston, Mass.

In the winter of 1887-8, through the munificence of friends, Mr. Wm. M. Flinders Petrie began a systematic exploration of the region around Hawara in the Egyptian Favoum. The exploration was continued during the following winter. The result is a book containing sixtythree quarto pages and thirty plates. This work is useful in settling some mooted questions. Professors Maspero and Sayce had both said that the Lake Moiris of Herodotus never had any existence. The conclusions of Mr. Petrie are that the Fayoum is an oasis near the Nile valley, and that the land intervening was low enough to allow the water of the Nile to pour into the basin. The area of this oasis was formerly about forty miles across, exclusive of Wadi Rayan on the south. The improvements of Amenenthal I, and III., of the XIIth dynasty, consisted in diminishing the size of the lake formed by the overflow of the Nile, and thus increasing the amount of arable land. Amenemhat III, also erected there two colossal statues of himself, probably in commemoration of his successful reclaiming of previously submerged land. The area of the lake or marsh was further reduced under the Persians, and still further during the Greek period; and the shrinkage of the lake has gone on till now the old Roman quay stands 130 feet high in the air, and the Nile falls more than 200 feet before its waters begin to evaporate from the lake. The problem now is to know how to let just water enough into the canals, so as to dry up the lake, and preserve for cultivation the greatest possible area of land.

According to Mr. Petric, the great labyrinth and the casing of the pyramid of Hawara, have been a quarry long tayaged for stone and lime. Villages of laborers have lived for generations on the spot, and have carried on the work of destruction as a hyelihood. What little they had left was either carried off or completely concealed, a few years ago, when a railroad was run through the province. Hardly a piece of pavement now remains; and the plan of the famous laby inth. which Herodotus said surpassed in labor and expense all the walls and works which the Greeks had ever built, is hopelessly lost. But though the labyrinth is completely destroyed, its ancient site, thanks to Mr. Petrie, is at last no longer a mystery - Strabo said that it was situated between two pyramids; and Mr. Petrie has found between the pyramids of Hawara and Illahoun an area 1060 feet long by 800 feet wide, an unmense bed of chips of fine white limestone. Wherever in all this area Mr. Petrie sunk a shaft, he came upon this bed of chips rammed down -a kind of concrete, forming a solid payement, on which were evidently built the walls of some enormous structure. On that pavement now lie thousands of tons of the fragments of the destroyed walls. The area is large enough for all the temples on the east side of Thebes, Luxor and Karnak, and the Ramesseum, the largest temple on the west side. The material is limestone and red grainte

When Mr. Petrie discontinued his work in the spring of 1888, he sunposed that the pyramid of Hawara might contain the body of Amenemhat III., and that the excavations of the winter of 4889 would bring to light the mummy of a Pharaoh found in its original place of sepulture—and that, too, a Pharaoh of the magnificent XIIth dynasty, possibly the very one who courteously entertained Abraham and Sarah when they visited Egypt. But in this respect he was disappointed. Spoilers had gone in before him, had found the sarcophagus of Amenemhat III. and that of his daughter Ptah-nef-eru, the lids of each lying askew on them still. He found the chamber itself hewn out of a single stone! Inside it is 22 fect  $3\frac{1}{2}$  inches by 7 feet  $10\frac{1}{2}$  inches, and 6 feet 2 inches high. The stone is about three feet thick, and Mr. Petrae estimates its weight at about 180 tons. It is of hard brown quartzite sandstone, exquisitely cut, square and true into the corners, so that he never suspected the absence of masonry till he searched for joints and found none.

In the cemetery of Hawara Mr. Petrie found numerous vases, glass lenses, jars of coins, toys, and countless works of art. One discovery carries with it a significant moral. Mr. Petrie says: "In one case I found a dummy nummy: it professed to be that of an infant, and had the regulation head-case, pectoral, and sandals: but the embalmers had not taken the trouble to prepare the little one, but had taken an old muddy thigh bone and an old skull full of mud, picked up in some deserted cemetery, to give the weight and substance requisite for the body. The whole fraud was decently put in a neat wooden coffin, and duly buried. It may have been mere indolence that led to this, or—sad to suggest—such bogus bodies may have been made up in healthy times, when work was slack, and kept ready to serve out whenever a pressure of business came in. The period of this style is probably about the first century B, C."

The chapter on munmy decorations is particularly instructive and entertaining. Mr. Petrie traces the slow growth of funereal art, from the moulded stucco and cartonage of the earliest times down to the introduction of skilful portraiture at the time of Hadrian's visit to Egypt, about the middle of the second century of our era. The volume contains eighteen lithographic reproductions of these portraits, and a carefully written chapter by Mr. Cecil Smith, an artist, on the method by which they were produced.

Mr. Smith proves from a careful analysis of the works themselves, and from the descriptions of similar works by contemporaneous Greek and Roman authors, "that they were executed in melted wax, with a brush and a fine stump, possibly of metal." The colors, in powder, were ground in thoroughly with wax, and then the mass was fused in the hot sun. On a cedarwood panel  $\frac{1}{16}$  to  $\frac{1}{4}$  of an inch thick, and 9 by 17 inches, first a priming distemper was laid, then a grounding, varied in tint, lead color for the background and draperies, flesh color for the face; and then the surface color was worked on, in either a pasty or a creamy free-flowing state.

This instructive and entertaining volume also contains translations by Mr. Griffith of the new hieroglyphics discovered, a treatise by Mr. Sayce on the numerous Greek papyri of the Fayoum, another on the vegeta-

ble remains, by the naturalist, Mr. Percy E. Newberry, and an elaborate chapter by Mr. Petrie himself on the weights used by the ancient Egyptians. It may be regarded as a supplement to the list of weights published in his "A Season in Egypt, 1887." These, together with the article by Dr. Brugsch-Bey in the last number of the Zeitschrift tür Ägyptische Sprache und Alterthumskunde, on "Die Losung der altägyptischen Münzfrage," will afford new material for the study of a somewhat disputed question. The book is a treasure to the student of Egyptology, and is a witness to the painstaking scholarship of Mi Petrie.

5. Prolegomena to a Historical Account of the Egyptian Religion; by Dr. F. C. H. Wendel, of New York City.

An abstract of this paper is as follows:

Dr. Wendel began with referring to and rejecting the view that the Egyptian religion was originally a monotheism, while not denying that there was inherent in it, or in some of its forms, from the earliest times, a certain monolateralistic tendency, especially noticeable in the Rā-religion, which latter finally culminated in a solar monotheism. Again, traces of pantheism are to be found in every polytheistic religion, but pantheism as a system, however crude and primitive, can nowhere be found in Egypt—unless animism be a pantheism. The Egyptian religion is an agglomerated polytheism, a heterogeneous mass, a combination of many religions, each polytheistic in its nature—and that with so little fusion that we find throughout three or four essentially distinct religions having national recognition, and a large number of local religions, running side by side.

The explanation of this is to be found in the long-subsisting political division of the country. The nomes are the elements that make up Upper and Lower Egypt, whose union constituted Egypt; and the religious of the nomes make up the Egyptian religion. Each nome had its peculiar and supreme guardian deity, worshiped by it, whatever deity might be the official head of the national pantheon. All these local deities were recognized by the general government; and the local governments in turn recognized the state religion, by giving its chief deity a chapel in each local temple. There are also traces of general guardian deities of the Upper and Lower country.

In many localities the worship embraced two additional deities, forming with the chief one a triad, generally of father, mother, and son: thus, Ptah, Söchet, and Imhötep at Memphis: Osiris, Isis, and Horus at Abydos: Amon, Mut, and Chonsu at Thebes:—but also pethaps of father, mother, and daughter, as Chnum, Satet, and Anuket at Elephantine.

Another combination is the ennead (pant āat (greater encle)), appearing first early in the IVth dynasty (c. 3000 B.C.), and seeming to be of Heliopolitan origin. It has national acceptance, with everywhere the head of the local pantheon as leader, though otherwise with

tolerably fixed membership. It is doubtless an artificial product, devised by the Heliopolitan priesthood in order to bring into closer connection the local and national religions.

As was natural, the important office of demiurgus was ascribed to the head of the local pantheon; and so there are as many deminrgi as local religions in ancient Egypt. But there are other divinities of undoubted cosmological origin, not connected with any pantheon: some worshiped by the people generally, others of speculative origin, fully understood and revered only by the priests. Of the former class. popular deities, were, for example, Ranutet, goddess of the harvest, and Hāpi, god of the Nile, hundreds of devotional hymns to whom have come down to us, and who assumes later a high national importance. Of the other class was, for example, Chepra, personification of the mysterious Becoming, later identified with the midnight sun by the calendrical school of theology. His name comes from cheper, the scarab, a beetle whose habits were to the Egyptian mind deeply mysterious. Further, the eight gods of the elements, so called, the ordered of Hermopolis, originally four male divinities, to which females are later added. They are said to represent chaos (the male and female generating principles, eternity, darkness, moisture. Other examples are Shu, the god that supports the heavens, and his sister Tefnut: Qeb and Nut, earth and heaven; and, according to some, Hathor and Neit, the latter considered as the female principle in the universe.

A characteristic peculiarity of this religion is animal-worship, which carries us back to primitive conditions in Egypt. It has long been contended that the most primitive form of Egyptian cult was animism, which held that, as man has life and a soul, so an animal, a plant, even a material object, has a soul, or a contained spirit or demon which is the cause of its good or evil qualities; and this demon has to be propitiated. In primitive cults, fear is a stronger motive than gratitude In Egyptian animal-worship we find both motives, shown, for example, in the worship of the lion, crocodile, happopotamus on one side, and the bull, ibis, vulture on the other. To explain how the higher forms of worship arose from this early animism is not attempted here: the question is perhaps the most difficult one the student of religion has to deal with. Nor can we tell how the sacred animals came to be associated with their divinities. Some of the oldest and most important of these associations were those of the Apis-bull with Ptah: the cow with Isis, Nephthys, and Hathor, the ram with Amon-Rā and Chnum, the jackal with Anubis, the ibis and cynocephalus with Thot, the sparrowhawk with Horus, and so on. Frequently the divinities were pictured with the heads of their sacred animals; images of these were always acceptable offerings to them; and at their temples were kept representative specimens of the species. But also trees were sacred to various deities, as the sycamore to Hathor.

Among the deities owing their origin to speculation, the most important is Mat, goddess of truth and justice. She had national worship calthough we know nothing of her cults, and there is little reason to doubt the statement of Herodotus, that the judges were her picture on their breasts. So Sefchet, goddess of wisdom, the wife of Thot: Weset and Apet seem to be personifications of parts of Thebes: Amentet, of Amenti, the Egyptian Hades—the last three apparently of later origin.

Untold legions of demons, of various character and connection, help to complicate the religion. Osus alone had forty-two associated with him in judging the souls of the departed. It is only of the spirits of the Lower World that we know the names, and to some extent the natures.

Early in the history of Egyptian religious thought there arose a movement, on the part of the priests alone, to explain matters affecting the gods and their festivals; but it was not inspired by a love of truth and a spirit of scientific inquiry, and, instead of increasing our knowledge of the religious development, it confuses it by heaping up absurdities and impossibilities.

Of the local religious, part remained in local obscurity, while part arrived at national importance. The latter were eight: the religions of Ptah of Memphis, of Rā of Heliopolis, of Osiris of Abydos, of Amon of Thebes, of Sebek of Heliopolis, of Neit of Sais, of Hathor of Denderah, and of Horus of Edfu. The reasons were various, religious and political. Rā was the solar deity par excellence; after the failure of the attempt of Amenophis IV. (c. 1400 B.C.) to establish a sort of solar monotheism by setting up the sun's disk, under the name of Aten. as sole object of worship, he seems rapidly to have declined, becoming merged with Amon as Amon-Rā. Osiris was god of the dead and ruler of the Lower World, and this made him prominent at all epochs. Ptah, when Memphis was made the capitol of the united kingdom. became the god of the government, and so the chief deity of the nation; and even when superseded in this position by Amon, he maintained a high position, until merged with Osiris, under the Ptolemies, in the new god Serapis, imported from Asia Minor. Amon of Thebes is found as chief god about 2100 B.C.; in the XIIIth dynasty (c. 1930 B. C.), he yields the highest place for a short time to Sebek; but after the expulsion of the Hyksos he is restored, and again, after the reform of Amenophis IV., reappears as Amon-Rā, and maintains his sway until Psammetich, founding the XXVIth dynasty, set up Neit of Sais. Under the Ptolemies, Hathor and Horus share the supremacy, until the advent of Christianity. Of the old deities. Isis alone retained her worship, on the island of Philæ, even in Christian times, far into the 4th century.

6. Arabic Manuscripts in the library of the University of the City of New York; by Prof. G. F. Moore, of Andover, Mass.

The Library of the University of the City of New York contains a small but valuable collection of Arabic manuscripts, chiefly of grammatical works, which was made in Syria by Rev. Jonas King. Mr. King had studied in Paris with De Sacy, preparing himself for the chair of Oriental languages in Amberst College. At the beginning of 1823 he went to Syria, under a three years' engagement to the American

can Board of Foreign Missions. He spent the summer of that year at Deir El Kamar on the Lebanon, studying Arabic, and on the fly-leaf of MS, 18 in this collection is written as follows: J. King, Der El Kamar, 1823. I think it likely that most of the manuscripts, if not all, were bought at that time. All of them have labels in King's hand, with the titles, and sometimes brief descriptive notes. King's life-work, as is well known, was done in other fields. The Arabic manuscripts were bought of him by Mr. Chester, and given to the library where they now are. Some of them are of sufficient interest to warrant a brief notice.

No. 16. Commentary of Shihâb ed-Dîn on the Alfiya. Paper,  $17.5 \times 13$  cm., 17 gatherings of 5 sheets, 167 leaves, 17 lines; sewed, and bound in red leather. Dated A. H. 894.

The work is known from Hajî Khalîfa, who in his catalogue of Alfiya commentaries (ed. Flugel, i. 407 ff.) mentions one on the grammatical structure (I'ràb) of the Alfiya, by Shihâb ed-Dîn Almed ben El Hosein [ben Hasan ben Raslân: v. Index, vol. vii., No. 8363] er-Ramlî: † A. H. 844, =A. D. 1440-41. I have not found this work in any of the manuscript-catalogues of European libraries.

The author himself calls his work xibbas, supplementary notes, on the expressions and grammatical structure of the Alfiya. It is not, like Ibn'Akil or El-Ashmûnî, for example, a grammar in the form of a commentary on Ibn Mâlik's metrical rules, but a philological commentary on the Thousand Verses themselves. As principal sources from which the work is compiled the author names: 1. Abû Zeid 'Abd er-Raḥmân ben 'Alî el Makûdî [el Fâsi] († c. A. H. 800 = A. D. 1397-98), who wrote two commentaries on the Alfiya, the shorter of which is praised by Haji Khalifa (i. 409), as an elegant and useful book, paying attention equally to the doctrine and to the language of the text: and 2. Moḥammed ben Aḥmed ben Jābir el Hewârî, † A. H. 780 = A. D.1378, whose commentary Hajî Khalîfa (i. 409) characterizes as useful to the beginner, though not free from errors, which were corrected by Soyûţî in his critique Teḥrîr shorḥ el 'A'mâ wcl-Beşîr.

The beginning of the Commentary is as follows:

بسم الله الرحمن الرحيم وما توفيقى الا بالله عليه ذوكلت والية انيب الحمل لله رب العالمين وصلاته على سيدنا محمد واله وصحبه اجمعين اما بعد وهذه تعليقة على الفاط الفية ابن مالك رحمه الله تعالى واعراب ما يحتاج البه منها من كلام المحقق ابى زيد عبد الرحمن بن على المكودى ومن شرح ابى عبد الله محمد بن احمد بن جابر الهوارى الاندلسى المعروف بالعميان وغيرهما مع ما يسمح به الخاطر

من زيادة على ذلك وعلى الله الكريم اعتمادى والبه تفويضي واستنادى واساله النفع به والحفظ من الخطاء بمنه وكرمه آمين

The subscription gives  $\Lambda, H, 840$  as the date of the completion of the work.

No. 17 is a very fine copy of the Commentary on the Alfiya which goes under the name of El-Ashmûnî. Dr. King has written on the outer case (zarf) as follows: "Ashmoonee. The best and most complete exposition of Arabic grammar, and the most difficult." The manuscript is on Oriental paper,  $20 \times 15$  cm.: 44 gatherings of 5 sheets: 424 leaves, of 21 lines: in neat Syrian or Egyptian hand. The copy is complete, but after the third kurrûse two gatherings on different paper and in a different hand (one of four, and the other of three sheets) replace the missing fourth gathering of the original and two leaves of the third. It is not dated. Scribbles on fol. 1a from readers or possessors of the manuscript give the years 1135 and 1177."

The beginning is:

بسم الله الرحمن الرحيم وصلى الله وسلم على سيدنا محمد واله اما بعد حمد الله على ما منح من اسباب البيان وفتح من ابواب التبيان .

The title of the book is given fol. 1b, line 12:

وقد لقبته بمنهم المسالك الى الفية ابن مالك .

There are manuscripts of this grammar in Munich (Arab. Handschr. d. k. Hof- u. Staatsbibliothek. 1866. No 724), and in the Escurial (Derenbourg. Les manuscrits arabes de l'Escurial. i. 9, No. 11). The former belonged to De Sacy (Cat. of his MSS., No. 107): it is of about the same size as the New York copy, 21.5×15 cm.; 280 fol., 26 hm., written in a North-African hand, dated A. H. 1122. The copy in the Escurial contains 272 leaves of 27 lines, in an Asiatic hand, and is without date. Ashmûnî has been printed, with the extensive supercommentary of es-Sabbân,

حاشية الصبان على شرح الاشموني على الفية ادن مالك في النحو

- 1. Bulak, 1273 (1856), 3 vols., 4to:
- 2. Bulak, 1288, 4 vols., 8vo;
- Cairo, 1305, 4 vols., 4to; O. B. H., No. 6052.

Also abridged:

نقرير ــ محمد الانبابي على حاشية الصبان على الاشموني في النحو

Bulak, 1288, 2 vols.

Comp. further: Ibn Saiid, Anmerkungen zu Aschmuni's Commentar zur Alfiya des Ibn Mālik. Tunis, 1290-98 (1873-81), 2 vols., 4to: and Ismāil al Ḥāmidi. Superglosse zur Glosse des Muḥ. aṣ-Sabbān zum Komm. des Ešmūni, Kairo, A. H. 1305, O. B. H., No. 6033.

المالك الى الفية ادن مالك Alfiya entitled بمنهج المسالك الى الفية ادن مالك المسالك الى الفية ادن مالك المسالك 
الحمد لله تعالى على ما منح من اسباب البيان الخ the words

which is beyond question identical with the work before us. The author, however, according to him, was Taki ed-Dîn Ahmed ben Mohammed ash-Shumunni الشبني for the pronunciation see Soyûţi in Flügel, H. Kh. vii. 614). †872=1467-68. Hajî Khalifa mentions (i. 411) a commentary by Al-O-hmûni (Nûr ed-Dîn Alî ibn Mohammed, † c. 900=1494), but gives neither title nor opening words. It may perhaps be doubted whether he was himself acquainted with the work.

Dérenbourg, in the Catalogue referred to above, follows the authority of Haji Khalifa. That the grammar now goes under the name of Oshmûni or Ashmûni is due to a confusion of الأشهوني with الشهوني

It is important to ask just how much support the manuscripts give to the common ascription. The Escurial codex has the name Ashmuni in the title: الاشموني شرح الفية ابن مالك, which, however, is not in the handwriting of the copyist, but in a later Maghribi hand. It has also on the lower edge of the volume the words:

للاشموني. The Munich copy, in the copyist's subscription at the end. fol. 279 b. l. 14, expressly names the author الاشموني. The New York copy had originally neither title nor subscription, but the lower edge of the volume is marked. شرح الفبة ابن مالك للاشموني.

On fol. 1a, a Maghribi hand has supplied a title, from which the name has been completely blotted out.

It is plain, therefore, that the manuscripts we know give no testimony in favor of el-Ashmûnî which can weigh against the plain statements of Haji Khalîfa.

Prof. Moore also gave a brief description of a Hebrew manuscript in the library of Andover Theological Seminary, a collection of poetry, partly liturgical, partly non-liturgical, from southern Arabia. The MS. has supralinear vocalization, and is dated A. H. 1330.

7. On a lapislazuli disc bearing a cuneiform inscription; by Prof. D. G. Lyon, of Harvard University, Cambridge, Mass.

The history of discovery of this interesting object, now in my hands, is unknown to me; but the object itself must once have been among the treasures of some Babylonian temple. It is a beautiful blue stone, with gray spots; in shape, a disc one-eighth of an inch thick and one

and a half inches in diameter. One of the faces is inscribed with eight lines of cunciform writing, the lines being separated from one another by deeply drawn traces. The form of the characters is antique, but this does not of necessity indicate high age, inasmuch as the scribes of the time of Nebuchadnezzar often employed very ancient forms instead of the simpler forms of the later Babylonian period.

Excepting parts of two lines, the inscription is clear, and reads in transcription and translation as follows:

a - na
nn Nin - ib
in-ni śa m Šarrn-tik-mu
i - na gi ma ru nt tiš
aš - mi abnu uknî ib - bi
u - ši - piš - ma
a-na ba-ta-ți-šu
i-ki-iš

Unto the god Adar, the lord of Sharru-tik-mu

ašmi of stone ukni bright he caused to be made and for his life he gave.

Omitting the obscure line 4, the sense of the inscription is this: 'Sharru-tikmu..., has caused to be prepared and has given for his life  $a\check{s}mi$  of bright  $ukn\hat{u}$  stone unto Adar his lord.'

The language tells its own story. Sharru-tikmu (if this be the correct reading of the name) dedicates 'for his life' the inscribed object to Adar. For his life' is vague, and may have reference to a recovery from sickness, escape from danger, preservation from future danger, a lengthening of life, or to all of these combined. Some light is thrown on the subject by a comparison of this inscription with another on two statues of the god Nabu, now in the British Museum (I R. 35). This Nabu inscription consists of twelve long lines, seven of which are devoted to the titles of the god. He is called by such names as the "exalted protector," "the commander of the hosts of heaven and of earth." "without whom no counsel is decreed in heaven," "the merciful, the forgiving, to whom it is well to turn." The statues were presented to Nabu by the governor of the city Calali, for the life of the Assyrian king and queen, "for the sparing of his life, the lengthening of his days, the granting of his years, the peace of his house and his people, (and) for his not being sick." The verb expressing the dedication is the same as in the lapislazuli inscription, ikiš, written by the same ideogram  $\delta a$ -ba which in VR. 11. 3 is the equivalent of  $ki\delta tu^{-\epsilon}$  an offering. This verb is a favorite one in recording the making of presents to the gods (as Khorsabad 144, n-ka-i-ša ki-ša-a-ti 'I offered presents': III R. 14, 29, u-ka-a-a-iš ki-ša-a-ti: I R. 10, 60, ana Ašar biliya a-kiš 'unto Assur my lord I presented'); but it is also used of presents made by the gods to men, and by men to one another (VR. 2-14).

The word ašmi in our inscription is of obscure meaning. One might suppose it to refer to the object on which the writing was made, and so to denote a disc. It is understood in this manner by Mr. T. G. Pinches, of the British Museum, who copied the inscription some months ago, and who has published line 5, which he translates thus: "a disc for talisman) of brilliant lapislazuli" (8, A, Smith's Kedschrifttexte Asur-

banipals, 1889, iii. 97). But this rendering is made doubtful by an apparently recent experience of the stone. When it was found, the present thin plate carrying the inscription seems to have been one end of a larger piece of lapislazuli, from which it has been cut off. What the shape or use of the larger object was it would be impossible to say. In the document K. 646 (S. A. Smith, Keilschrifttexte Asurbanipals, iii.), an artist makes a crown for the god Anu; and in close connection there is also mention of making ašmi (in this case plural), which were then placed in the treasury of the temple of the god Assur. It is not unlikely that ašmi is an ideogram, the meaning of which we shall not be able to determine until other passages using it have been found.

The word rendered by Mr. Pinches 'lapislazuli' is  $ukn\hat{\imath}$ , gen. of  $ukn\hat{\imath}$ ; and if the inscription has, as it seems, and as this scholar conjectures, reference to the stone on which it is carved, we are at last able to say definitely what the oft-mentioned  $ukn\hat{u}$  is. This word  $ukn\hat{u}$  (it may also be read ugun, or uquu) has given much trouble to interpreters, who have rendered it variously as "alabaster or marble" (Pognon. Bavian, p. 62; Delitzsch, Paradies, p. 108); "marble" (Lyon, Sargontexte, p. 83); "a sort of jasper or onyx" (Lenormant, in T.S. B. A. vi. 342); "crystal" (Delitzsch, Assyrische Lesestücke, ed. 3, p. 36; Assyrisches Wörterbuch, p. 96; S. A. Smith, Keilschrifttexte Asurbanipals, i. 46, 1, 28). Schrader is non-committal, and calls it simply "a variety of stone" (K. A. T., 524). Strassmajer has collected in his Alphabetisches Verzeichniss, No. 2525, many passages where the word occurs, but does not give a definition. Notwithstanding such a variety of opinions, it seems that the meaning 'lapislazuli' suits all the passages in which the word is used as the name of a stone. The most elaborate treatment of the word is that of Prot. Friedrich Delitzsch, in his Assyrian lexicon, p. 95-101. Delitzsch reads ngnû, and regards the word as an adjective of relation from a substantive ugun, not yet found in the literature. As adjective, he says, it means 'brilliant, bright,' perhaps particularly of a transparent brilliance, like clean, clear water. As substantive it is. he says, "a very valuable variety of stone, of bright, also transparent brilliance." After giving passages to illustrate these two uses of the word  $ukn\dot{u}$ , Delitzsch then proceeds to discuss the costliness of the stone, its uses, and the regions whence it came

It seems probable that there was more than one word  $ukn\hat{u}$ ; and of this Delitzsch does not take account in his discussion. He quotes the word  $uq\cdot ui\cdot i$  as applied to the beard of the moongod (p. 95), and translates "brilliant beard." Apart from the doubt just expressed regarding the transliteration of the word, the idea of a brilliant beard seems somewhat improbable. The colored Assyrian sculptures represent the beard always, I believe, as black. It is possible that  $uqu\hat{u}tn$ , mentioned in a list of clothing (VR. 14.11 d), may be from the same stem; but if so, the reference is more likely to the color of the garments than to their brilliance. Certainly, Delitzsch's suggestion that the garments or the material of which they were made were "brilliant, perhaps transparent" (durchsichtig) is hardly in keeping with the strict laws of propriety which obtained in Assyria.

That  $ukn\bar{u}$  as a stone was capable of receiving a polish is clear from the fact that it is sometimes called ubbu 'bright,' as in line 5 of the disc now under consideration: but that it was transparent is by no means made out. Inasmuch as the ideogram for  $ukn\bar{u}$  is enlarged in a certain passage by the addition of the sign a, which often means water, Delitzsch considers that  $ukn\bar{u}$  is marked by "water-like clearness and transparency." This might be plausible, if we were certain that the sign a in the compound has any reference to water. But if  $ukn\bar{u}$  is lapislazuli, and not crystal, this interpretation is more than doubtful.

 $Uku\hat{u}$  was used by the Babylonians and Assyrians for artistic and useful purposes, as for making cylinder seals, for adorning the crowns of the statues of deities, and for memorial tablets. The tablet on which Sargon wrote an account of the building of his new city Dursharrukin was unfortunately lost after its discovery by the French explorers, else the meaning of the word  $uku\hat{u}$  might have been determined long since In value,  $uku\hat{u}$  seems to have ranked with gold among the Assyrians, as we know lapislazuli to have done in more recent times.

s. On an unpublished Nebuchadnezzar cylinder; by Prof. Lyon.

This large fragment, which recently came into my hands, is 7 inches long, 3½ inches in diameter at the middle, and 2½ at one end. It is solid, and contained originally four columns of writing. The script is a mixture of the antique and the later Babylonian. The first column has been lost entirely. The second column had about 50 lines of writing, of which parts of 25 lines remain, the first being line 4 of the column. Though the connection is obscured by the damaged condition of the column, it is evident that some royal building operation is the subject of the narrative. There is mention of the foundation stone, of bitumen and bricks of erecting the top.

Columns three and four measure 5 inches in length. The cylinder must therefore have been when complete about 10 inches long. Beginning with line 4 or 5, the third column, which had originally some 50 lines, contains now 36 lines and parts of lines. Here we have part of an enumeration of the regions over which Nebuchadnezzar ruled. These are the country of the Hittites, Sumer and Akkad, the districts within the upper sea and the lower sea. He also informs us that they (i. e. subject kings) brought great cedar trees from Lebanon (La-ab-na-nim) to Babylon for his royal buildings. These favors came to him by the decree of his god Marduk (i-na a-ma-at in Marduk).

The fourth column is almost entire, and contains 46 lines and parts of lines. There is here a further account of the king's restoration of some structure, though the name of the building is not preserved. Then follows the usual prayer to Marduk casking for numerous offspring, a long dynasty, etc.), preceded apparently by a prayer to some other deity. The name of the king is distinctly preserved in the 12th line before the last. The two closing lines are: [li-]lm-n-st n-nn da-w-n-tim [sn-al-]ma-at gn-ga-di li-bi-i-ln 'May my offspring forever rule the black headed (people).

9. The Ashurnaşirbal slabs belonging to the New York Historical Society; by Prof. Morris Jastrow, Jr., of the University of Pennsylvania, Philadelphia.

With the exception of incidental references,' it does not appear that much notice has been taken of the alabaster slabs from the north-west palace at Nimrūd which have been in the possession of the New York Historical Society for over thirty years. In all, there are, as at present arranged in the basement of the Society's building (cor. of 2d ave. and 10th st., New York), twelve distinct pieces, each piece bearing the socalled "standard" inscription of Ashurnasirbal. In eight instances, the inscription is given in the complete form; in the remaining four, in a variously abridged form. The manner in which these pieces came to their present rather curious resting-place is interestingly told by Henry Stevens, the late well-known bibliographer, in his Recollections of Mr. James Lenox<sup>2</sup>. The slabs,<sup>3</sup> which Mr. Layard left at Nimrūd because they were duplicates of such as he had already secured for the British Museum, were shipped to London in 1852, in the hope of securing a purchaser for them there. It is interesting to note that the late F. W. Williams, an American missionary through whom the Ashurnasirbal slabs at Amherst, Yale, and Philadelphia<sup>4</sup> were secured, made an attempt to induce the Smithsonian Institution to purchase the antiquities, but in vain. After the sculptures had lain for many months at the docks of the East India Company, in London, Mr. Stevens became their owner. In October, 1853, he shipped them to Boston, where they were placed on exhibition at the Athenaeum until 1858, when the late Mr. Lenox purchased them of Mr. Stevens and presented them to the New York Historical Society.

The slabs are arranged along the four walls of a spacious but dimly-lighted basement-room, where their repose is but rarely disturbed by any visitor. Beginning with the one to the left of the entrance, they are in successive numeration as follows:

- 1. Winged human figure with basket and fruit (facing to the right).
- 2. Two slabs fitted together. The upper piece represents two humanheaded figures kneeling before the sacred tree, with a second tree behind the figure to the left; the lower piece, two eagle-headed figures standing upright and offering fruit before the tree, with a second tree also in the left-hand corner. The inscription is below the lower scene, and there is no doubt that the two formed originally one piece.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>S. Merrill, Assyrian and Babylonian Monuments in America, in Bibl. Sacra, 1875, pp. 320, 322, and 325; also abstract in Proc. A. O. S., 1874, p. xeix. Merrill enumerates forty-two Ashurnasirbal slabs in this country. See Ward. Proc. A. O. S. Oct., '71, p. xxxy; also Bibl. Sacra, 1870, p. 184.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> London, 1886, pp. 118-127.

Stevens speaks of thirteen slabs, but two pieces (No. 2 of my enumeration below), evidently belonging together, have been placed within one frame.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Peters, Sanday School Times, May, 1886.

- 3. Winged human figure with basket and fruit, facing to the right. Tree on both sides of the figure.
- 4. Winged human figure with basket and fruit, standing before the tree. This figure faces to the left.
  - 5. Eagle-headed and winged figure facing to the left. No tree.
- 6. Part of a wing and sacred tree. This is a continuation of No. 5, the wing completing the eagle-headed figure.
  - 7. Winged human figure, facing right, with trees on both sides,
  - 8. Winged human figure, facing left, with trees on both sides.
  - 9. Winged attendant of king, facing left. No tree.
  - 10. Winged attendant of king, facing right. No tree
- 11. King, with sacrificial bowl and bow, followed by winged attendant.
- 12. Eagle-headed figure (erect), facing to the right, between two trees. Taking them together, we find that the twelve pieces embrace four distinct groups or series:
- A. Winged human figure, with basket and fruit, standing between two trees, and offering fruit. This class must again be sub-divided. In the first subdivision, the figure faces to the left; in the second, to the right. Nos. 1, 3, and 7 belong to the former subdivision: Nos. 4 and 8 to the latter. The two subdivisions form complementary groups, so that, properly speaking, the two together constitute the complete "pattern." The constant repetition of this "pattern" on the walls of Ashurnaşirbal's palace reminds one of a modern wall-paper design.
- B. Eagle-headed and winged figure, standing between two trees. To this belong Nos. 5, 6, and 12. From the representation in No. 12, in which the figure faces to the left, we may conclude that in the case of this class, likewise, the two figures facing one another constituted the complete group; which would bring 2b within this class.
- C. Two human-headed figures in a kneeling attitude, with tree in center and one on each side. To this belongs No. 2a.
- D. Hunting-scene, representing the king followed by his attendant, and in the act of pouring a libation over the slaughtered animals, probably lions. Nos. 9, 10, and 11 belong to this class, but each was apparently the part of a distinct piece.

Assuming that the complementary groups belong together, we should have in the collection parts of at least three copies of class  $\Lambda$ , one of class B, one of C, and three of D.

The height of all the slabs is nearly the same, about 7 feet 5 inches, with the exception of No. 2, the upper part of which measures 3 feet, and the lower part about the same. The breadth varies from 3 ft. 5 in., to 6 ft. 9 in. The breadth of groups A and B would be approximately 10 feet; of C. 8 feet; while of D it is not possible to determine the full size. The trees are of two kinds; one, in which the branches are horizontal lines; the other, in which they cross. To the former belong 2, 3, 4; to the latter, 6, 7, 8, and 12. There are further slight variations in the leaves of the trees. There are no traces of coloring on

any of the slabs, such as Jeremias observed on the lower part of the Ashurnaşirbal slabs in the Royal Museum at Dresden.

Coming finally to the inscriptions, we note that Nos. 2, 3, 4, 7, 8, 9, 10, 11, and 12 give the standard text in its complete form, as found in Layard: while Nos. 1, 5, and 6 have an abridged text, No. 1 breaking off with the word *n-tir* (Lay., 1, 11), No. 5 with *nš-a-aş-kin* (Lay., 1, 14). No. 6 with *ad-din* Lay., 1, 19). While I have not yet been able to compare all the inscriptions with Layard's text, what examination I have made of them did not reveal any variants worthy of mention, and I feel quite safe in asserting that there are none.

In conclusion, we cannot help expressing a regret that these beautiful pieces of Assyrian art should be so completely hidden away from public view. While they may not be of any special value to the student and investigator, they furnish the public with some notion, at least, of the culture of ancient Assyria. It is to be hoped that at no distant day they will be exposed in a more accessible place than a basement. In a country so poor as yet in collections of antiquities, we cannot afford to bury out of sight specimens that are over 2700 years old.

10. On the Chaldean Astronomy; by Dr. Christopher Johnston, Jr., of Johns Hopkins University, Baltimore, Md.

The origin of Chaldean astronomy is to be sought in the Shamanistic religion of the Sumero-Akkadians.

Every star was believed to be the abode of a god or spirit, and events which succeeded certain celestial phenomena were attributed to the direct influence of the powers inhabiting the luminaries concerned in them. The effort to interpret the will of the gods by a careful study of the signs of the heavens led to the discovery of many important facts, and thus, as Alchemy was the parent of Chemistry, Astrology became the mother of Astronomy. The earliest astronomical works are compilations from the temple archives, recording the events which had been observed to follow every species of celestial phenomena, and might therefore be expected to follow similar combinations. The most celebrated of these compilations was Namar Béli 'the illumination of Bel' or Ên Bêli 'the eye of Bel,' a work said to have been prepared for the library of Sargon of Agadé, who reigned about 3800 B. C., but, in all probability, a gradual accumulation, embodying data long subsequent to the reign of that monarch. It is doubtless this work that is referred to by Seneca when he speaks of "Berosus, qui Belum interpretatus est" (Nat. Quaest. III, 29).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Z. t. A + 50 Of the Ashurnasidal slabs in the British museum, only the species D, according to our enumeration, show any traces of coloring. (Brit. Mus., General Guide, 1888, p. 46) A Yale slab contained such traces at the time of its arrival in this country.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Layard, Inscriptions in the Cuneiform characters, pl. 1.

<sup>&#</sup>x27;No III, in the Dresden collection also breaks off at line 14 (Z,f,A,i,49). The explanation which Jeremias offers for this abridgment is unsatisfactory. It is idle to seek for any other reason than the caprice of the workman

With regard to the calendar there are two theories: 1, that the year was one of twelve months of thirty days each, with an intercalary month every six years: and 2, that it was a lunar year of 354 days, corresponding to that of the Jews, who probably borrowed it from the Babylonians. The weight of evidence appears to be on the side of the latter theory.

In the earlier tablets the day is divided (at least for astronomical purposes) into six watches, three day-watches and three night-watches. In the later tablets, however, we find a division of the day into twelve *kaspu* or double hours, each *kaspu* being divided into sixty degrees or minutes. This mode of reckoning time is referred to by Herodotus, when he says (II, 109) that the Greeks learned the use of the dial and gnomon, and the division of the day into twelve parts, from the Babylonians.

The fixed stars were early grouped into constellations, and the motions of the planets were carefully studied.

Considerable attention was paid to eclipses. Many of those noted in the Namar Bêli, and in similar works, are described with such minuteness of detail as to leave no room for doubt that they are transcripts from actual observations. It is also certain that eclipses were predicted by the Chaldean astronomers, who had discovered the period of 223 lunations, in which the moon returns so nearly to the same position with regard to the sun and to her own node and perigee that eclipses occurring in one period will be repeated in the succeeding period. A number of dated eclipses are recorded in the cuneiform inscriptions, which have been verified by the aid of astronomy, and have rendered invaluable assistance in settling Babylonian and Assyrian chronology.

The astronomical tablets have been hitherto somewhat neglected, the attention of Assyriologists having been directed mainly toward the historical and grammatical texts. The tide, however, is beginning to turn, and many scholars are now taking up with ardor the study of these monuments of ancient science. The subject is one of considerable difficulty, as the astronomical texts are written in a highly ideographic style, and abound in obscure technical terms, generally of Akkadian origin. Much therefore remains to be done. The ample material now awaiting investigation must be thoroughly sifted and examined; texts must be compared passage for passage, and word for word; the astronomical allusions scattered here and there through the historical inscriptions must be gathered and carefully studied. When this has been done, we may confidently expect that Assyriology will add another to the splendid list of triumphs already achieved, unfold to us a new chapter in the history of science, and enable us to comprehend in its entirety the development and practical operation of the ancient system of Chaldean astronomy.

11. On Babylonian-Assyrian cylinder seals, by Rev. William Haves Ward, of New York City.

The seal-cylinder had its origin in Southern Babylonia, and its use spread to Assyria, Persia, Syria, Phenicia, Cyprus, and even Egypt and Greece, each country adopting its own peculiar style of engraving, material, and shape. The use of the cylinder ceased about the beginning of the Christian era. Dr. King believes it to have had its origin in the use of the joint of a reed. Though this cannot be proved, the size and shape of the older cylinders make the hypothesis not improbable: these, namely, are concave longitudinally, while the later are plainly cylindrical, and of uniform diameter. The cylinder was worn, as found on skeletons at Mugheir, on the wrist-possibly also around the neck, attached by a cord. It was not hung on a swivel, but by a copper or silver wire, doubled so that the two ends might be bent over to hold it at one end of the cylinder, while the wire formed a loop at the other end through which to insert the string. Probably strings were generally used instead of wire, and many cylinders show marks of the wearing of the string. A number of specimens in the Metropolitan Museum have the copper wire still preserved, and one shows remains of the silver wire, while a number had been split from end to end by the oxidation of the copper wire. None of these are among the oldest; and it is probable that the archaic cylinders were hung by a cord or thong passed through them. In these the hole is too large to suggest a wire handle.

The cylinders are of many kinds of hard and soft stone. At first, after the conjectural reed, soft stone, like serpentine, would be used: and these are abundant, as is also the core of a shell; but hard stones, such as lapis lazuli, and the various quartzites, chalcedony, agate, jasper, carnelian, came very early into use. At a later period, from one to two thousand years B. C., hematite became the prevailing material for common cylinders, and about as many are formed of this as of all other materials together. The material was brought from the near serpentine hills, or from the mountains of Persia, or the Sinaitic peninsula: or it was taken from the cores of the chalcedonic pebbles that abound along the Euphrates valley.

The seals were not shaped by turning on a wheel, but by rubbing up and down a groove supplied with emery powder. The perforation was probably made by the revolution of a rod by means of a bow and string, or some similar rude device. For the hard stones emery powder must have been used. The artizan uniformally bored half through from one end, and then began at the other end. Of course the two holes do not exactly meet.

The surface of the cylinders, until a period six or eight centuries B. C., was engraved by hand—in the case of the harder stones, necessarily by a flake of corundum, diamond probably not being available. The later cylinders, especially those from the Syrian and the Hittite region, were engraved by the revolution of a drill, a disk, or a tube.

The older Babylonian cylinders are the largest, and are thicker in proportion to their length than the later ones. A standard proportion for those of the middle Babylonian period was of a diameter exactly half the length. A hematite cylinder much thicker than this is almost sure to be quite archaic, belonging to a period when hematite began to be used for cheap seals. The largest ancient serpentine cylinders will hardly exceed four centimeters in length and three in dameter. In some of the later specimens the ends are slightly convex.

The cylinders being used to authenticate documents, their impressions on dated tablets give us the data for their age. The entire cylinder was seldom rolled over a tablet, and the impression was often repeated. Later the cylinders came to have a talismanic value, and the inscriptions were engraved in the right direction, unreversed.

The designs on the cylinders vary with their origin and age. Among the characteristic ones on the more archaic Chaldean cylinders may be mentioned that, first recognized by George Smith, of Izdubar and Heabani fighting a wild buffalo and a lion. The later seals replace the buffalo with the bull, and in the latest Parthian period a zebu appears. Izdubar on the the oldest cylinders is perfectly naked. or has only a thong about his waist. The same design with the hero in profile, instead of front view, also appears. A second frequent archaic design is that of a seated god, sometimes with streams flowing from his shoulders, or his navel, or from vases by his shoulders, to whom is led a personage, generally human, sometimes with the body and legs of a bird. In the latter case he is pushed into the presence of the god as if unwilling. The group probably represents a soul, or a mythological character, brought for judgment before the god. Another design is of the Sun-god coming out of the gates of the East, and with his foot lifted on a mountain, or raising himself by his hands between two mountains. In the later Babylonian cylinders, the god has taken a conventional form, with his foot raised, but with no other accessories. Another occasional design is that of an agricultural god or goddess ornamented with wheat, and with a plow borne by an attendant or worshiper. Another represents one or more personages in a boat. This is not fully explained. Another gives us a god, perhaps Ramman, smiting down a kneeling victim. At a later period, perhaps 2000 to 1000 B. C., the hematite cylinders are very abundant, with conventional figures of deities, among which may be mentioned two goddesses, one naked, in front view, who is recognized as Zarpanit, and another in a long flounced dress, with both hands lifted, who is the wife of the Sun-god. or the feminine complement of other gods.

The Assyrian empire introduced some new designs, which contained elements probably partly Egyptian, and perhaps obtained through Egyptian intrusion across the Euphrates, or among the neighboring Hittites. We now first find the worship of the solar disk and the sacred tree; also the battle of Bel Merodach with the dragon Tiamat, who in the later Assyrian cylinders takes the form of a human-headed sphinx. There are also figures of the protecting winged deities, sometimes hawk-

headed, about the sacred tree: also what appear to be two planetary gods, perhaps Adar and Ishtar.

The Persian cylinders, often marked by the wide trousers and the castellated head-dress, show no great fertility of design, the more frequent being that of a hero fighting a rather graceful lion or ibex. The "Hittite" cylinders are generally wrought with the wheel, and crowded with emblems—fishes, flies, rabbits, goats—whose meaning is not clear. The more western cylinders from Syria show strong Egyptian influence, which comes through the Phenicians.

12. Report on the progress of Oriental science in America during 1888; by Dr. Cyrus Adler, of Johns Hopkins University, Baltimore, Md.

Dr. Adler stated that he had prepared a bibliography of Oriental literature for the year 1888, covering the work done by American scholars, whether in this country or abroad. It comprised all the work which could in any way be classed as Oriental, having about the same scope as the Oriental Society. From this bibliography an attempt was made to make a report on the progress of Oriental science in America during 1888. Much difficulty was experienced in the latter work, owing to the inaccessibility of many papers; and Dr. Adler therefore requested the members of the Society to assist him in the preparation of this bibliography and report, by furnishing not only the titles of papers, but brief abstracts or the papers themselves.

13. Traces of Christian ideas in the myths and customs of the civilized native races of America; by Rev. Stephen D. Peet, of Mendon, Ill.

Mr. Peet's paper discussed at some length the possibility of arriving at authentic and trustworthy results as to American conditions and beliefs anterior to European discovery and influence, and then pointed out certain items of apparent resemblance to be seen between original American and Christian ideas and practices.

A few other papers were presented, but no abstracts have been furnished for publication: thus—

On an Ethiopic psalter, by Prof. M. Jastrow, Jr.

Notes on the Syriac version of the Acts of the Apostles called

the Pshitta, by Prof. J. P. Taylor, of Andover, Mass.

An account of the Philadelphia Babylonian Expedition until his separation from it in January last, by Mr. J. D. Prince, of New York City.

After the usual vote of thanks to the American Academy of Arts and Sciences for the use of their rooms, the Society adjourned, to meet on October thirtieth in New York.

### PROCEEDINGS

OF THE

# AMERICAN ORIENTAL SOCIETY.

AT ITS

### MEETING IN NEW YORK, N. Y.,

October 30th and 31st, 1889.

The Autumn meeting of the Society was held in New York City, Wednesday, October 30th, and Thursday, October 31st. The afternoon session of Wednesday was in the Greek Lecture Room of Columbia College; and the evening session, purely social, at the house of Professor Henry Drisler, Acting-President of the College. The sessions of Thursday were held in the room of the College Trustees; and between the two sessions, for the convenience of the Society, a luncheon was served in the Syriac Lecture Room, near at hand. A considerable number of Oriental manuscripts of varied character, and a small collection of Assyrian and Babylonian seals, were exhibited at the evening assembly.

The President, Professor Whitney, being absent, Rev. Dr. W. H. Ward took the chair, and, assisted by Professor Haupt, presided over the several sessions. It was announced that the next meeting would be held in Boston, on Wednesday, May 7th, 1890, and that the Recording Secretary and the Corresponding Secretary were to serve as a Committee of Arrangements.

The persons named below were elected as Corporate Members:

Rev. James Bassett, Maryville, Tennessee:

Rev. Prof. Edwin C. Bissell, Hartford, Conn. (Trinity Coll.):

Mr. Lester Bradner, Jr., New Haven, Conn. (Yale Univ.):

Prof. James A. Craig, Cincinnati, Ohio (Lane Theol. Sem.):

Mr. Olaus Dahl, New Haven, Conn. (Yale Univ.);

Mr. George William Davis, New Haven, Conn. (Yale Univ.):

Mr. Charles J. Goodwin, Baltimore, Md. (Johns Hopkins Univ.);

Mr. Charles F. Gunther, Chicago, Ill.:

Prof. J. Rendel Harris, Haverford, Pa. (Haverford Coll.):

Mr. Charles Horswell, New Haven, Conn. (Yale Univ.);

Rev. Prof. Henry Hyvernat. Brookland, D. C. (Catholic Univ.):

Rev. Dr. Kaufman Kohler, New York City (115, E. 71);

Rev. Dr. David Philipson, Cincinnati, Ohio (Hebrew Union Coll.);

Mrs. Anna M. Rydingsvärd, Boston, Mass. (181, Warren ave.):

Col. Elliott F. Shepard, New York City:

Mr. Daniel Shepardson, New Haven. Conn. (Yale Univ.);

Mr. Adolph Sutro, San Francisco, Cal.;

Prof. D. B. Willson, Allegheny City, Pa.;

Mr. Benjamin D. Woodward, New York City (Columbia Coll.).

The Committee appointed at the Philadelphia meeting in October, 1888, and charged with the cataloguing of the Oriental manuscripts in America, made a report by their Secretary, Professor Gottheil. The Committee was continued—Professor Lanman taking the place of Professor Hopkins, withdrawn—and authorized to proceed with the work entrusted to them. Extracts from the report follow:

In order to ascertain the whereabouts of the different manuscripts, scattered—as they were known to be—in many public and private libraries, a circular, setting forth the aims and objects of the Committee, was printed, and was sent to every librarian and private person from whom information could be expected.

A tentative list of the MSS, now known to the Committee is subjoined. It is intended to serve only as a guide for the future work of the Committee. It will be seen from the list that nearly all the languages with which Orientalists are called upon to deal are represented here. Classified roughly according to language, and with no reference to the subject matter, there were found to be in this country:

| Arabic    | MSS   | <br> | 141 | Hebrew             | MSS | <br>102 | Hebrew Ro  | lls | <br>34 |
|-----------|-------|------|-----|--------------------|-----|---------|------------|-----|--------|
| Syriac    | • •   |      | 95  | Persian            | ••  | <br>58  | Sanskrit M | SS. | <br>52 |
| Turkish   |       |      | 30  | Siamese            |     | <br>24  | Armenian   |     | <br>22 |
| Pali      | ٤.    |      | 15  | Egyptian           | ••  | <br>13  | Tamil      |     | <br>14 |
| Ethiopic  | 44    |      | 11  | Chinese            | **  | <br>10  | Coptic     | • • | <br>6  |
| Singalese | • • • |      | 7   | $\mathbf{Burmese}$ | • • |         | Samaritan  |     |        |
| Japanese  | ••    |      | 3   | Bengali            | **  | <br>2   | Oriyan     | + 4 | <br>2  |
| Mandinge  | ) **  |      | 1   | Sumatran           |     | <br>1   | North Laos | ٠.  | <br>1  |
| Assamese  |       |      | 1   | Batta              | **  | <br>1   | Malayan    | • • | <br>1  |
| Suaheli   | • •   |      | 1   | Georgian           |     | <br>1   | Marathi    |     | <br>1  |
| Aramaic   | **    |      | 1   | Gentoo             | ••  |         | Cashmere   |     |        |
| Toulah    | 4.6   |      | 1   | Javan              |     | <br>1 - | Gujarati   |     | <br>1  |
|           |       |      |     |                    |     |         |            |     | <br>   |

In all, 666 manuscripts. To these must be added 100 in Savannah, Georgia; 200 in the Sutro Library, California; 40 other manuscripts, of which the contents are unknown to us; 419 Sanskrit manuscripts just acquired for Harvard University Library by Professor Lanman in India, besides 30 in his private possession; and finally, the very valuable collection of between 400 and 500 Sanskrit manuscripts just given by Prof. Fitzedward Hall to the library of his alma mater, Harvard University; so that the full tale will not be far from 2000. Nor must we forget that many volumes contain two or more—sometimes as many as twelve—different works, and that the sum total is thus in reality much larger.

To illustrate the curious history of some of the manuscripts, it is interesting to note that one of the members of the Committee accidentally found in the Bibliothèque Nationale in Paris a little book entitled "A catalogue of Arabic, Turkish, and Persian manuscripts; the private collection of Wm. B. Hodgson, Washington, 1830." The collection contained over 100 very valuable manuscripts, but had seemingly become entirely lost to sight. After a great deal of trouble, another member of the Committee found them stowed away in a place where no one would have supposed them to be—the Telfair Academy of Arts and Sciences in Savannah, Ga.

At the suggestion of Professor Moore, it was voted that the Board of Directors take into consideration the advisability of getting from Congress a national charter, and also of holding but one meeting a year—say during the Christmas holidays—to the end that the meetings may be less hurried, and may afford the members better opportunity for making each other's personal acquaintance and for interchange of opinions.

Professor Gottheil proposed that there be added to the forth-coming Proceedings a note—reprinted, perhaps, from that issued in 1857—asking the members to procure additions to our numbers, in order to enlarge the interest in Oriental studies in this country, and to meet the demand for ampler publication-funds now required by the growing activity and productivity of the Society.

It was voted that the thanks of the Society be tendered to the Trustees of Columbia College for other courtesies, and especially for the use of their rooms for assembly. Thereupon the Society

stood adjourned, to meet in Boston, May 7th, 1890.

Communications were presented to the meeting as follows:

1. Reminiscences of Egypt in Doric architecture; by Professor Allan Marquand, of Princeton College, New Jersey.

In this paper an attempt was made to prove that the inheritance which Doric architecture received from Egypt was much greater than is usually supposed. The sacred temenos or enclosure, containing the sacred olive, or oak, or willow, or myrtle, or laurel, and its sacred spring, and with its altar for burnt offering in front of the temple, seems to be a reminiscence of the Egyptian temenos, with its sacred tamarisks and acacias and lotus flowers, with its sacred lake, and its altar in front of the temple. The stepped pyramidal base on which the Greek temple rests is to be traced to Egyptian rather than Mesopotamian prototypes. In Egypt also the earliest instances are to be found of the peripteral temple and of the gable roof. The Dorians preserved the Egyptian methods of quarrying, cutting, lifting, and laying large blocks of stone, of giving to the cella walls an inward slant, and of covering them with stucco as a basis for polychromatic decoration. The Doric ground plan, as well as the sanctuary, shows traces of the

1

1

Egyptian peristyle and hypostyle halls, and of a similar gradation in level from the peristyle up to the sanctuary. All the peculiarities of the Doric column and capital, the diminution, entasis, channeling, annuli, echinus, and abacus, are found in and explained by the reedbundle columns of Egypt. Ionic and Corinthian capitals exhibit similar traces of Egyptian ancestry. The Doric entablature, by both the form and color of its triglyphal frieze, betrays its relationship to the Egyptian cornice; and the ordinary Greek moldings and painted ornaments are derivatives of well known Egyptian forms. Even such a refinement as the use of curved surfaces was not first tried at Corinth or Pæstum or Athens, but is to be found in the slightly curved gable ceiling in one of the tombs at Benihassan, and in the curved architraves of the temple at Medinet Abou.

2. On the p- and ar-forms of Sanskrit roots; by Professor W. D. Whitney, of Yale University, New Haven, Conn.

Whether the so-called roots in Sanskrit that contain a r in their weaker forms should be written and named, as roots, with r or with ar, is a question as to which there is variance of opinion. Thus, both rd and ard are written; both kr and kar; both rrdh and vardh; forms and derivatives being numerous that present either root-form. The native grammarians, in accordance with their principle of taking in general a weaker form as normal, and deriving the other from it by a strengthening process, give everywhere the r: thus, rd, kr, rrdh. But it was one of the first fruits of European inquiry beneath the surface of things as presented by the Hindu science of grammar that the ar (more rarely ra) was recognized as more original, and the r as secondary. It seemed, accordingly, as if something was gained by restoring the older form; and this was by many scholars restored accordingly. What is especially important, this was done by the redactors of the great Sanskrit lexicon, and, as was reasonable and proper, their example has been regarded as authoritative and followed by many other scholars-for instance, by Delbrück in his successive volumes of Syntactische Forschungen. And, in the preface to the last of these volumes (the very able and important Altindische Syntax, published last year), Delbrück gives a rub to some of those who have preferred to follow the method of the Hindu grammarians, in the following words: "In the notation (Ansetzung) of the roots I have followed the method of the Böhtlingk-Roth dictionary, which in my opinion is the only practical course, and from which, unfortunately, Grassmann and Whitney, to the disadvantage of those who use their books, have swerved in certain (not always the same) points."

Prof. Delbrück, in this sentence, puts his preference of the one rootform over the other entirely upon the ground of its being "practical." In this, as it appears to me, he is quite right. It is a mere question of convenience. There is no principle involved in it. We do not believe that the forms of Sanskrit speech grew up about these entities that we call roots. We see now, very much more plainly than we did

fifty years ago, that there is nothing ultimate about them. In large part, they are of obviously secondary and recent growth. Some of them go back in their root-value, it is true, to the period of unity of Indo-European speech, and so are relatively old. But even these—as it cannot be too strongly insisted—are so far from the historical beginnings of linguistic tradition that, in all reasonable probability, to one standing at the actual beginning they would not appear perceptibly nearer than their fellows of latest Sanskrit origin. Their varieties of form, as exhibited in the words of one language, or of different related languages, it is the part of language-study to trace out and set in their historical relations. A root-form in one language does not determine one in another language. What is historically the same element appears different, for example, in Greek, in Latin, in Germanic: and an Indo-European form may be inferred, perhaps, diverse from any of these. Many roots have more forms than one in the same speech: a majority, perhaps, as many as two; and not a few, three or four, or even more. The one which we select to use as representative of these, for convenience, has to be determined by the general aspect and habit of the particular language. In Sanskrit we have also a body of rootforms the acceptance of which is a matter of tradition from the first students of the language, and which is therefore to be treated with respect. It has no authoritative character: it is to be altered and emended anywhere in the interests of sound science; but only in clear cases, and with due deliberation. But the change of r to ar in rootforms was a hasty and fragmentary measure, which, to be justified, needs to be followed up with much wider alterations. Nothing is gained by rejecting the r from roots that contain it while we retain the weak i and u of still larger classes of roots. This was the consideration which determined me, after much deliberation, to follow the example of Grassmann and others in adhering or reverting to the old method, and writing rd, kr, vrdh, etc., much as I regretted to deviate from the course adopted by the great Sanskrit lexicon. Far from disregarding the claims of practicalness, I made the practical element the governing one. There are great bodies of related phenomena in the language, showing i, u, and r in weak or weakened forms, and e, o, and ar in strong or strengthened forms. What was the "practical" reason (in the absence of a theoretical one) for treating the weak forms as original and making the strong from them in two of these classes of cases, but the strong as original and the weak from them in the third? For example, we have sedhati, bodhati, and vardhati on the one side, and siddhi, buddhi, vyddhi on the other; it can be no practical consideration which leads us to say that sidh and budh are roots, making siddhi and buddhi directly and sedhati and bodhati by strengthening, while, on the other hand, vardh is the root, which makes vardhati directly, and vrddhi by weakening. To adopt this method would lead to the very unpractical result of giving in a grammar, for parallel phenomena, two completely different sets of rules, one for strengthening and the other for weakening, thus burdening and perplexing the learner. This, then, is what I have maintained, and still confidently

maintain: so long as we talk of the roots ci (and even ci!) and is and vid. of the roots ru and ud and nud, and so on, so long do consistency and "practical" convenience require of us to talk also of the roots mr and r and drc, and so on. Delbrück made an unfortunate selection of the ground on which to plant his adhesion to the opposite method: if he had simply said that his use of the ar root-forms in the preceding volumes of his series made him prefer to adhere to the same forms in this volume also, no one could have blamed his choice.

Böhtlingk has also himself more than once criticised unfavorably my preference of the p-forms, and the ground on which I placed it, as if it implied the principle of adoption of the weakest forms of roots that are found in use anywhere—so that, to be consistent, I ought to speak of the root  $j\bar{n}$  ( $jaj\bar{n}us$ ) and gm:jagmus) instead of jan and gam, and so on (he might have further claimed uc instead of vac, on account of ukti etc., c instead of vac, on account of cmusi, d instead of  $d\bar{a}$ , on account of cmusi, d instead of  $d\bar{a}$ , on account of cmusi, and so on). But that is obviously and wholly unfair. The extent of my claim has been that vid and budh and vpdh (and their like) stand together, and require, both for consistency and for practical convenience, an accordant treatment; and that he who stickles for vardh ought strictly to speak also of the roots vcd and bodh. It appears to me, so far as I can judge, that the use of p-forms of roots is more common than a dozen years ago, and likely to increase in prevalence.

3. On the etymology of the particle one; by Professor M. Bloomfield, of the Johns Hopkins University, Baltimore, Md.

The word oin, as we find it in Indian literature, has no organic connection with the language. All its uses are conscious and secondary. In the first place, it occurs in the MSS, at the head of books or chapters of Vedic texts. Secondly, it occurs in the brāhmaņas, sūtras, etc., in formulas like om bhur bhurah srar janat, artificial series of words supposed to be endowed with mystical power. Thirdly, as the direct outgrowth of this use, it forms one of the most fecund subjects for mystical speculation in the earliest theosophic writings, especially the Upanisads; it has now become an objective bit of material, regarded as a pivot for religious meditation and concentration; some of the most tiresome passages in the Brāhmaņas and Upanişads deal with the word in this sense. As early as the Brāhmaņas it is analyzed into three component sounds, a, u, m, and these are turned into vehicles for the highest religious conceptions of the time. Still later, in the Çāstras and kindred literature, the word is subjected to systematic treatment, according to which it serves along with the other ryāhrti and the sāvitrī as the essence and representative of the entire Vedas. Once more, still later, when the Indian trinity has crystallized out of the infinitely varied Indian pantheon, the three letters a, n, m are respectively identified with Viṣṇu, Çiva, and Brahman. And the word has passed into Buddhism with unimpaired vitality. The formula oin mane padme huin 'om. O jewel on the lotus, hum' is as characteristic of Buddhistic worship as om bhūr bhuvah svar of Brahmanic worship.

-

The Petersburg Lexicon explains om as a word of solemn asseveration and reverent assent, comparing its meaning with that of amen of the Scriptures. This explanation involves the transfer of a Semitic conception, colored by Germanic religious feeling; it does not seem to represent an Indian view. Nor does the etymology advocated by the same authority, as also by Professor Weber (Ind. Stud. ii. 305, n. 2; ix. 159, n. 3: 256), seem at all convincing. Both derive it from  $\tilde{a}\dot{m}$ , an asseverative, post-Vedic particle, which is supposed in solemn utterance to have become oir. In support of this view one might cite Chand. Up. i.1.8: tad vā etad anujňākṣaram, yad dhi kem cā 'nujānāte, om ity eva tad āha 'this syllable is one of permission: for when one permits anything he says om.' Cf. also Kāuş, Br. vi. 10. But such passages must not be employed for the elucidation of the original value of the particle. The statement comes directly from the ritual, in which formulas of assent or permission are introduced by oin. This, however, is equally true of other formulas, questions, orders (prāisa), etc., as is in tact stated in the very next verse (Chānd, Up. i, 1, 9). A good passage, which exhibits some of these uses in the ritual, is contained in Kāuç, 9,9: . . . om bṛhaspatiprasūtaḥ karavāṇī 'ty anujñāpya, om savitṛprasūtaḥ bhavān ity anujñātaķ kurvīta. Cf. Tāit. Up. i.8: om ity agnihotram anujānāti. From such religious uses as these the notion, frequently found in Brāhmaṇa and Upaniṣad, that om with the gods is equivalent to tathā with men, may have sprung: see e.g. Āit. Br. vii. 18; Çāñkh. Çr. xv. 27 (cf. also Ind. Stud. ii. 102; x. 97); om iti vāi dāivam tathe 'ti mānusam. All these values are of interest only in so far as they exhibit some phase in the even for India extraordinary development which this word passed through, as soon as it became the plaything of mystical speculation in the schools.

In the Grhyasamgraha ii. 9 (edited and translated by the writer in ZDMG, xxxv, 533-87) we have the following cloka: omkåraç vå 'thakåraç va dväv etäu brahmanah pura: andam (v. 1. kantham) bhittvå viniryätän tenäi 'tän mañgalåv ubhåu. The same or a similar cloka I have

since found in other places.

Atha is especially common at the beginning of sūtra and prayoga texts: the commentaries always endeavor, but without good reason, to show that it is put there in order to join the text in hand to some other text, supposed to have preceded it. The word properly means 'now, now then.' The juxtaposition of oin and atha in the cloka cited above suggests that it may have been originally nothing but an introductory word of somewhat the same value as atha. The Vāj. Prāt. i. 16-19 actually systematizes such a view.

I would accordingly regard om as o with a nasalized utterance of the last vowel due to pluti. Pāṇini viii. 2.67  $(om\ obhyādāne)$  declares that the word was pronounced with pluti at the beginning  $(of\ books,\ chapters)$ ; to this long-drawn utterance we may ascribe the nasal, which was afterwards felt as an organic part of the word, and treated as an independent m. The word o I would identify with  $or\ (oi-v,\ oi-ve,\ ai-ne)$ . Lat. au-t, au-tem, Goth, au-k, and others: the meaning would be something like 'now then, well now.' Germ, 'also, nun also,' If we follow

Fick, Bezz. Beit. vii. 279: Osthoff, Morph. Unt. iv. 253: Zur Geschichte des Perfectums, p. 328, in regarding  $u^{\tilde{r}}$  as the tonic form corresponding to the particle v in  $\pi dvv$ , then u, the common Vedic enclitic particle, holds the same relation to  $o\tilde{m}$  as v to  $u\tilde{v}$ . I do not venture to attach any significance to the fact that u is always written  $\tilde{u}\tilde{m}$  by the padapāṭhas of the RV., AV., and VS.; this is at best a curious coincidence. But it supports the supposition that the separate, non-syntactical, emphatic utterance of such a word as o would naturally lead to a nasalized utterance: cf. also Whitney Sk. Gr. 78a.

As early as 1846, Roth, Zur Literatur und Geschichte des Weda, p. 76. under the head of euphonic anunāsıkya, discussed a number of instances of nasalization added for euphonic purposes. These and others have been treated since by Bollensen, ZDMG. xxii. 622 fg., and Benfey, Vedica und Linguistica, p. 1fg. Roth recognizes the nasal of om as secondary, and this may be considered a correct conclusion, even if the etymology here proposed should fail. Hence it is not correct to write om with nasal mute, as is frequently done by editors.

## 4. On the Vedic instrumental padbhis; by Professor M. Bloomfield.

The instrumental plural padbhis occurs six times in the RV. It is wanting in the AV., and we do not know how often it occurs in the remaining mantra-literature. The writer knows of it at VS. xxiii. 13, and Kāuç. 44.17. It is mentioned in the fourth chapter of the nāighantavas (4.2), erroneously ascribed to Yāska:\* the chapter contains a collection of words which were regarded very early as cruces. Yāska. Nirukta i. 20, speaks of them as words which admit of various interpretations; and accordingly he offers at Nir. v. 3 no less than three explanations of the word in connection with RV. x. 99. 12: pānāir iti vā spāçanāir iti vā sparçanāir iti vā, all of which are obviously useless. On the other hand, Sāyaṇa in his commentary to the RV. and Mahīdhara at VS. xxiii. 13 gloss the word with pādāis, or something very like; and the latter explains it by padbhis, the ordinary instr. plur. of pād, the d being, according to him, a peculiarity of the mantra-language: padaçabdasya dāntatvan chāndasam.

The western interpretation of the word, begun by Roth (Nirukta v. 3, Erläuterungen, p. 54), for a long time was content to believe that Sāyana's and Mahīdhara's explanation was in general correct; only for RV.

<sup>\*</sup> The 48th parigista of the Atharva-Veda contains a collection of glosses similar to that upon which Yāska has commented. The author is said to be Kāutsa-vaya. The glosses are divided into 69 paragraphs; they exhibit some words characteristic of the Atharvan, e.g. nīdāyalasālā and hinakhin in § 66, but repeat in general the material of the other collection, distributed differently. The text is contained in two MSS, of the parigistas, belonging to the Bombay government; copies of it are in my possession, but an edition of the glosses is impossible, owing to the excessive corruption of the MSS. In the Berlin MSS, of the parigistas the nirukta does not appear; apparently the leaves containing it have been cut out. The word pudbhis I have not been able to find in this text

iv. 2. 12 Roth posits a stem pac 'glance,' which interpretation is repeated with more or less confidence by later authorities. Ludwig denies in his translation of the RV., iv. 309, the derivation of padbhis from pad 'foot' or  $p\bar{a}c$  'glance:' he assumes instead a stem pac 'rope' =  $p\bar{a}ca$ ; later, v. 626, he still denies the equation padbhis = padbhis, but admits the stem  $pac = sp\acute{a}c$ . Quite recently, Bartholomae has reviewed the question in Bezz, Beitr. xv. 3fg., concluding that padbhis can not by any known phonetic process be derived from pad 'foot,' that the current translation with the feet is untenable, and that the word is to be referred in part to pac 'glance,' and in part to pac 'rope, snare' (ibid. p. 8). Pischel, Vedische Studien (Pischel and Geldner) i. 105, also assumes a meaning akin to 'rope' (zugel), translating padbhir gydhyantam (RV, iv. 38, 5) by '(das ross) ungeduldig in den zügeln:' cf. the very different result obtained by Bartholomae, Bezz. Beitr. xv. 7. Still more recently. Pischel, in Vedische Studien i. 228 fg., has devoted a learned and ingenious study to the same question; some of his results the writer accepts unhesitatingly: others seem to him untenable.

Ludwig's and Bartholomae's suggestion that padbhis never means 'with the feet' in the Rig-Veda is improbable on a priori grounds. It would be a curious freak of chance that the instrumental plural of pad, which is found four times in the AV., should be wanting entirely in the RV., while on the other hand the instrum, plural of pac 'glance' and paç rope' should be equally wanting in the AV. Bartholomae's efforts to dispose of every case of pudbhis fail in the case of the passage VS. xxiii. 13, eṣá syá rāthyó vṛ'ṣā paḍbhic catúrbhir é 'd agan. This he fairly gives up (p. 8). Yet it can have but one sense: 'This steed, tit for the chariot, has come here indeed with four feet. AV. iii. 7.3 offers a close parallel, reading padbhis without cerebral d: ánn tvá harinó víxa padbhic caturbhir akramīt the strong antelope has come after you with four feet.' Cf. also AV, iv. 14.9. At Kauc. 44.17, while the vaça is slain, the following mantra is recited: yad vaçã māyum akrata uro vã padbhir áhata agnir má tasmád enasah ricván muñcatr anhasah if the  $vac\bar{a}$  have bleated, or have struck the breast with their feet, may  $\Lambda gni$ free me from this sin and release me from every evil.' The MSS, are divided pretty equally between padbhir and padbhir; the editor has adopted the lectio doctior pudbhir. The parallel versions—TS, iii, 1, 4, 3; KCS, xxv, 9, 12; CCS, iv, 17, 10 (or 12); GGS, iii, 10, 28; Mantra-Br, ii, 2, 8 -read padbhir without cerebralization.

This proves sufficiently that padbhis in certain cases is related to pād 'foot.' Pischel also admits this value for padbhis in RV. v. 64, 7, x. 99. 12, and VS. xxiii. 13; but he believes that the d is borrowed from padbhis, instr. plur. of paq'eye' and paq'rope,' which were falsely understood by the diaskenasts as equal to padbhis with feet.' Bartholomae, loc. cit., had previously made the same suggestion as a dermer ressort to explain VS. xxiii. 13, he having previously explained all the six instances of padbhis in the RV. as derived from paq'rope' and paq'eye.' Bartholomae gives up, as already noted, the explanation of the passage from VS. The expression padbhic cativibhih seems to him quite inexplicable, and it is indeed at first sight useless. As it occurs several times—see the

passages from the AV, presented above—it is likely to have some sense. and I believe that it may help in the exeges of some of the passages in the RV. The phrase padbhic cutivibhih expresses the simple notion that the speed of animals is due to their character as quadrupeds. Animals run swiftly with their four teet, and because of their four feet. If the notion is generalized, pudblis, when used of human beings, may have been felt in contrast to paulbhyān to mean with (four) feet, and thus 'quickly, nimbly, briskly, 'etc. RV, v. 64, 7 ed, å pullbhir dhavatam narå bibbratār arcanānasam run hither nimbly. O ye two heroes, to preserve Arcanānas.' RV, x, 99, 12, erā mahó asura vakyátháya vamrakáh padbhir ùpa sarpad indram 'thus, O Asura, did great Vamraka quickly come to Indra for prosperity.' It seems difficult to imagine another meaning of padbhis in these two passages, especially the last. Pischel has left it untranslated, though admitting that pudbhis comes from pād 'foot;' it seems simply inane to translate 'Vamraka went to Indra with his feet (plural!).

We venture the same exceesis for pullbhir in RV. x. 79.2: átrāny asmāi pullbhih sám bharanty, uttānāhastā nāmasā 'dhi vikņā 'nimbly do they carry together fuel for hun' etc. Bartholomae and Pischel follow Ludwig in regarding pullbhih as a ritual expression, equivalent to idhmasamahana, and translate 'they bring together his fuel with ropes' etc. But the hymn is mystical, and it seems unlikely that a dry technical detail of the ritual should appear singly in such connection. We may rather compare the adverb  $t_{l}$ sú 'nimbly' in verse 5: yó asmā ánnam  $t_{l}$ sv ādadhāti etc. 'he who nimbly (or eagerly) puts on fuel for him' etc. Cf. also x 115.6: vājintamāya sāhyase . . .  $t_{l}$ sú cyāvāno ānu jātāvedase . . . Agni is voracious (RV, i. 58.2.4; vii. 3.4; x. 91.7; 113.8) and needs to be supplied expeditiously.

The words paidbica (RV.), padvica (VS.), padvinca (LCS, and Mantra-Br.), and púdyybhi have been regarded generally as compounds, containing in their first member the stem pad = pad foot. Pischel has undertaken in the same paper (p. 333 tg.) to prove that the first part of the word is the stem  $paq = p\bar{a}qa$  rope,' so that  $pad-b\bar{b}qa$  is in effect about the same as  $p\hat{a}qa$ . It seems to me that all he succeeds in showing is that the strictly etymological value of the word according to the old explanation is not always kept up. So e.g. in the passage from the Mantra-Br. i.2.10, annum prānasya padringah, the last word has certainly the general value 'fetter.' But such passages are no more calculated to disprove the original meaning 'foot-fetter' than /τπο-βονκονος 'horseherd' disproves the etymology of 300-5000. Pischel attaches importance to the passage MBh, iii, 297, 16, where it is said that Yama draws the souls of men from their bodies, and binds them with fetters: he concludes from this that the Vedic view was the same, and that we must shut out the notion that Yama tetters the foot of the dead. But AV. viii. 8. 16 reads : ima uptā metyupācā yān ākramya na mucyase · here are thrown the snares of death, stepping into which thou shalt not be released. Obviously the snare of death is here supposed to be directed against the foot stepping into (åkramya) it. At Kauc 16, 15, 16 these pāçāh, along with āccatthāna kāṭānā (traps made of acvattha-wood) and

bhāngāni jālāni (nets of hemp), are placed in the way of an advancing enemy. Cf. also Kāuç. 14.28: bhāngamānīgapāçān . . . senākramesu rapati. Another and the more specific designation of this mṛtyupāçā is mṛtyóḥ páḍbīça and yamasya páḍbīca; but the parallelism must not be employed to prove that pudbicu has just the same value as pticu. That pắça and pādbīça are not identical seems to be shown conclusively at AV, xvi. 8, 27, where padbica occurs side by side with paca; sa mrthôle pádbiçāt páçān mā moci. The word padbica occurs only in connection with mṛtyit in this hymn; of all the other twenty-six divinities and personifications in the same litany (vv. 1-26) the word pāça alone is employed : sá grāhyāḥ (nirṛtyāḥ, ábhūtyāḥ etc.) pāçān mā moci, xvi.8.1,2 etc. This is not accidental; the word púdbica belongs to Yama and Mrtyu, being restricted altogether to this use in the AV.; it does not occur with any other divinity or personification either in the RV, or AV., although the opportunities e.g. in connection with Varuna are very numerous: RV, i. 24, 14, 15; 25, 21; iii. 2, 7; vi. 74, 4; vii. 88, 7; x. 85. 24; AV, ii, 10, 1-8; iv, 15, 6, 7, 9; vi, 121, 1; vii, 83, 3, 4; xiv, i, 19, 57, 58; 2, 49; xvi. 8, 26; xviii, 4, 70. In all these cases the pắcule or pắcule of Varuna, not the púdbiça of Varuna, is spoken of. Similarly druháh pāça, not druhāh pādbīça, RV, vii. 59,8; AV, ii. 10,6; vii. 77,2; xvi. 6. 10. There is therefore a genume difference between the two words, and the persistent tradition of the schools, that pad- is identical with  $p\bar{a}da$ . seems to be the only one which can at present be suggested. In fact, if we urge the parallelism between AV, v. 19, 12 and xii, 5, 15, it would seem as if the AV, itself defined padbīça as equal to padabīça. AV. xii, 5, 15 reads : sắ brahmayyáin đevapīyám brahmagavy ādīyámānā  $m_i t y \acute{o} b_i p \acute{a} db i c a \acute{a} dy a t i$  that cow of the brahman, if robbed, binds the oppressor of Brahmans, the reviler of the gods, in the foot-fetter of death.' And AV. v. 19. 12: yấm mṛtấyā 'mubadhnanti kūdyàin padayópanīm, tád vái brahmajya te devā upastaraņam abruvan. The parallelism between mytyók pádbíca and the symbolic kúdí padayopaní, which is tied to the dead person, is striking, and would seem to defend the translation 'the kudi-fetter, which clogs the steps, given by Ludwig, Rig-Veda iii, 452. But Roth, Festgenss an Boldlingk, pp. 98-99, translates the expression by the bunch of wood which effaces foot-prints," and the decision depends upon the much discussed root yup: see Ludwig, RV, v. 614; Whitney, Am. Journ. Phil. ni. 402; Proc. A. O. S., October, 1888, vol. xiv., p. vii-viii. I would only remark that kūdī in itself does not mean either bunch of wood or fetter, but is equivalent to the plant badari. The word occurs in addition to AV, v. 19, 12 at Kāuc, 21, 2, 13; 35, 24; 47, 30; 71, 19; 80, 33; 86, 24. Both Dārila and Keçava gloss it as above; and the expressions kādīprāntāni at 21.2; 35. 24. and kārsvām kūdy-upastīrvāyām at 47/30, show that a plant is indeed meant: cf. darbhaprāntāni, common throughout the ritual literature.

Pischel's investigation of the word saûdāna (ibid p. 233) leads him to the conclusion that this word is the Indian word for 'foot-fetter.' This can be admitted without denying that pullbea had primarily the same value. One may also grant—though the reasoning on this point

is decidedly subjective—that horses were not tied by the feet in India (ibid. p. 234); this simply necessitates the assumption that  $p\acute{a}dbiça$  when employed in such connection has assumed the secondary value of 'fetter,' which it evidently has at TB. i. 6, 10, 3; Mantra-Br. i. 3, 10.

The remaining three passages which exhibit the word pulbhih are RV, iv. 2, 12, 14: 38, 3. Pischel shows conclusively that pulbhih in the first two passages means 'with the eyes,' and we may regard this as the most certain of all the results which have accrued from the repeated discussion of the word in recent times. Add to the citations on p. 230 a passage from Kāuç, 42, 17: yad vratam atipede cittyā manasā hṛdā. On the other hand, there is nothing convincing in either Bartholomae's or Pischel's renderings of Rv. iv. 38, 3: paḍbhir gṛ'dhyantam medhayūm nā çāram: see Bezz, Beitr. xv. 7: Vedische Stud. i. 105, 232. I see no objection to the translation '(the horse) impatient with his feet, as a hero (is impatient) when eager for strife' (medhayū = samgrāmechu, Sāvana).

We may note the juxtaposition of padbhih with the stem hasta, or a derivative of it, in three of the six passages from the RV.: iv. 2. 14 (padbhir hastebhih): v. 64.7 (hastibhir ... padbhih): x. 79.2 (padbhih ... uttānāhastāh). It would seem from this that the word under discussion must have suggested strongly either by sound or meaning the ordinary padbhih.

Bartholomae, ibid. p. 3, considers the change of padbhih to padbhih as phonetically impossible. I do not regard the case as desperate. In Vedic purodâçam and anadvâ(z')ham, the cerebral d in my opinion is due to the influence of the palatal sibilant in the syllable following. This would explain the d of pâdbīça. We may assume further that the expression padbhiç catūrbhih—there is especial occasion to employ the plural of the word 'foot' with this numeral—was so frequent as to be felt a compound (cf. the very old câtuspad), and that the d owes its cerebral quality to the c of the following syllable. In other words, padbhis and padbhiç are originally syntactical doublets, which became confused in due time. The cerebral of pâd-grbhi must have been introduced secondarily from padbhiç. We may remember in this connection that Ascoli, Vorlesungen über die Vergleichende Lautlehre, p. 196, accounts for the cerebralization of pad on the ground of popular (Dravidian) influence. So also Weber, Ind. Stud. ii. 88.

5. On the numbering of the Atharvan Paricistas; by James Taft Hatfield, of the Johns Hopkins University, Baltimore, Md.

As is known, the numbering of these texts is in a state of confusion, and much practical difficulty is found in citing them. By the help of

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> For similar phenomena, involving changes in dental sibilants owing to the presence in a neighboring syllable of palatal and lingual sibilants, see Osthoff, Zur Geschichte des Perfections, p. 494 fg., and Bloomfield and Spieker, P. A. O. S. May, 1886, p. xxxvi fg. (Journal, vol. xiii., p. exvii fg.). A different explanation of puro-dū'c and anad-vāh—I cannot but believe an incorrect one—is to be found in Ascoli's Kritische Studien zur Sprachvissenschaft, p. 285 fg.

pinalus.

two independent MSS, belonging to the British Government in India, and taking advantage of some suggestions of Prof. Ernst Leumann, I have made an arrangement which I hope may prove permanent and satisfactory. Descriptions of two Paricista MSS, given by Weber in catalogues of the Berlin Manuscripts have afforded a means of reference hitherto. The first is in the Berlin Catalogue of 1853, p. 89 ff., and describes the MS, 365-6. Weber's numbering here was based upon a bad manuscript, and was afterwards abandoned by himself; so in his Zwei Vedische Texte über Omina und Portenta (Berlin, 1859), he refers to the Adbhutacanti as the 70th Par., which he calls 67 in the list mentioned, and 32 in his last catalogue. The second enumeration occurs in the new Berlin Catalogue (1st Part, 1886, pp. 87-89), where a better manuscript, No. 1497, is described, and the texts are numbered consecutively as far as to the Samuccavaprāvaccittāni, where Weber begins numbering a new series. Besides having two sets of numbers. the plan is objectionable in doing away entirely with the manuscript enumeration, which bears plain testimony to the fact that certain texts are well known by certain numbers, and cannot be conveniently separated from them. Weber's new enumeration has not been generally adopted, and so late a work as Simon's Beiträge zur Kenntniss der Vedischen Schulen (1889, p. 32) refers to the Caranavyūha by its old manuscript number, 49. Both of Weber's MSS, have a serious lacuna in the neighborhood of texts 47 and 48 (see below).

The manuscripts which I have used have been already described in the Proc. A. O. S. for Oct., 1888. A is a good MS., very much like Weber's No. 1497, though a little fuller in some respects. It consists of 239 large leaves, which are numbered continuously, and not divided after text 36, as in the case of the other MSS. Best of all, it contains (as does also B) the complete texts missing from Weber's manuscripts. They are:—

47. Varnapatala, a grammatical work in three sections.

48. Kāutsavyaniruktanighanţa, a long glossary of related words, in 69 sections, written in the style of Yāska's Nirukta.

B is very late, and very corrupt: like Weber's MSS., it is divided into two parts, a new numbering of the leaves beginning with text 37. It omits the last half of 50, and the whole of 51-61. There are two interesting anukramanikās of the Paricistas, one standing at the head of the Naksatrakalpa, the other at the end of the MS.; and these give the titles of the missing texts. The anukramanika at the end has, in addition to the names of the texts, a double set of numbers attached to them: they are desperately corrupt: but, as something may be inferred from them, in the last column of the table given below I have reported them as they are, without any attempt at amendment. Some of the early texts in this MS, are numbered differently from those in A, and in these cases the fuller statement of number found in A (e.g. A 10: iti bhūmidānam samāptam daçamam pariçistam) is replaced by a simple figure, or two figures for the same text. These variations do not lend much assistance, however: for they are abandoned at certain points, and in the entire second part there is a return to the system of  ${\bf A}.$  The first two leaves of parts 1 and 2 have been transposed in binding.

The following table gives my enumeration of the texts, and a general synopsis of the evidence. In making the numbers run to 72, I am guided not only by the MS, numbering and the anakramanikā, but also by the statement at the close of text 49 m B, that the Paragistas are cited as 72 in number: dvāsaptatāh paragistāni bharanti. The columns give in order: a, the page of A where the text begins: b, page of B; c, d, the number of the text as given by A and B: c, f, the number of the text as reported by Weber from his MSS, 365-6 and 1497: g, the numbering in the anakramanikā at the end of B.

|                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                  |                                                                            |                                                                                                             |                                                |                                                                        |                                               |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| Т                                                                                                                                  | exts with amended numbering                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Page in A.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Page m B                                                                                                                                         | No m A                                                                     | No B E                                                                                                      | No m 365 6                                     | No m 1497.                                                             | No. in Anu.                                   |
| 1. 12. 3. 4. 5. 6. 7. 8. 9. 10. 12. 13. 14. 15. 17. 18. 19. 22. 24. 25. 27. 28. 29. 30. 31. 32. 33. 33. 33. 33. 33. 33. 33. 33. 33 | Rāṣṭrasamvarga Rāṣipprathamābhiṣeka Purohitakarma Puṣyābhiṣeka Piṣṭarātryāḥ kalpa Ārātrika Ghṛtāvekṣaṇa Tiladhemvidhi Bhūmidāna Tulāpuruṣadānavidhi Ādityamaṇdala Hiraṇyagarbhavidhi Hastirathadāna Açvarathadānavidhi Gosahaṣradānavidhi 18. Hastyaçvadikṣā I. and H. Rāṣakarma sāmvatsarīyam Vṛṣotsarga Indramahotsava | 100 83 53 64 64 65 77 77 78 65 65 65 66 66 77 77 77 78 68 88 89 64 65 65 65 66 66 77 77 77 78 68 88 89 66 66 66 77 77 77 78 68 88 89 68 68 68 77 77 77 78 68 88 89 68 68 68 77 77 77 78 68 88 89 68 68 68 77 77 77 78 68 88 89 68 68 68 77 77 77 78 68 88 89 68 68 68 77 77 77 78 68 88 89 68 68 68 77 77 77 78 68 88 89 68 68 68 77 77 77 78 68 88 89 68 68 68 77 77 77 78 68 88 89 68 68 68 77 77 77 78 68 88 89 68 68 68 77 77 77 78 78 68 68 68 68 77 77 77 78 68 88 89 68 68 68 68 68 77 77 77 78 78 68 68 68 68 68 68 68 68 68 68 68 68 68 | i. 12a<br>13a 15666 17a 15a 19a 19a 10a 1a 15a 16a 16a 17a 17a 17a 19a 19a 10a 1a 15a 16a 16a 17a 17a 17a 19a 19a 19a 19a 19a 19a 19a 19a 19a 19 | 12 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 3 14 15 6 18 19 21 22 3 17 8 29 30 131 23 334 35 | 1 23, 3<br>4, 5 5 7 8 10 13 14 1 16 1 18 19 1 24 25 26 27 8 29 30 8 133 4 3 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 | 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 13 14 15 16 17 18 19 20 | 9 10 11 12 3 14 15 6 16 17 19 19 19 20 21 22 32 24 25 27 32 33 34 4 35 | 2 1578 2 17 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 |
| 36.                                                                                                                                | Uchuşmakalpa                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 91a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 4:3h                                                                                                                                             | -                                                                          |                                                                                                             | 36                                             | -                                                                      | 04                                            |
|                                                                                                                                    | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                  |                                                                            |                                                                                                             |                                                |                                                                        |                                               |

clix

| T                                                                                           | $\lambda$ (s with amended numbering,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Раде иг А                                                                                | Page in B                                                                        | . Y                                                     | e<br>=                                                    | No, in 365-6 | in 1497,                                   | No, in Anu                             |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|--------------|--------------------------------------------|----------------------------------------|
|                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                          | ្ម័                                                                              | ×                                                       | $\dot{\varkappa}$                                         | ×            | ×                                          | ž                                      |
| 378.<br>39.<br>441.<br>445.<br>447.<br>448.<br>455.<br>555.<br>556.<br>661.<br>665.<br>665. | Snānavidhi Tarpanavidhi Tarpanavidhi Çrāddhakalpa Agnihotrahomavidhi Uttamapaţala Vatpapaţala Kāutsavyaniruktanighanţa Caranavyūha Candraprātipadika Grahayuddha Grahayuddha Grahasangraha Rāhucāra Ketucāra Rtuketulakṣaṇa Kumavibhāga Manḍalāni Digdāhalakṣaṇa Ulkālakṣaṇa Vidyullakṣaṇa Vidyullakṣaṇa Narighātalakṣaṇa Bhūnikannpalakṣaṇa Bhūnikannpalakṣaṇa Nakṣatragrahotpātalakṣaṇa Sadvovṛṣilakṣaṇa Sadvovṛṣilakṣaṇa | 97ab 103a 104b 107ab 107b 108a 107b 108a 107b 107b 119b 119b 119b 119b 119b 119b 119b 11 | ii 84 44 46 67 85 90 12 12 13 15 16 17 17 18 18 18 18 18 18 18 18 18 18 18 18 18 | ON 378:00 4 1445:644849:055284 18578-859:061888:445:667 | 0X 5788990 14344456 14849 11 11 11 11 11 11 11 15 165 667 |              | N 378880 2 445 1 90013334 3658889068864666 | ************************************** |
| 67.<br>68.                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 191b                                                                                     | 27a<br>28a                                                                       |                                                         | 68                                                        |              | 69                                         | 119<br>127                             |
| 69.<br>70.                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 203a<br>206a                                                                             | 33a<br>34b                                                                       | 69<br>70                                                | 70                                                        | 70           | 70                                         |                                        |
| 70°.                                                                                        | Gārgyāņi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 211a                                                                                     | 36b                                                                              |                                                         | -                                                         | -            |                                            |                                        |
| 70.<br>71.                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 220a<br>227b                                                                             | 41a<br>43b                                                                       | ī                                                       | 71                                                        |              | -                                          |                                        |
| 72.                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 235a                                                                                     | 47a                                                                              | -                                                       | 72                                                        | -            |                                            | 72                                     |

### Notes upon the Texts.

1. This text is often referred to by its initial word kyttikārohiņī. In the 1st Ann. it is called kyttikārohiņīmakṣatrakalpābhidānam. B has the colophon: iti brahmarede nekṣatrakalpābhidānam prathamam parīgiṣtām samāptaṇā kṛttikārohiņī ca.—1. For this paraphrase (with additions: of AV. vi. 128, see Bloomfield, Seven Hymns of the AV., 19 ff.—3. With this text B begins its double numbering, thus:—parīgiṣtā 3 rājāprathamābhīṣekoḥ samāptaḥ 2.—8. A adds at the close citations of pratīkas of three adjacent hymns of Book xix, of the AV. (rī Sāmbī, Yamasgē lokīd adhyā babhāritha iti yau 6: Yathā kalām (yathālām) yathā çaphām iti yau 6: Gnētāsyā jātir iti yau 4. Ghētāvēk

sanamadhye (mydh-) pāippalādā (pāisya-) mantrāh.— 12. Called -mandaka by A, B, and 365.— 16. All but B omit dana. B returns here to A's plan, and has the number written out in full: sodaçamam (-catamam) p. s.— 17, 18. This "double text" offers considerable difficulty, and the whole group 17-19 demands more careful study. Text 17 seems to end with the close of §2, at the words bhayain karma. - 18. The full title in A is r. sām. hastyaçvādi dīkṣā; in B. rājakarmahastyaçvadīkṣādi.—30'. Not Vṛhal-, as hitherto cited.—33. The full title in the MSS. is Ghṛtakambalākhyo mahābhiṣeka.—35. Edited and translated by Magoun in Proc. A. O. S., Oct., 1888, and Amer. Jour. Phil. x. 165 ff. -39. Called Pāithīnasis-ta- in both anukramaņikās, and in the list of omitted texts, p. 20 b of 2d part of B.-40. B has a lacuna involving the last 4 sections.—44. Called Crāddhavidhi in both anukramanikās. - 45. -viilhi A; -kalpa W. 1497. - 46. Cited by Weber (Ind. Stud. iv. 431, and Hist. Ind. Lit. passim) as No. 48. Ending in A: ity uttamam patalah s. şaştocatvārişah p. | 46 ... - 47. Begins: varyān pūrvah vyākhyāsyāmah. Ends: iti varņapatalam | 47 | - 48. Begins: Om. Atharvane namah: pacati, pacate, aganagi, sisrate, gameh, vāyi, cāyi | 14|. Ends: pūrvasya paraļ sainsūcikaļ | 69|| iti kāutsavyaniruktanighantah s. p. 48 s. In the anuk, it is merely called Nighanta.

-49. A gives in §4 a list of Upanişads to the AV. in the following order: Maṇḍakā (sie), Praçnakā, Brahmavidyā, Kṣurikā, Cūlikā, Atharvaçiras. Atharvaçikhā. Garbha. Mahā. Brahma. Prāṇāgnihotra, Māṇḍūkyenādavindu (sie). Brahmavindu, Amṛtavindu, Dhyānavindu, Tejovindu. Yogaçıkhā, Yogatattva, Nīlarudra. Pañcatāpanīya (tapinī), Ekadaṇḍi. San(n)yāsavidhi, Aruṇi. Haṅsa, Paramahaṅsa, Nārāyaṇa, Vāitathya. This list in B comes at the end of the text, and varies as follows: the first is called Mudrāḥ: the 12th. Nūdivindu; the 18th, Yogabadīha: and in place of Pañcat-appears Dvitāpanīya, which is counted as two, thereby making up the proposed number, 28.

-50. Incomplete in B, which has only 1½ verses of \$5, whereas the

text consists of 9 paragraphs. From this point B omits twelve texts (51-61), but gives an incorrect list of those which are dropped out, etani pariçistâni pratihînâni (pratinahî) caturdaça !!), including the titles of 39 and 40, both of which are contained in this MS. - 51. Published in Ind. Stud. x. 319.-584. This text is probably an insertion, and is not mentioned in Anuk. 2.—62. Called Ratibhamik- in colophon to A. -67. Most of this text is published by Weber in Zwei vedische Texte über Omina und Portenta, p. 320 ff., where it is called the 70th Par. A number of Weber's emendations are verified by these MSS.—69. Called Atharrayahy- in  $A_1$ -70. In  $A_2$  22 paragraphs are numbered, to the bottom of p. 219a, tollowed by material enough for at least two more. - 70. After the second cloka is the section-number 22, although this was given in the Gārqyāni, as mentioned above. The sections are numbered as far as 30 on p. 223b: but the text runs on further in mingled prose and verse for 8 pp. Up to \$30 there are only clokas. This text and the preceding seem to be interpolations.-71. On the contents of this text, and the emendation of its title, see my paper in the Proc. A.

O. S., Oct., 1888. B has the following ending: iti kuçanasādbhutāni

samāptāni | 50 || sāṇḍa 71 ekasaptatiḥ | om çāntiḥ çāntiḥ çāntiḥ. The figure 1 at the close of A is for 71?—72. Ending in A: iti mahādbhutāni s. çabham bhavatu, çrī sāmba sadāçivacankarāŋyaṇam astu (cf. ending of no. 8). B is followed by the numbered anukramaṇikā, which is given in the table.

6. Interpretation of Mahābhārata iii. 42.5; by Professor E. W. Hopkins, of Bryn Mawr College, Penn.

The words of the text are:

Tathāi `vā 'çanayaç cāi `va cakrayuktās tulāguḍāḥ : vāyusphoṭāḥ sanirghātā mahāmeghasranās tathā.

The passage presents no difficulty except in the words tulāguaļāh and vāyusphotāh. The car of the storm-god is ascending to heaven accompanied by 'thunderbolts which were fastened to wheels, possessed of tulāguaļa, having vāyusphota, having tornadoes, having the sound of mighty clouds.' Nīlakaṇṭha thus interprets the doubtful words: tulā-guaļā bhāṇḍ-ugolakāḥ bhāṇḍāni tu uālabandākha ityādimlecehabhāṣayā prosiddhāny āgueyāuṣadhabalena pāṣāṇagolakādinikṣepapātrāṇi vā-yusphotāḥ vegaraçād rāyum janayantaḥ. 'The word guaļa means a ball: tulā is synonymous with bhāṇḍa, the latter designating the object called in the Mlecchas' dialect nālabandākha: that is, a thing with which by the force of powder (fire-drugs: compare agnicārṇa) stones and balls are discharged. As to vāyusphoṭa, the movement is indicated by sphoṭa, the whole meaning "producing a wind."

The commentator here desires us to understand that cannon are used, in accordance with his usual interpretation. Talā should be used of any trappings of a car if we grant that it is synonymous with bhāṇḍa. It probably refers, however, to the balanced baskets used to hold the hot balls which are flung from a car or an elephant, and here picture the lightning's bolt thrown from the car. Acani with discs (eakra) are elsewhere carried in the hand by ordinary warriors (compare vii. 156. 157: 175, 96), so that the cakra gives no indication of mounted cannon. The true interpretation of  $v\bar{\imath}yusphota$  may be seen by comparing vii. 146.1: çrutră ninădam dhamışah...çakrăçanisphotasamam sughoram, the sounds of the bow equal to the noise of the thunderbolt.' In the first passage also we must translate 'noise' simply, not 'explosion,' the two doubtful words meaning 'possessed of the basket-balls,' or, more literally, 'balance-balls' (as these balls were particularly used by the elephant-riders, and the baskets were suspended from their necks). and with the noise of wind. There is no indication of agneyanyadhabola, understood by the commentator.

For the time of this late chapter the following verses may serve as an indication, and are otherwise of passing interest. As the car ascends to heaven, the inmates see "those stars which from the earth are seen shining like little lamps owing to their being far away, although (in reality they are very large" dărărăpăņi yānī ha dzeyant dyntimanti văi; dīparad viprakṛṣṭatrāt tanūni sumahānty api; ib. 33-34.

#### 7. Female divinities in India; by Professor E. W. Hopkins.

As the worship of the manes or paternal ancestors increases in India, we find a gradually increasing tendency to pay respect to 'mother' deities. These are, however, generally regarded as god mothers. They are really personified passions, and this personification appears to me to be but the natural development of native Aryan views. The early Hindu worshiped as his real gods male divinities. The female divinities are either so by accident of gender in a quasi personification of feminine words, as Dawn and Ganges, or the personification of passion, as Ulūpī, Urvaçī. The second class includes also abstractions, like Anumati.

The gods to invoke and fear were, however, at first natural forces, not abstract ideas personified or passions personified. With the decline of these masculine gods rises the worship of the abstract, the spiritual, and the sensual. In following out this tendency, the new divinities are thought of as female, although their names are masculine, krodha, mada, etc. These are merely the accompanying spirits of the terrible Çiva, or, generalized, the god-mothers (compare Ag. P. 39, 11: 81, 73, etc.). They, like the Furies of the Greeks, being terrible, are called on to protect: pāntu tvām abhiṣiācantu (Ag. P. 167, 15). In particular they are defined in late Purāṇas, as they are earlier, as eight in number (Varāha P. 27, 34 ff.), where they are born of Çiva in his anger, and when appeased will give protection to mortals. The epithet 'embryodestroying' (see, in the Epic Purāṇa, iii, 230) is theirs especially.

Woman worship of this sort is so distinctly on the increase that Durgā, the abstract goddess of difficulty, must be adored by the highest god in order to have his plans succeed (compare the scene in Varāha P. 96.51). Passion and injury are preeminently female, and the expression of this is simply the result of the later psychological investigations of the Hindus. The devamāturaḥ or Rudramātrgaṇāḥ may then be easily explained as native Aryan, rather than an adaptation from the Dravidian pantheon. The Hindus were accustomed to abstract feminines, and they were therefore prone to femininize abstractions. When these abstractions were those of evil passions, the temptation to make them feminine was so great as to overpower the grammatical incongruity in cases like krodha, mada, etc., which, therefore, became feminine.

8. On the sense of color in the Avesta;\* by Dr. A. V. Williams Jackson, of Columbia College, New York City.

The paper was presented in abstract. It referred to the more or less generally accepted theory that in the early ages of man the perception of varieties of color was weak and indistinct, if not often altogether wanting. The theory, it observed, had received the support of no less distinguished names than Hugo Magnus, Lazarus Geiger (in his Ursprung der Sprache, etc., vol. ii., p. 243 seq.), and Mr. Gladstone—the

<sup>\*</sup> For convenience, Justi's transcription is retained in this and the following article.

latter for the Homeric period. The arguments of these scholars were briefly reviewed.

In opposition to the theory, the authority of Sir John Lubbock was cited, and some of his reasons were given. From a linguistic point of view, moreover, it was noted that the theory had been opposed also for the Rig-Veda, by E. W. Hopkins (Am. Journ. Philology, vol. iv., no. 2); reference was likewise made to the treatment of the color-words in Vergil, by T. R. Price (ib., vol. iv., no. 1). It was now stated that, however true the theory of the lack of color-perception might be for the primitive age of man, it certainly does not seem to hold for the period which some of the most ancient literatures represent—at least, for example, not in the state of civilization represented by the ancient monument of the Avesta.

The age of the various parts of the Avesta was next remarked upon; and it was suggested to place the Gāthās about B. C. 1200. Instances of color in the Gāthās were here noted. The Avestan literature was supplemented by reference to the Old Persian inscriptions, in which the proper name thukhra (cf. Rufus) was noticed. For completeness, the color-words from the Aogemadaeca and the Zand-Pahlavi Glossary were also included.

Attention was drawn to the interesting phenomenon of the change of signification in the Av. and Skt. words for 'white' and 'red or ruddy': i. e., the Av. words aurnša 'white' and sukhra 'red' show a complete inversion from the meaning which they have in Sanskrit. A suggestion was made explaining the phenomenon.

All the words implying any perception of color were now taken up and examined in detail, and the various passages in which they occur were discussed and commented upon. Only an enumeration of the words and passages—beginning with those conveying the indifferent notion of white and black—can be given here, as statistics for future reference.

The epithet auruša 'white' was examined in the following passages: Yt. v. 7. Yt. xxii. 9. Yt. viii. 58, Yt. xiii. 81, Yt. viii. 2, Yt. viii. 18, 20, Yt. xiv. 9, Yt. x. 136, Yt. x. 68, Ys. lvii. 27; and aurušāspa 'white-horsed' in Yt. x. 102. Then spaēta 'white' (Skt. cretá) was taken up at Vd. viii. 16, 17; Yt. v. 13; Yt. x. 126; and its derivatives spaētita, spaētini at Yt. xiv. 13, Yt. xix. 67, Yt. x. 125, Yt. xv. 31 were remarked upon. including the proper names spiti 'White' Yt. xiii. 121, spitāma 'Spitāma,' spita.gaona gairi 'White Mountains' Ys. x. 11, and spitararena 'Mount Whiteclad' Yt. xix. 6. The epithet spiti.doithra in Yt. viii. 13, Yt. xiv. 17, xiii, 134, Vd. vii. 24, was also discussed.

Next, Av. sāma 'black' (Skt. cyāmā) was noted in Yt. viii. 22. Here also kaurva was discussed and finally referred to Lat. calvus as cognate. The word syāva 'black' (Skt. cyāva) was recognized in the proper names syāvāspa (cf. Skt. cyāvāçva) Yt. xiii. 114, and syāvaršan. A further designation for 'black,' according to the tradition, is volut, gaona lit. 'of good-color,' opposed to aurušam' white 'as epithet of the sheep Yt. viii. 58; and again in Zand. Pahl. Gloss. pp. 6, 8, 48, 12 volut. gaonem, according to the Pahl. transl. 'black hair' (sīah māī). The

adjective *akhšačna*, Vd, xxii. 4, 11 and Aogemadaeca 79, was next discussed: and the meaning 'blue-black'—founded upon a comparison of the Iranian languages and upon the tradition—was assigned to it.

At this point, the passage Yt. viii. 58 was again cited as containing general references to different colors (gaonanām and hamō,gaonem), and hamō,gaona of uniform color was quoted also from Yt. v. 13, x. 125. From the Aogemadaeca 17, kāciṭ,gaonanām of any of the colors was added.

A designation of the grayish hue, pōnruša (Skt. paruṣā), was cited from Vd. vii. 58, and in the proper name pōnrušaspa, and likewise from the Zd. Pahl. Gloss. pp. 6, 15, 48, 12 pōnrša, quonem 'gray hair,' according to the Pahlavi translation.

The more distinct primary colors, so far as they occur, were now taken up; the absence of 'blue' was noted, but the caution against laying too much stress on arguments 'a silentio' was renewed. The word sukhra (Skt. çukrā) was recalled from above as meaning 'red' in the Iranian languages. It occurs Ys, xxxi, 19, 1i, 9 (Gāthā passages), and Vd. ii, 12, 13. In this connection, Old Persian thukhra Bh, iv, 83, as proper name, was again brought up. Furthermore, the element Averezra 'red' (Skt. gjrā) was likewise quoted in the old name erezrāspa 'Red-horse,'Yt, xiii, 121; cf. Skt. gjrāçra. The attribute Av, auruna (cf. Skt. aruṇa) in Ys, xxxiv, 9 (Gāthā), Yt, xiv, 23, viii, 36, was investigated; and the question of its use as a color-epithet in the Avesta (cf. 'fiery') was discussed.

Most common among all the color-words was found to be that conveying the combined idea of 'yellow, green, golden'-the word zauri (Skt. hari) and its derivatives. The passages containing zairi and  $z\bar{a}iri{=}{\rm Yt.~x.~96,~ef.~x.~132:~Ys.~ix.~17,~30:~x.~21:~Vsp.~xi.~2:~Sir.~ii.~30:~Vd.}$ xix, 19; Ys. xlii, 5 (Gatha)—were each reviewed, the instances of the compound zairi.gaona 'yellow-colored, golden-hued,' 'green-hued'-Ys. 1x. 16; Vd. ii. 26, xviii. 63; Yt. vii. 4, xviii. 6-were noted in detail. and the application of zairi.döithra 'golden-eyed' at Ys. lvii. 19, Yt. x. 88, Yt. ix. 17, explained. The attribute zairi, gaoša vyellow-cared, Vd. viii. 16, Yt. viii. 18, Yt. xiv. 9, Yt. xiv. 7, and zairita "yellowish" in Vd. viii, 16, or 'greenish-yellow' at Ys. ix, 11, 30, Yt. xix, 40 and as proper name Yt, xiii, 98, was discussed. The same hue, it was observed, is elsewhere applied also to fiends or monsters: thus, zairina Vd. xi. 9. 12; Yt. xviii. 2: zāiri.pāšna 'yellow-heeled' Yt. v. 38, xix, 41; and zairica a demon of hunger Vd. x. 10. xix. 43; but zairici the name of a saintly woman at Yt. xiii. 139. From Zd. Pahl, Gloss, pp. 10, 11, 51, 10, the word zāras-ca 'gall-bladder, bile' was added and commented upon.

Notice was then taken of the adjectives zaranačna, zaranya (Skt. hiranya), and their derivatives, commonly used of burnished gold, in the Avesta and also in the Aogemadaeca—These are of like force with zairi, and imply the perception of color. Similar in character, though far less frequent in occurrence, it was observed, is the adjective erezatačna, erezata (Skt. rājata), and its compounds, derived from the glancing white silver.

ŧ

Last of all, the numerous passages containing adjectives that denote

'bright, light' or 'dull, dark,' were examined in order: e. g. hvanvañt, hvarenōùhvañt, khšōithni, thwisra, bānumañt, raokhšna, raocaùh, vare-cōùhvañt, cithra and derivatives: or creghañt (ct. Skt. rajas), temòùhvañt, temaùha, tāthrya, and some others—all which are naturally of more or less frequent and characteristic occurrence and usage, as similarly in the Homeric poems.

In the résumé it was again stated that, while color does not play in the Avesta the conspicuous part that it does in later writings, still, from an examination of this literary monument, we do not seem justified in assuming any ignorance or lack of the color-perception in the peoples whose civilization it represents. Color-words are used perhaps rather sparingly; but wherever used they imply distinct and accurate conceptions of color. To argue from what is left unsaid seems a fallacy.

## 9. Avestan grammatical notes; by Dr. A. V. W. Jackson.

#### The sis-aorist in the Δ vesta.

In Sanskrit, the si<sub>2</sub>-aorist is extremely rare in the older language—see Whitney, Skt. Gram. § 912: for the Avesta, no example of such an aorist seems to have been quoted. The new revision of the Av. texts by Geldner, however, gives us a genuine instance, I think, of such a form. It is dāhīš in frā-dāhīš thou didst create. Yt. iii. 2—a regular si<sub>2</sub>- (hi<sub>2</sub>-) formation, 2d sg., from +2 dā, precisely analogous to Skt. hāsīs from +hā. The passage (Yt. iii. 2), moreover, containing this sporadic Av. si<sub>2</sub>-aorist is not among the oldest texts: this affords further proof for the lateness, as a rule, of the si<sub>2</sub>-formation. In regard to forms, the Avesta stands to general on the same plane as the oldest Sanskrit, with which it goes hand in hand; it is, in fact, sometimes more primitive.

### 2. Another Avestan 3d dual middle in -aitē.

In K.V. xxix, 283 seq. (=Flexionslehre, p. 44 seq.), Bartholomae has given an enumeration of instances of 3d dual mid in orig. -atai Skt. -atē = Av. -aitē; see also Geldner, Studien, i. 96. A new example to be added to the list from another source may be found in baraitē 3d du. pres. mid.) in Zaud-Pahlavi Glossary, pp. 14-6 - 54, 10; yā nara qatum baraitē which two men appoint a time —so the Pahlavi tradition.

## 3. Difference in gender between Avestan and Sanskrit in the same word.

Attention may here be drawn to a few instances in which a word shows in Av. a different gender from that which the corresponding word in Skt. has. These are worth noting, for they give further proof of the individuality of the Av., and of its independence of the Skt. in development. The cases, moreover, may perhaps also prove important in the matter of exegesis, where the gender of a word comes into questions of interpretation.

The instances observed are: (1) Av.  $r\tilde{a}e$  (m.) 'vox' · Skt.  $e\tilde{a}e$  (f.); but observe the compound Av. paiti.vae is fem. (-(2) Av. tar na m.) 'thirst' - Skt.  $tp'sp\tilde{a}$  (f.) (-(3) Av.  $za\tilde{u}ga$  (m.) 'foot' · Skt.  $pa\tilde{u}gh\tilde{a}$  ·f..; 4. Av.  $van\tilde{a}$  (f.) 'wood, tree' = Skt. vana · (n.) (-(5) Av.  $van\tilde{u}ka$  · m · face'

=Skt. ánīka (n.);—(6) Av. sti (f.) creation = Skt. sti (m.).—Uncertain is Av. rītasti. Important as to interpretation is the question of gender in Av. garema, cf. Skt. gharmā; this will be taken up elsewhere. The list, moreover, may hereafter be increased. Observe that no notice is here taken of the interchange, in Av. itself, between fem. and neut. gender in the same word, especially in the plural.

#### 4. Avestan eredrő, ãoùhanem, Vd. v. 11.

At Vd. v. 11 is given a description of the Kata, or temporary resting-place prepared to lay the dead body upon, before it was taken to the Dakhma and devoured by the vultures. The prescription reads, the Kata shall be thus constructed for the corpse: yat hē nōit eredvō.āoùhanem vaghdhanem npajanyāt; nōit fraša pādhaēibya nōit zastaēibya vītare. This is generally rendered 'so that it may not strike his head when sitting upright; nor with his feet in front, nor sideways with his hands.' Thus for example, Spiegel, "an den hoch liegenden Kopf anstossen;" so also Justi s. v. eredhwō.āoùhana; Darmesteter, "strike the skull.... if he stand upright;" de Harlez, "touchant... la nuque lorsque le corps est assis dressé ou la tête soulevée)."

The above methods of rendering would require rather the genitive of eredvõ,āohhana, as referring directly to hē. Moreover, in regard to facts, I agree with de Harlez, Av. traduction, p. 54, note 4: "il nous semble peu probable que ces katas aient en la hauteur d'un homme." though he regards āoùhana as a participle. The right interpretation of the whole passage seems easy; the key lies in the word eredro, āoihanem or eredvõ.āoidhānem (as the excellent Paris Codex, Spiegel C, reads). This word I would not regard, as do the commentators, as containing the particle from  $\sqrt{a}h$  'sit;' for grammatical as well as practical objections, we have seen, speak against it. In the form -āonhanem, or better (Spiegel C) -āoùhānem. I see not a participle but a noun—a true accusative to gen. āohhānō · mouth, · Vd. iii. 29 : cf. havanānō etc. for the ā. The existence of the stem  $\bar{a}oinhan$  'mouth' = Skt.  $\bar{a}s\dot{a}n$ , is thus fully established for the Avesta. The possessive compound eredvõ. ã o îh în em (cf. ercdvo.zanga) then applies aptly to rayhdhanem, with which it directly agrees: i. e., 'so constructed for the dead as not to strike his head with face (lit. 'mouth,' Lat. os) upturned.' The body, therefore, was laid down naturally with face upturned (cf. also hvaredaresya); the Kata must not touch the head, nor the extended feet, nor the sides.

- 10. Comparative studies in Semitic mythology and religion; by Rev. K. Kohler, of New York City.
- 1. Dr. Kohler drew parallels between the Babylonian sea-monster Tiamat, slain by Bel-Marduk, and the Biblical rahab, leviathan, and behemoth, with whom Jehovah engages in conflict; he rejected the idea that the two latter are the crocodile and hippopotamus. 2. He compared the Rephaim. Anakim, etc., with the Titans. 3. He compared the god "Marii with the hounds," worshiped by the Harranians, with Bel-Merodach, accompanied by four dogs, and with Bel-Melkarth, the Tyrian Hercules whose dog assisted in the discovery of the purple

dye. It is the last-named, with the dog at his feet, whom Capt. Conder saw frequently carved on tombs and rocks in Phenicia and Palestine. 4. He called attention to various other parallels. Thus: between the Hebrew ark of the covenant and the Ma'mul of the Arabians: between the idolatrous forms and charms found at the entrances to Babylonian houses and the amulets still used by Eastern people and by orthodox Jews everywhere, the door being the sacred spot of the gods for the Semite, as the hearth-stone is for the Aryan: and so on. 5. Finally, he compared the Buddhist sabbath called uposatha, at each new moon, full moon, and intervening periods with the Assyrian and Hebrew sabbath, all pointing to the same source in the sacred number seven. In ancient Israel, the new moon was celebrated on two days, each month consisting of four weeks, ending with the sabbath and the two new moon days, of which the second was either counted as the thirtieth of the preceding or as the first of the new month. From the time of the Babylonian exile, however, the sabbath became-owing probably to theocratic opposition to pagan moon-worship-a fixed institution, independent of the lunar phases. And this opposition led finally to a total revolution of the Hebrew calendar of festivals, which from new moon festivals became full moon festivals. A change so radical certainly deserves the fullest attention of the Bible critic and historian.

11. Assyriology in Japan; by Dr. Cyrus Adler, of the Johns Hopkins University, Baltimore, Md.

Within the last forty years it has been frequently suggested that there existed relations between the primitive inhabitants of Mesopotamia and China. The first person to whom this idea occurred seems to have been the well-known American missionary, Rev. Wm. Frederick Williams, who was at Mosul while Layard was excavating Nineveh. He alludes to it in an unpublished letter addressed to Rev. Leonard Bacon, D.D., and dated Mosul, June 15, 1853.\* Among the early advocates of the theory in Europe were the indefatigable François Lenormant and Mr. Hyde Clarke, known for his unique contributions to pre-historic archaeology, while recently it has found an enthusiastic supporter in the person of the Director of the Babylonian and Oriental Record. Prof. Terrien de Lacouperie.† In a paper read before the London Society of Biblical Archaeology.‡ the Rev. C. J. Ball called attention to numerous instances of alleged coincidences between Akkadian and Chinese, and in a letter to the London Academy, Dec. 13, 1889, he

<sup>\*</sup>This document, which is quite interesting for the listory of Assyriology, is preserved in the Labrary of Yale College. Cf. Les Langues Perdues de la Perse et de l'Assyrie pen M. Janchim Menant, Assyrie (Paris, Leroux, 1886) p. 319; Audover Revnew, Oct., 1887, p. 441

<sup>†</sup> Cf. various articles in his magazine and his book The Language of Pana before the Chaicse (London, Nutt. 1887).

<sup>#</sup> Cf Proceedings vol. Xti . p. 4ff

suggests a connection between Chinese and the Hittite language (?), which he considers but a form of Akkadian.

In this connection it might be well to note that there is a Japanese scholar, familiar with the results of Assyrian study, whose conclusions lend some color to the above mentioned theory. In the Bun, a weekly journal published at Tokio, Japan, Mr. Yonekichi Miyake has written an article (vol. i., No. 1, July, '88) on the "golden flag," preserved in the celebrated Buddhist temple at Horin-ji, in the province of Yamato, Japan. This sanctuary is one of the most ancient in the country, having been preserved intact for more than 1300 years. It contains a unique collection of paintings and sculptures which represent the most ancient period of Japanese art. One of the relics is a banner containing figures of warriors on horsebick which bear a strong resemblance in treatment to the bas-reliefs found at Nineveh. The Japanese author says: "the pictures of the four generals are the pictures of four Assyrian warriors. The physiognomies of the men bear such an unmistakable resemblance to the Assyrian that there can be no doubt about it." Mongolians in general have very light beards, but the figures on the "golden flag" have heavy black beards, such as are always found in Asserian representations of male heads. The garments and the tree in the background also point to the Assyrian origin of the object. Another proof of the Assyrian origin is the presence of the well known "cone and dower" motive, characteristic of Assyrian decorative art. This, as well as the other points of similarity between the flag and the Assyrian monuments is illustrated in the Japanese paper by drawings. The conclusion the Japanese savant reaches is "that there once existed intercontinental communication in Asia: that Assyrian art was introduced into Chma, probably through Persia or India; and that, although Japan is entirely separated from the continent, it probably came under this influence about 1000 years ago."

12. Review of the "Collection de Clereq; Catalogue méthodique et raisonné;" by Rev. Dr. William Hayes Ward, of New York City, and Prof. Ira M. Price, of Morgan Park, Ill.

In this paper Dr. Ward went over in order the classes of cylinders as described by M. Menant in this magnificent collection, suggesting various corrections in the classification or in the interpretation of the figures. Professor Price offered corrections of Oppert's readings of the more archaic inscriptions.

 The Dragon Tiamat in Babylonian and Assyrian Art; by Rev. Dr. W. H. Ward.

The conflict between Bel Merodach and Tiamat is characteristic of the art of the Assytian period. It is not found at all in the period of the tirst Babyloman kingdom: while in the later days of the Assyrian empire, and in the Persian empire, we find the dragon Tiamat passing into a sphinx, or, apparently, the idea of this conflict confused with that of Gisdubar with wild beasts. The hero, or god—for it becomes difficult to tell which it is—is fighting with a griffin, a serpent, a lion.

a sphinx, or a bird. The purest form of the conflict of Merodach and Tiamat is to be seen in Lajard's Culte de Mithra, pl. xxxiii., fig. 4; pl. xxxvii., fig. 4: and Am. Jour. of Archæology, vol. ii., pl. v., fig. 8. Another unusually fine serpentine cylinder belonging to Dr. Ward was shown, having this design.

A feature that has not received full attention on these cylinders is the small dragon, or griffin, drawn between the legs of Merodach, running with him at full speed, and apparently helping the attack. This is probably to be identified with the "evil wind" which was Merodach's ally, or with the so-called "dogs of Merodach."

The early Babylonian art, if it does not have the conflict of the god with the monster, yet shows the form of the monster on a number of the earliest thick hematite cylinders, immediately following the archaic period of the large shell and black serpentine and green jasper cylinders. The monster, distinct with its feathered legs, wings, and tail, and its lion's head, stands upright, and seems to be attacking either a man or an animal with its open mouth. For example see Menant's Glyptique Orientale, fig. 96, or my article on "Human Sacrifices on Babylonian Cylinders" in the Am. Jour. of Archaeology, vol. v., p. 35, fig. 8.

But another cylinder, of an earlier period, of which wax impressions were shown, gives us, apparently, another scene in the story of Merodach's conflict. This is an archaic shell-cylinder, 3.3 centimeters in length by 2 centimeters in diameter. It is unusually well cut, with the life and freedom of the earlier period, and is in excellent preservation. It shows a god standing up in a four-wheeled chariot, brandishing a whip. He is drawn by a dragon precisely like Tiamat, and precisely like the "evil wind" that is pursuing Tiamat, as an ally to Merodach, on the Assyrian cylinders. The monster moves along unwillingly, with head down: and what appears to be a forked tongue, or a double stream, falls from his open mouth to the ground. Between his wings rises a naked goddess, carrying a triple zig-zag object in each hand. which appears to be the lightning figured as a weapon, and reminds one of the double tridents held by Merodach in the great wall-sculpture of his conflict with Tiamat, and of the trident-pointed arrow with which he shoots her on the cylinders. The representation is completed by a worshiper pouring out a libation before an altar of archaic shape.

We seem to have on this cylinder the representation of Merodach going to the conflict, riding in a chariot, as described in the famous hymn, drawn by monsters of the type of Tiamat and the evil winds, and accompanied probably by his wife Zarpanit, who carries his light-It is possible that Tiamat is represented as conquered and harnessed to the chariot, but this is less likely. We have here a unique and very precious example of archaic Chaldean art, which gives us the oldest illustration of this composite monster, whose type was used for all evil spirits. The naked goddess very probably identifies for us. as Zarpanit, the naked goddess with hands holding her breasts who appears so frequently on the later Babylonian hematites, when the tigures of the deities had become quite conventionalized.

1

ì

14. The text-books of the Babylonians and Assyrians; by Professor Morris Jastrow, Jr., of the University of Pennsylvania, Philadelphia.

This paper (which will be published in full elsewhere) attempted a general survey of the methods adopted by the Babylonian and Assyrian scribes for acquiring and teaching a knowledge of their own tongue. After determining the position occupied by the text-book literature of the Babylonians and Assyrians, so far as it has been preserved to us, in the general field of Babylono-Assyrian literature, the subject was treated under the three heads, suggested by the character of the "Text-books," 1, grammatical, 2, lexicographical, and 3, epigraphical.

- 1. Under the first head were included: a, the various sign-lists which give the phonetic or ideographic values of the characters or both; b, paradigm-lists, with exercises in the declension of nouns and conjugation of verbs: the enumerations of pronouns and of prepositions, with and without suffixes, and of numerals, and the like; and c, short sentences combining the above elements. Examples were adduced to illustrate the systematic advance from the simple to the more complicated constructions, which at the same time enable us to trace the pedagogical views held by the scribes or teachers. The distinction between "strong" and "weak" verbs, for example, was fully recognized, and we see attempts at least to systematize the latter by subdivisions into classes. After the "Ollendorf" phrases, came d. the reading-books, which consisted of short sayings, extracts from the lawbooks, the hymns, and the like. We might include under this section those religious texts which are accompanied by commentaries explanatory of difficult words and passages, and which evidently served the purpose of "school and college" editions of the classical literary productions.
- 2. Quite distinct from "grammatical" tablets are those which served to illustrate the lexicographical resources of the language; and in this second class there is again a broad distinction to be made in the first place between what we may call a, topic-lists, and b, word-lists. The former are devoted to an enumeration of objects in some way belonging or associated together; while in the latter the grouping of words is made from a philological point of view. In the first subdivision belong the lists of jars, vessels, animals, implements, garments, etc., as well as those lists in which the starting-point is a building, a ship, or a house—of which, then, the various parts are given. Lists of this kind were combined into a series, and, from various illustrations adduced, it was shown that such series were analogous to the modern "guides to conversation" attached to books of travel or comprised in practical handbooks of a language.

In the word-lists, the guiding principles suggesting the order are chiefly: 1. association of meaning, and 2. association of sound: these lists, again, are combined into series, which, embodying both principles, start from some very general and comprehensive idea, pass on to the various synonyms of that idea, and branch out into subdivisions, ever

further and further removed from the starting-point. Thus, in a certain series, extending, as we know, over at least twenty-four tablets, but embracing probably a much larger number, there is a long section which starts off with the general idea of 'speaking.' This suggests the word-for 'mouth.' following which are various idiomatic expressions compounded with this word. 'Tongue' follows: but, before passing on, words and stems are put down which are suggested by their phonetic resemblance to 'tongue.' Next come various words for 'speaking,' together with plays upon them, expressions compounded with them, and the like. These in turn are followed by words for such ideas—'crying,' 'shouting.' chirping,' 'singing'—as are naturally suggested by the words for 'speaking.'

3. The third class of text-books, the epigraphical, is as yet but slimly represented by the published parts of Asurbanabal's library: but from what has been found and edited we learn that the Babylonians were aware of the pictorial origin of the cuneiform characters, and attempted to trace the later linear forms to their hieroglyphic prototypes. It is legitimate to conclude that this was done not merely to satisfy their curiosity, but also in order to aid the student in memorizing the ideographic value or values of a given character by recalling to his mind the picture of which that character was the survival.

In conclusion, the speaker dwelt upon the importance of combining the text-book literature, now scattered without order or system through the several volumes of the British Museum publications, and upon the importance of editing and printing the thousands of fragments belonging to this branch of Babylono-Assyrian literature which still lie untouched in the British Museum.

15. The Shofar, its use and origin; by Dr. Cyrus Adler, of the Johns Hopkins University, Baltimore, Md.

The modern Jewish synagogue has preserved in its ceremonial, among other customs, the use of the shofar, translated in the English version 'cornet.' Several times during the service on Rosh-hash-shana or New Year's day, at the conclusion of the day of atonement, on Hosha'na Raba, the seventh day of the festival of Sukkoth or Tabernacles (also known as yom kippur qatan, the minor day of atonement), and during the entire month of Elul (August-September), after the recital of the Selichoth or supplications, the shofar is sounded. Its use on all these occasions is not general, and probably never was: of the New Year's service, however, it is the characteristic feature.

The shofar is usually made of a ram's horn, straightened and flattened by heat. The bore of the instrument is a cylindrical tube of small calibre, opening into a bell of parabolic form. It is not only the solitary ancient musical instrument actually preserved in the Mosaic

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The instruments used in this country are mostly made in Tanguers

ritual, but the oldest form of wind instrument known to be retained in use.<sup>1</sup>

The shape of the instrument varies somewhat. The modern examples are usually flat: an Italian instrument of the seventeenth century preserves the form of the natural horn, and this is the case with a beautiful example, figured by Hipkins, preserved in the Great Synagogue, Aldgate, London. In its general features the instrument has at present the same form as when it was first employed in the Mosaic ritual (Hipkins, p. xii).

The method of sounding has been handed down by tradition, though it varies slightly in different communities. Three sounds are employed: the shortest or teqüa; shebarim, a broken or interrupted sound consisting in the teqüa given three times; and terua, which is simply a prolongation of teqüa. The terua gedola or great terua is merely an exaggeration of the simple sound of that name. The embouchure of the instrument is very difficult, and permits of the production of but few notes. Even the rhythmic flourishes are nearly the same among the Portuguese and German Jews, and in all probability were in use before their separation. According to Hipkins, the notes usually produced are the normal of the instrument and its fifth. "Owing," he says, "to the empirical formation of the embouchure, and a peculiarity of the player's lips, an octave is occasionally produced instead of the normal fifth." My own observation has led me to the conclusion, however, that the production of the octave is quite common.

The order of sounding is given in the Mishna (Rosh-hash-shana, iv. 9) as follows: "three sounds are blown thrice: the time of the duration of 6 teqëas is equal to that of three term'as, and that of each teqëa is equal to three sighs or moans." It would appear that the interrupted sound (shebarim) was not known when this Mishna was written, though the conclusion cannot be drawn with certainty.

A considerable part of the liturgy of New Year's day has especial reference to the sounding of the *shofar*. There is first the hymn בקור שופר 'O Lord, with the sound of the *shofar*,' etc., by an unknown author. This is followed by a hymn composed of various passages in the Bible in which the use of the *shofar* is referred to. These passages are again employed in the additional service of קינים, which takes the place of the additional sacrifice commanded for Sabbaths and holidays. The Bible lesson of the New Year's day consists of the account of the sacrifice of

Ì

5

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Cf. Musical Instruments Historic, Race, and Unique, by A. J. Hipkins (Edinburgh, Black, 1888), p. i; South Kenstagton Museum Art Books, edited by Wm. Maskell: Musical Instruments, by Carl Engel (London, 1875, Chapman and Hall), p. 24.

In the possession of Rev. Dr. Morais of Philadelphia. It was procured for him from Venue by Dr. Isaiah Luzzatto, Padua.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> P. xiii, Hipkin's speaks of a legica q-dola. I do not know of such a sound.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> In Mishna Rosh-hash-shana, iv. 5-6, minute directions are given as to the nature of the Biblical passages to be employed

Isaac, and there is a hymn in the service which dwells on the incident.¹ It is possible that it was sought to establish a basis for the sacredness of the ram's horn from the fact that it was a ram or '>" which was caught in the thicket by its horns, and served as an offering instead of Isaac.²

The Mishna permitted the use of any horn (Rosh-hash-shana, iii. 2). It states, however (ib. iii. 3), that the shofar of New Year's day was usually the straight horn of a "" (a kind of antelope or wild goat, chamois), the mouth-piece of which was covered with gold; while the shofar of fast days was a ram's horn (ICCID), whose mouth-piece was covered with silver. It was unlawful to use a shofar which had been broken and joined together, though its use was admissible if it contained a hole which had been closed so that it did not interfere with the sound (ib. iii. 6). After the destruction of the temple, the shofar was not blown on New Year's day in case it fell on a Sabbath, except in the city of Jabneh, and according to some authorities in any place where a court ("To I) sat (ib. iv. 1). It was sounded by a person other than the officiating reader; even children might blow the shofar, and teaching them to produce the sounds was considered meritorious work.

Turning to the Biblical passages in which the shofar is mentioned, we find that this instrument, along with others, was a fitting one wherewith to announce the new-moon (cf. אשפורא העודה השומעה השמעה The most ancient use of signals of any sort was, no doubt, to apprise a tribe of the coming of an enemy, and to call the clausmen together for defense. Possibly the earliest, certainly the most frequent use of

The hymn begins ינת שערי רצון. The acrostic is ינת שערי רצון:
i. e. Judah ben Samuel ibn Abbas, a poet of the tweltth century, who traveled from Spain to the Orient, and afterwards became Rabbi of Fezi Karpeles. Geschichte der Jūdischen Literatur, p. 496).

In Talmud Rosh-hash-shana, 17a, we read "Ye shall blow before me with a shofar of a ram, in order that ye may be reminded of the sacrifice of Isaac the son of Abraham."

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> The instrument used in the modern synagogue has no adornments. It probably represents a more ancient form than the instrument described in the Mishna

the *shofar* in Israel was for military purposes. It could be heard at a great distance, as its sound was very loud (Isa. lyiii, I). It played an important part in the imposing demonstration made before Jericho (Josh, vi. 4-20). When Gideon was filled with the spirit of the Lord, he assembled the outlaws who composed his army by blowing the *shofar* (Judg. vi. 34). Each man carried the instrument, and the noise thereof was the feature of the night surprise of the Midianite army (Judg. vii. 8-22). In the actual narrative, the *shofar* is not so frequently mentioned as the constancy of its use might lead us to expect. Being so common, the historian would naturally omit reference to it, while its picturesqueness would naturally strike the mind of a poet: and accordingly we find nineteen passages in the Prophets in which the *shofar* symbolizes war.

As a signal instrument of war it had various uses—possibly according to the note that was blown. It was the signal for going out to battle, for the announcement of a victory, and for a recall of the troops. When Jonathan had defeated the Philistines in Geba, Saul had the shofar blown throughout the land to make the Israelites acquainted with the victory (1 Sam. xiii, 3). It announced the end of the struggle between Abner and Joab which succeeded the death of Saul (2 Sam. ii. 28). After the death of Absalom, which practically ended the revolt against David, Joab blew the shofar, "and the people returned from pursuing after Israel" (2 Sam. xv. 16; ef. also xx. 22). The shofar was employed to announce the coronation of a king. This may be considered but a feature of its use for military purposes, since, as some of the passages show, the coronation of the king and his victory over a rival tribe or faction were one and the same event. When Absalom was engaged in the revolt against his father, he sent spies among all the tribes, announcing his intentions, and informing them that when they heard the shofar sounded they might say that he had become king (2 Sam. xv. 10). In the directions given with regard to the coronation of Solomon the use of the shofar is expressly mentioned (1 K, i, 34, 39), and its sound affrighted Adonijah and his guests at the banquet (1 K. i. 41). The overthrow of the house of Ahab and the coronation of Jehu was proclaimed in the same way (2 K. ix. 13).

The etymology of *shofar* is not at all clear. Gesenius derived it from the stem *shafar*; be bright, clear, beautiful... possibly on account of its clear sound, but this is hardly satisfactory. We may, however, get

<sup>1</sup> Nothing can be learned from Arabic šabbār. This is simply borrowed from the Talmudic form šippāra or šippār, the h in Arabic representing the Hebrew p, as the Arabic possesses no p, but only f (Cf. Siegmund Fraenkel, Die Aramaischen Fremdworter im Arabischen, Leyden, 1888, p. 284). In Musical Instruments and their Homes, by Mary E. Brown and Wm. Adams Brown (New York, 1888), there is mentioned a trumpet called chappour (better ši finr) used by the Arabs of Asia Minor. It is principally interesting because it resembles the trumpet played by an Assyrian warrior on a bas-relief of Nineveh, and the Hebrew trumpet represented on the arch of Titus at Rome "(p. 196). This is, of course, not identical with the shofur; it is the straight trumpet, or hagovera, which is represented on the Arch of Titus (Engel, p. 24). The Arabian Jews call the shotur šaufur.

some light from Assyrian.<sup>1</sup> In a cuneiform list of animals (ii. 6, 6 cd) we find following atûdu 'he-goat' the word šapparu,<sup>2</sup> which is accordingly the name of an animal, possibly of the goat order. We also meet the word in a bilingual incantation (v. 50, 47-49 b) describing the action of the disease called asakku. The passage reads: turâḥa ina qaqqadišu u qarnišu iççâbit atûda šappar šadî šappartašunu iççâbit 'the mountain goat by its head and horns it seizes; the he-goat, the šappar of the mountain, by its šappartu<sup>2</sup> it seizes.' Here šappartu undoubtedly means 'horn,' and it may be that the horn of the species of goat called šappar was originally used for the shofar.<sup>4</sup>

Various ancient and foreign nations have used the horns of animals

for wind instruments.

1

The earliest metal trumpets were constructed on the same principle as the shofar, and in some cases the form of the instrument is plainly a copy of some natural horn.

In conclusion, the following deductions, which seem to be legitimate, are drawn, though all are not advanced with equal confidence.

1. The oldest wind instrument used by inland peoples<sup>5</sup> was the horn of an animal with a natural cavity, and a mouth-piece formed by cutting off the end. Horns which required hollowing came into use later.

2. These horns were originally used as signals in time of danger, and

for making announcements in general.

- 3. Many of these important announcements had a religious character. The antiquity of the instrument caused its permanent adoption for sacred purposes.
- 4. The *shofar*, speaking especially of the instrument of that name, was originally a wind instrument made of the horn of a wild goat. Its sacred character may be connected with the sacrificial use made of the goat.
- 5. The etymology of the word is to be sought in the Assyrian šappar, a species of wild goat: šappartu (the feminine form) meant originally the horn of a šappar, and it may afterwards have been used for horn in general.

A fuller treatment of this subject will appear in the near future. I take this opportunity of requesting the communication of any facts which bear on the propositions stated.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Delitzsch, Prolegomena, p. 125, note.

Stade (\$ 218 a) says that Hebrew shofar stands for suppar.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> The feminine form is used in Semitic for lifeless objects. Cf. Gesenius' Grammar, §107, 3 a.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Prof. Paul Haupt has suggested that *Suppor* may originally have meant 'the swift one;' Assyrian *Suppor* means 'despatch,' and it is connected with Arabic *sûfara* 'travel.' Other Assyrian names of animals have a similar origin 'arhu' 'bull' from arithm' be quick,' and mon to fool' connected with matrix 'child,' and Arabic matr from mather 'hasten.'

Tribes dwelling near the sea used shells for the same purpose.

16. On Judges xvi. 13ff.; by Prof. G. F. Moore, of the Theological Seminary, Andover, Mass.

The obscurity of this passage is due in part to corruption of the Hebrew text, and in part to our ignorance of the realia, and of Hebrew technology. A comparison of 13b-14a with 7-9, 11-12, 17-19, shows that there is a lacuna in H; the conclusion of Samson's words and the beginning of the execution are lacking. From the Greek version! we are able to restore the missing words, as follows: "הקעת ביתר וחלית: והיית: והיית: בשכבו והקח דלירה את שבין בחלפות ראשו והארג בככבת וגר ביתר words were probably dropped by a scribe who skipped from ביתר 13 to the same word in 14.

The stumbling-block for the interpreter lies in the phrase תקע ביתר. which has been understood in the most diverse ways. The Greek translators take the W for a pin or nail with which Dehla fastened up the web when she had woven Samson's hair into it. To make this intelligible they have to supply, at each occurrence of the word, "into the wall"; cf. "out of the wall," 14b. Similarly Jerome: Si septem crines capitis mei cum licio plexueris, et clavum his circumligatum terrae fixeris, infirmus cro. . . . Qui consurgens de somno extraxit clavum cum crinibus et licio. The necessity of completing the sense in such ways shows how the author must have expressed himself if he had meant what these translators suppose. The Peshitto makes the 75° the cloth-beam of the loom, to which it imagines Samson's hair fastened like a warp. So also the Targum, at least in 14b. David Kamhi thinks of a pin inserted to keep the cloth-beam from unrolling.<sup>6</sup> The only interpretation which does justice alike to the meaning of the noun and of the verb is that of Braun.' He understands the words of the "beating up" of the woof, by which its threads are made to lie near together and form a close texture. The הדי is the implement used

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> We have two renderings of the verses; cf. B. with the recension represented by codd. 44, 54, 84, 106, 134, al., Holmes and Parsons.

י Consec. Perf., ef. 1 Sam. xii. 15; Houb, Berth, Doorn, אתתקץ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Substantially so, Houbigant (1753), Bertheau, Doorninck.

سلات في النول BB in Payne Smith 2320, line 2 from below

The last words of 13, אכני דנרדא"ן (iso Venet 2 Amstel, Kamhr ad loc., Cod Or. 2210 Br Mus., Reuchlin-Lagarde), seem to contain a conflate reading. ארשתיהא (Antw., Buxt., Lond, Polygl.) is an attempt to fuse the two interpretations. Cf D. Kamhi on I Sam xvii, 7 and 2 Sam, xxi.

<sup>&</sup>quot; Cf. the gloss in Miklol Jophi, ad loc.

י אור is a pun, peg uail; not a beam or roller (S.T); אור means 'drive in,' as a nail, sword payehn (accus) into something (ב); not 'fasten' something with a uail. In 1 Sam xxvi, 10 = 1 Chron, x 10, we must emend, with Lagarde, די they impaled'

<sup>5</sup> De Vestitu Suor dotum Hebracovum, Amstel, 1698, p. 252.

<sup>4</sup> Apon Ell.

for this purpose, corresponding to the  $\sigma\pi\acute{a}\theta\eta$  which was employed by the Greeks in the upright loom.

We must think of the loom as a very simple affair, such as Robinson saw a Bedouin woman weaving on: or rather, such as Palmer describes. The woof was passed with the fingers, without shuttle or hook, and beaten up with a piece of wood, or a bit of board having a thin edge.

To this interpretation, as to every other, the words אמר. 14b, present a veritable crux. From them we should infer that the מוֹל was a fixture of the loom; and modern interpreters who have in substance adopted Braun's view (Studer. Keil, Cassel) have felt compelled to take מוֹל as the 'lay" (plecten), rather than  $\sigma\pi\delta\theta\eta$ . But, aside from the improbability that Delila's loom was of such relatively complex structure, the word המול is most unsuitable for the "Weberlade."

The words excite suspicion on grammatical grounds. No explanation of the article in המלום, from Kamhi to Ewald, relieves the difficulty. Nothing would be gained by pronouncing המלום, substituting an apposition for the annexation. That the article originated in a scribal error is very unlikely. I regard the word ממום as a gloss, originally written in the margin by some one who understood the phrase ממום above as G. and V. did, and naturally missed in 14 a reference to the pulling out of the nail. It is older than G., and may be regarded as the root of all the obscurity and misunderstanding of the passage.

By canceling היתר we get a perfectly intelligible text. The other technical terms can hardly be misunderstood. יו is, as NH. usage confirms, the web itself; here specially the unfilled chain standing in the loom. ארכן we shall most naturally take as the name of the loom itself. The word is found, besides this place, only in Job vii. 6, where,

١

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See H. Blumner, Technologie und Terminologie der Gewerbe u. Künste bei Griechen und Römern, 1875, i. 136ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bibl. Researches<sup>2</sup>, ii. 169.

<sup>3</sup> Desert of the Exodus, 1871, i. 125.

Rashi glosses the word by אלאורא, 'ensuble,' Lat. 'insubuli:' cf. Blümner, i. 143. The note is of interest for classical scholars; for it confirms what we gather from Isidore of Seville, Origines, xix. 29. 1: viz., that the insubuli were the "heddles" of the Ioom, i. e. the apparatus by which the threads of the warp are alternately raised and lowered to allow the passage of the shuttle. He says: "חסס is the wooden instrument of the weaver with which he passes the warp in and out (מרסך); the name of the wooden instrument in French is ensuble; and the word הססס is onverture," i. e. the opening or "shedding" of the warp. This agrees with Jerome's cum licio: for licium is not 'thrum,' as the lexicous have it, but 'heddle:' Blümner, l. c. 142ff.; Marquardt, Priratleben d, Römer, 507.

That NOTO really had this sense in Hebrew may be inferred from the Greek renderings of DUIDN, I Sam. xvii. 7. a. BA,  $\mu i\sigma a \kappa \lambda a$ ; b. 29. 56, 64, al.,  $\mu i\sigma a \kappa \lambda a v$ ; c. 44, 74, 106, 134. al.,  $\mu i\sigma a \kappa a v$ ; c. 44, 74, 106, 134. al.,  $\mu i\sigma a \kappa a v$  are variant forms of a non-Greek word, in which the Semitic original is discernible; c is an etymological attempt to make something Greek out of it, as if =

since D. Kamhi, it has generally been rendered 'shuttle.' But the sense I have proposed suits well enough there: "My days go swifter than a loom." Is not the swiftness of the shuttle a figure more likely to suggest itself to a modern than to the author of Job? Certainly the representations of weaving on the Egyptian monuments would not lead us to think of the implement with which the weaver passes the warp as a simile for the flying years.

The verses may then be translated as follows: 13. "And Delila'said to Samson, Thus far thou hast deceived me, and told me lies; disclose to me by what means thou couldst be bound. And he said to her, If thou weavest the seven braids of my head with the web, and beatest them up with the pin, I shall become weak and be as an ordinary man.

14. And while he was asleep Delila took the seven braids of his head and wove them in the web, and beat them up with the pin; and she said to him 'The Philistines are upon thee, Samson.' And he awoke out of his sleep, and pulled up the loom with the web."

We may suppose that the author conceived the trial in some such way as this: Delila, sitting on the ground before the upright loom, in which an unfinished piece of stuff is standing, puts Samson to sleep in her lap. While he sleeps she works his long hair back and forth through the warp with her fingers, and beats it up close with the  $\sigma\pi\acute{a}\acute{a}\eta$ , so that it cannot be pulled out, but makes a hard-woven cloth. The expectation is that, being thus fastened by his head, lying flat on the ground, he will be unable to rise or defend himself. But his wonderful strength manifests itself more wonderfully than ever. With one wrench he pulls the posts of the loom out of the ground, and, with the web and beam dangling at his back, is ready for his foes.

I add brief notes on one or two other Hebrew words connected with weaving.

'warp': צרב' 'woof.' Lev. xiii. 48ff., in a law about leprous spots in garments. G. rightly, ir στήμουν ή iν κρόκη: V. in stamine et subtegmine. The meaning of the words is well established by NH. usage, and by the cognate languages. Knobel, whom Dillmann follows, does not see how the leprosy could be in the warp and not in the woof, or vice versa, and Dillmann would translate Gewebe and Gewirktes (Gestricktes). This difficulty is imaginary. It is a very common thing for the filling (woof) of cloth to be so thick that a spot on it would not touch the warp-threads at all, and vice versa. A practical weaver has, however, suggested to me another explanation, which may be the true one: viz., that the direction in which the spot seemed to run would be taken as indicating that the evil was in the warp, or the woof, as the case might be.

μισον ἀντίον. d. substitution of the proper (Freek term, on which see Bhimner, l. c. 143. Hesychius has μισσακμοι και ων τοι ίστον, οι δε, ἀντίον, οι δε, τὸ μεσάκτων. The last form Cassel has combined with במכן, but in a false sense. It must be added that Rashi's note here seems at variance with his comment on 1 Sam, xvii 7, where he makes בינור האורנים במנור האורנים. Cf. on 2 Sam, xxi. 19.

בנות האותנים, 1 Sam. xvii. 7; xxi. 19; 1 Chron. xi. 23; xx. 5. The shaft of Goliath's spear was like 'א 'ז. The point of comparison must be thickness rather than length. It is thus generally rendered 'beam': i. e., the cloth-beam of the loom, a thick square piece of timber on which the stuff is rolled up as it is woven. G. and V., however, interpret differently. The former has proastor, or some variant form; the latter liciatorium. The etymology supports this view. Nir is in Hebrew, Aramaic, Arabic, the technical term for the apparatus by

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See preceding note.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> I. e., the cross-beam which support the *licin*. Marquardt, l. c., p. 507, understands the shaft of the heddles—which could, however, furnish no simile for a spear-shaft.

<sup>3</sup> Levy, NHWb. iii. 291, cites examples; but his own definition is erroneous: cf. e. g. M. Shekalim, viii 5. The curtain (of the Tabernacle) was a handbreadth thick, and was woven on 72 יידין; and on every thread (namely of the warp) were 24 strings (connecting it with as many different heddles). The curtain was polymita (Plin N.H. viii. 196 plurumis vero liciis texere, quae polymita appellant, Alexandria instituit), woven in intricate damask patterns. (As many as 80 or 90 heddles were sometimes used in the old looms before Jacquard substituted a different method: Enc. Brit." xxiv. 465) Bartenora glosses יידי by ד'יד' by ב'יד' by by Lowe, as well as of the "Aruch"; and it is supported by the parallels in Hullin, 90 b; Exod. rabba, \$ 50: cf. Gen. r., \$ 94. Edd. of Mishua and Talm. jer., Shekalim b. c., ב'יד' by the parallels in the ''Aruch'."

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Payne Smith, col 2366, l. 31ff., defines the nir of the weavers as licium, sub-tegmen telae. What is meant here by licium it is impossible to say. It is one of the most serious evils attending the use of Latin for this work that all the uncertainties of Latin technology are introduced into it. Licium is defined in the Latin lexicons, so far as I have observed, by 'thrums,' i. e. the ends of the old warp which are left hanging to the yarn-beam when the web is cut off from it; then, threads, in general; subtegmen (better, subtemen) is the woof. Fortunately the extracts from the native lexicons leave no doubt as to what the nir is. One may suffice for all.

<sup>&#</sup>x27;N'r, the string in which are the threads of the warp = Arab. nīr.' Cf. the definition of μίτος in Eustath, ad old. vii. 107 (cited by Blümner, i. 142, n. 1): μίτος δέ, δι' οἱ τοὺς στίμονας ἐναλλάτονσιν εἰς πλοκλιν τῆς κρόκης. That is, nīr, like μίτος and licium, is the name for the strings with loops or eyes in them through which the threads of the warp pass; neither 'thrums' nor 'woof.'

s Gatt, Technische Ausdrucke der Töpferei und Weberei in Gaza, ZDPV. viii. 180.

The Kamus defines ناه القصب والخبوط اذا اجتمعت as نبرط اذا اجتمعت the combination of canes and strings.' i, e the heddles, in which canes are used for cross

which the threads of the warp are raised and lowered to make an open ing for the passing of the woof.

If nir is connected with nir, as seems probable, notwithstanding the  $\delta$  (cf., nir), we may understand by it the cross-beam of the frame, from which the heddles are suspended. Unlike the cloth-beam, this was probably round, so that the hangers of the heddles could be carried directly over it, instead of through a pulley. This beam is probably the Latin jugnm. It will be seen that this interpretation, if correct, implies the use of the horizontal loom.

17. Account of a Syriac Lectionary; by Dr. Isaac H. Hall, of the Metropolitan Museum of Art, New York City.

This manuscript, brought to this country by Mr. Shedd and owned by him, is a splendid *Evangelion*, or Lectionary of the Gospel, written in magnificent Estrangela, except the two last pages, which are in Nestorian script, written smaller to get all the matter in. The dimensions of the page are  $13\frac{1}{2} < 10$  inches, the book 3 inches thick. Written in two columns to the page, about 19 lines to the column. At present it contains 167 leaves. Bound in old leather-covered wooden boards, the leather marked and stamped in patterns. A few leaves are gone, and the condition of the manuscript is somewhat damaged, but it is a fine specimen. It was written at El Qosh, by one Daniel, in the year of the Greeks 1519 (=A, D. 1208), finished in the month Heziran. The date of the Hejra is also given, as 604. Yaballaha was then, as the

pieces on account of their lightness—the κατότες, κάν αμοι of the Greeks: Latin armado—though sticks of wood (عصا) are also used. The verses quoted in Lane, 2871 A. l. 33ff. "She divides her warp with a πέτ." shows plainly enough what the πέτ was. Lane, however, takes the size for the threads of the warp, and the canes for a yarn-beam ("app cane-roll, on which the warp is rolled when put in the loom, and from which it is gradually unrolled as the work proceeds"). These examples illustrate the untrustworthiness of our best dictionaries in matters of technology.

 $^{1}$  So Marquardt, l. c. 507. – See Ovid, Metam., vi. 55ff. :

Tela jugo vincta est. stamen secernit arundo. Inscritur medium radiis subtemen acutis.

The phrase tela jugar cinctarest seems to correspond to our weavers' "tying a harness." Blumner, i 141, thinks that the meaning of jugam cannot be determined. Gesenius, Thes. 883 A: Freytag, iv. 355; Payne Smith, 2320, and many others, use jugam as if it were a common Latin word of well known meaning; they understand by it the cloth-beam of the loom (Syr. Arab. nanh). But in Ovid, l. c., the setting up of the warp has been already described in v. 53; Et gracili geminas intendunt stamine telas (tela loom, v. 576; Seneca, Ep. 90, 20; here specthe two beams of the loom): cf. tela jugalis, Cato, R. r. 10, 5; 14, 2. Another illustration of the way in which all the errors of the Latin dictionaries in matters of technology are thoughtlessly transferred to the pages of our Semitic lexicons.

colophon says, on the apostolic throne of Mar Mâri, whose seat was in the cities of Seleucia and Ctesiphon. The lessons are according to the order of Rabban Ya qob, said in the colophon to be in regular use about Mosul. The 'unithe and hymn for each Sunday and festival are given regularly with each lesson. At the end is given a scheme of lessons for all sorts of occasional festivals, as the consecration of bishops, etc. On all accounts it is a very interesting manuscript, and I only regret that I have not been able to retain it long enough to allow of giving fuller information. The special convent in which the manuscript was written is called in the formulas of stating the lessons, the lectionary differs from those I have usually seen. I hope that at sometime either I or some one else may be enabled to present its peculiarities in proper shape.

# 18. Notes and news on Syriae texts and translations; by Dr. I. H. Hall.

I stated that the History of Rabban Sauma and Mar Yawallaha had been printed, and exhibited a copy. It is published at Paris by Maisonneuve, though printed by Drugulin at Leipzig. Its French title is "Histoire de Mar Jab-Alaha, Patriarche, et de Raban Sauma." The preface is not an affair of any great moment, the editor being one of the Oroomia Lazarists, who has edited sundry other works, some of considerable importance and interest, and generally from a point of view antagonistic to that of the American missionaries, and sometimes, I regret to say, with none too great regard for facts. In this preface he has given a notoriously wrong account of the finding of the MS., though in such a way that it cannot be called intentionally false, and would not be worth noticing if it had not misled such a scholar as Rubens Duval (see his recent notice of the publication in the Journal Asiatique). The fact is that the MS. was discovered by Rabban Yonan, secretary of the patriarch, in one of the churches of Kurdistan, and is known by everybody to be at Kochannis, the seat of the patriarchal residence. The copies at Oroomia and those in America were obtained in the most open way; and it is very difficult to explain, in the light of the facts, the obscurity and mistakes under which the editor of the printed text labors. As the editor says that he has made sundry changes in the text of his MS, copy, it is my purpose, as soon as practicable, to collate my own MS. with his printed text, and examine more thoroughly the quality of his work. The editor says: "Le livre que je publie pour la première fois est tellement rare que je n'en connais pas de manuscrit en C'est à M. Salomon, Lazariste Chaldéen du Kurdistan, que je dois la bonne fortune d'en posséder une copie. Mon confrère, ayant vu ce livre entre les mains d'un jeune homme de Tekhouma (Kurdistan turc), en reconnut la valeur, et en fit faire une copie à Ourmiah, en Perse, au mois de mars 1887. Le possesseur du manuscrit a depuis disparu avec son livre: et je n'ai eu à ma disposition que la copie qui a

été faite à Ourmiah, sans que j'aie pu rien apprendre sur l'âge ou la provenance de l'original."

Now the members of the Society will remember that in October, 1886, I exhibited a copy of the MS., and commented upon it in the "Proceedings." My copy was made in 1886. In the early part of that year, a translation of the MS. was published in the "Rays of Light" at Oroomia, extending through several numbers, so that the matter must have been one of common talk and notoriety. In view of all this, the statements of the editor of the printed text are, to say the least, very remarkable—whatever they may be taken to admit.

The remaining portion of the "Notes and News" was in reality expanded into two papers, which I hope to publish in the Journal in due time. They concern a MS. which I recently received from Oroomia, containing several legends extant in other languages, but not common anywhere, and probably of Egyptian or Ethiopian original, but not otherwise known in Syriac except in this MS. The MS contains 62 written pages, 19 lines to a page, on paper of about ordinary letter size. Contents: 1. "Narrative of Moses approved in Prophecy" (pp. 1-15), giving a colloquy of Moses with the Lord on Mt. Sinai. 2. "The Letter of Holy Sunday, that descended from heaven upon the hands of Athanasius Patriarch of Rome" (pp. 15-27), being a legend similar in matter to that I published in the Journal, but so differently wrought and worded as to be a different recension. It enables me to correct, however, several false readings and interpretations in my publication of the former recension. 3. "Narrative of the Holy Martyr Giwargis (or, the Martyr St. George), brilliant among martyrs" (pp. 27-49). I am not sure whether I have not read the same matter in print. 4. "Narrative of the father Arsenius. King of Egypt, how Our Lord raised him to life" (pp. 49-55). This is a remarkable legend of Christ's finding a large skull on the Mount of Olives, making it answer his questions and describe a man's experience at death and in the lower regions, and finally restoring it to life. 5. Sundry prayers and ceremonies, with a set of magic rules for divining in cases of sickness-which may be a later relic of the "Babylonian numbers" (pp. 55-62).

Mr. W. A. Shedd, of Oroomiah (son of Rev. J. H. Shedd, D.D.), has brought to the country a couple of very interesting Syriac MSS. One is the *Gezza*, or service book for all the year except Sundays, festivals, etc. It is a ponderous volume, nearly a foot thick, written in the Nestorian script (of course), on paper, and seems to be from 150 to 200 years old. I cannot at present describe it further. The other is the important lectionary above noticed (No. 17).

19. Scheme for collecting and preserving ancient Syriac texts at Oroomia, by Dr. I. H. Hall.

I desire to speak, with much sympathy and carnest recommendation, of a plan now on foot for gathering up and preserving the manuscript Syriac literature in the neighborhood of Oroomia. When we reflect that a large share of the rich Sachau collection at Berlin was obtained

through the American missionaries, that money has otherwise diverted to Europe what should more naturally have come to America and enriched our libraries here, and that the acquisitions actually in our country have for the most part been rather scattered as curiosities than considered as worth preserving in places fit for scholarly use and reference, it would seem to be time to welcome and aid such an effort. It will best be made known in the words of one of the missionaries, the Rev. Dr. J. H. Shedd:

"The effort is being made by the Missionary College at Oroomia, Persia, to obtain a copy of every work still existing among the Nestorians in the Old Syriac language: also to secure valuable ancient manuscripts.

"These works are fast passing away; some can be bought, others can be copied. Some are very rare works, not found in European libraries.

"To secure the funds for this enterprise, twice the original cost is charged to the buyers in this country [America-including transportation and all expenses abroad]. This gives the College at Oroomia the means to save a manuscript or a copy of every work for its library, and provides at a reasonable rate these rare and ancient works for the libraries of scholars of Europe and America.

"About \$500 worth have been sold on this plan.

"The price for copying which we charge purchasers is three cents per hundred words. Ordinarily some of the manuscripts [i. e. some of the originals as gathered up from native possessors] are for sale at the same rate. Others are cheaper or dearer as the case may be. The work both of buying and copying involves an immense amount of trouble to those in charge at Oroomia. The copying is done carefully by trained native scribes, and for some works a high price must be paid.

"Any person wishing to obtain manuscripts or copies should address me at Marietta, Ohio [or Rev. B. Labaree at Oroomia, Persia, and Rev. Mr. Shedd at the same place before very long], and indicate what books are desired, and the order will be sent to Oroomia, and in a few months the works will arrive. There are now collected over two hundred different works. There are duplicates ready of many of these in [original]. inally acquired | manuscripts or copies.

"The works embrace: Scriptures; Rituals and Church Books; Commentaries; Works on Theology, Philosophy, Ethics; Legends and Chronicles; over twenty Saints' histories and Martyrdoms; Poetry; Grammars; Collections of History, Stories, Charms, and other miscellany.

Ì

í

١

"Indicate the class of works you desire, and a full catalogue of that class can be given, with a statement of the duplicates now on hand."

I can say, from having obtained and used various manuscripts procured through the above means, that the copies are good, and the enterprise in every way deserving. (A number of such copies were exhibited and commented upon.) An extract from a former letter of Dr. Shedd will serve for comment:

été faite à Ourmiah, sans que j'aie pu rien apprendre sur l'âge ou la provenance de l'original."

Now the members of the Society will remember that in October, 1886, I exhibited a copy of the MS., and commented upon it in the "Proceedings." My copy was made in 1886. In the early part of that year, a translation of the MS. was published in the "Rays of Light" at Oroomia, extending through several numbers, so that the matter must have been one of common talk and notoriety. In view of all this, the statements of the editor of the printed text are, to say the least, very remarkable—whatever they may be taken to admit.

The remaining portion of the "Notes and News" was in reality expanded into two papers, which I hope to publish in the Journal in due time. They concern a MS, which I recently received from Oroomia, containing several legends extant in other languages, but not common anywhere, and probably of Egyptian or Ethiopian original, but not otherwise known in Syriac except in this MS. The MS. contains 62 written pages, 19 lines to a page, on paper of about ordinary letter size. Contents: 1. "Narrative of Moses approved in Prophecy" (pp. 1-15), giving a colloquy of Moses with the Lord on Mt. Sinai. 2. "The Letter of Holy Sunday, that descended from heaven upon the hands of Athanasius Patriarch of Rome" (pp. 15-27), being a legend similar in matter to that I published in the Journal, but so differently wrought and worded as to be a different recension. It enables me to correct, however, several false readings and interpretations in my publication of the former recension. 3. "Narrative of the Holy Martyr Giwargis (or. the Martyr St. George), brilliant among martyrs" (pp. 27-49). I am not sure whether I have not read the same matter in print. 4. "Narrative of the father Arsenius, King of Egypt, how Our Lord raised him to life" (pp. 49-55). This is a remarkable legend of Christ's finding a large skull on the Mount of Olives, making it answer his questions and describe a man's experience at death and in the lower regions, and finally restoring it to life. 5. Sundry prayers and ceremonies, with a set of magic rules for divining in cases of sickness-which may be a later relic of the "Babylonian numbers" (pp. 55-62).

**\***.=

Mr. W. A. Shedd, of Oroomiah (son of Rev. J. H. Shedd, D.D.), has brought to the country a couple of very interesting Syriac MSS. One is the *Gezza*, or service book for all the year except Sundays, festivals, etc. It is a ponderous volume, nearly a foot thick, written in the Nestorian script (of course), on paper, and seems to be from 150 to 200 years old. I cannot at present describe it further. The other is the important lectionary above noticed (No. 17).

19. Scheme for collecting and preserving ancient Syriac texts at Oroomia, by Dr. I. H. Hall.

I desire to speak, with much sympathy and earnest recommendation, of a plan now on foot for gathering up and preserving the manuscript Syriac literature in the neighborhood of Oroomia. When we reflect that a large share of the rich Sachau collection at Berlin was obtained

through the American missionaries, that money has otherwise diverted to Europe what should more naturally have come to America and enriched our libraries here, and that the acquisitions actually in our country have for the most part been rather scattered as curiosities than considered as worth preserving in places fit for scholarly use and reference, it would seem to be time to welcome and aid such an effort. It will best be made known in the words of one of the missionaries, the Rev. Dr. J. H. Shedd:

"The effort is being made by the Missionary College at Oroomia, Persia, to obtain a copy of every work still existing among the Nestorians in the Old Syriac language; also to secure valuable ancient manuscripts.

"These works are fast passing away; some can be bought, others can be copied. Some are very rare works, not found in European libraries.

"To secure the funds for this enterprise, twice the original cost is charged to the buyers in this country [America—including transportation and all expenses abroad]. This gives the College at Oroomia the means to save a manuscript or a copy of every work for its library, and provides at a reasonable rate these rare and ancient works for the libraries of scholars of Europe and America.

"About \$500 worth have been sold on this plan.

"The price for copying which we charge purchasers is three cents per hundred words. Ordinarily some of the manuscripts [i. e. some of the originals as gathered up from native possessors] are for sale at the same rate. Others are cheaper or dearer as the case may be. The work both of buying and copying involves an immense amount of trouble to those in charge at Oroomia. The copying is done carefully by trained native scribes, and for some works a high price must be paid.

"Any person wishing to obtain manuscripts or copies should address me at Marietta, Ohio [or Rev. B. Labaree at Oroomia, Persia, and Rev. Mr. Shedd at the same place before very long], and indicate what books are desired, and the order will be sent to Oroomia, and in a few months the works will arrive. There are now collected over two hundred different works. There are duplicates ready of many of these in [originally acquired] manuscripts or copies.

"The works embrace: Scriptures; Rituals and Church Books; Commentaries; Works on Theology, Philosophy, Ethics: Legends and Chronicles; over twenty Saints' historics and Martyrdoms: Portry; Grammars: Collections of History, Stories, Charms, and other miscellany.

"Indicate the class of works you desire, and a full catalogue of that class can be given, with a statement of the duplicates now on hand."

I can say, from having obtained and used various manuscripts procured through the above means, that the copies are good, and the enterprise in every way deserving. (A number of such copies were exhibited and commented upon.) An extract from a former letter of Dr. Shedd will serve for comment:

"As to the study of the ancient literature, you know the condition of such scholarship is leisure. There was a time when some of the missionaries had some knowledge of the ancient language, but they were not proficient scholars. The work they did in the ancient language was done as I am doing it now, through the native scholars. We have plenty of help, but this does not remove the need of the missionaries being ancient Syriac scholars. For the last 15 or 20 years our force has been always so reduced that no one has had the time to devote to such pursuits. The demand is that our college should be placed on the same liberal basis as the Syrian colleges. . . Then some one would have the time to study. . . Till then there is not much hope. [Here follows a long and interesting statement respecting the study of the ancient tongues, but too much interspersed with private matters to permit transcribing.]

"For three or four years past I have taken much trouble to collect all the ancient Syriac MSS., and save here a copy of every extant work. The result is now a collection of about 200 separate works. We have no funds; but by selling some to seminaries, and by some gifts from the native brethren, giving them a share in the library, by using some college funds, and by personally advancing some, we have quite a library, as you see from the enclosed brief mention. [Dr. Shedd, writing from Oroomia, enclosed me a list of works in lines I had indicated.]

"The students have learned to copy—some of them beautifully—as you mention in reviewing the MS. of the Chronicles of Mar Yawallaha. What we charge for MS. books sent to America is . . . [three cents per hundred words]. This leaves a margin of nearly one half; and this pays for our library here. At this rate I can furnish the old MSS. as far as they are on hand, or as we have good copies made of any work in our library. It gives to needy students the means of their working their way. [It only costs about \$25 to support a student at Oroomia for a year.] There will be no expense of transportation [from Persia to America] besides.

"The MSS, of Old Testaments or parts are very scarce. So of the New Testament: but if we had the funds, some copies of the New Testament in vellum could be had—at considerable expense, much above the terms above.

"I would like very much to employ a copyist to visit Kochannis and copy any work there which we do not possess. There are some old churches where we could do the same, though it would be impossible to buy the MSS, they have. If you see the way to help in such a work, some rare MSS. I think would be rescued, and we should gradually secure all that really exist, and have copy for our library here besides those sent to America. The catalogue of the British Museum is very poor in Nestorian MSS., rich in the Jacobite. So of most of our libraries."

I feel that to this appeal I can add little but testimony. It is in every way a worthy object, and almost vital to Semitic scholarship in America. A working fund of \$500 to \$1000 would enable the

district of Kochannis to be explored, and its literary treasures to be exhumed and preserved, and all our libraries to be enriched. The copies made at Oroomia are done in a scientific way; first by a skilled penman, who writes beautifully, and then compared and corrected by one or two other hands. Some suggestions I have made once or twice in this regard, as well as regarding the preservation of the ancient colophon of the MS, copied, and other particulars, have been adopted; and we can depend upon the Oroomia copies in a manner we cannot upon those of Arabic and Syriac MSS, made farther west. I have already a number of works in MS, which I do not know of as existing elsewhere—much less in print. The discovery of the History of Rabban Sauma and Mar Yawallaha, whose importance is now everywhere recognized, is perhaps the greatest item thus or thus far accomplished.

20. A proposed edition of the Syriac-Arabic glosses of Bar 'Alī; by Professor Richard J. H. Gottheil, of Columbia College, New York.

Of the Syriac lexicographers of whom we have knowledge, either directly or indirectly—Honein bar Ishāk, Gabhriël bar Bokht-Tsō, Tsō, Maruzāyā, Tsō bar Nun, Nān'Tsō bar Seroswai, Tsō bar 'Alī, Hassan bar Bahlūl, Yausef Huzāyā, Bazwadh, 'Elia bar Sināyā, Bar 'Ebhrāyā, and 'Eudokhos—none are of greater moment to us than Bar 'Alī and Bar Bahlūl, or rather the collections that go under their names. These are usually accumulations of photograph and high culled from various sources; from marginal Biblical comments, from patristic writings, medical works (Hippocrates, Galen, Paul of Aegina), translated Aristoteliana, etc., and in no small degree (perhaps at first also as marginalia) from the Greek  $\tau_{spr}$  (Normal to Aegina) writings.

It was not the original intent that each of these collections should be a *Thesaurus Syriacus*. They were to contain, for the most part, words which were rare, difficult, un-Syriac, or barbatous—just such as are not known to us in their proper significance, or are not instanced in the literature as it has come down to us. Nor do they contain things which are only of lexicographic interest. It is but natural that such collections—of which there was no final canon, and could not well be should be the receptacle of all manner of things held to be worth knowing. We meet with authors and works otherwise but little known. Extracts interest us from the old kthābhā dh pardaisā, the k thābhā

Or maji phosodor kai brogator, the title of a work by Parphasses of Adalos Schoeneman, De la compaghia actique qui exercice a secondaria de practursoriae. Hannoverae, indevela vvv. Chalso by a November 1 to a second blassischen Attenthums. Wissenschaft, v. 415

<sup>\*</sup>Cf. Box 145, ed. Hoffmann, p. 3/4, 73 \*\* R = Inv. 5" (or 4) . [17]

Cf. Aristotle's use of the word process P(v) such that  $V = \{v,v\}$  is a fixing h property P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) are a substitute of P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and P(v) and

## clxxxvi American Oriental Society's Proceedings, Oct. 1889.

dh'yubbālāyē, the Syriac version of Dionysius Thrax, the old translation of Dioscorides, the Syriac Kalilag w Damnag, the Mathlē dhārāmāyē, We are glad to learn of dialectical peculiarities within the Syriac of Edessa and Nisibis, and to have additions to our Arabic and Greek Lexicon.

Very little real and philological attention has been paid to these works until recent times. Bernstein made extensive preparations for an edition of Bar Bahlūl, and got together some extracts from some Bar 'Alī MSS.5 But he seems never to have gotten much further than his preparations." Perhaps it was better so. The idea had not yet penetrated deeply enough that an old Syriac lexicographer must be edited in as critical a manner as Hesychius, Suidas, or Zonaras. This is clearly seen in the Lexicon, fasc. 1, given out by Bernstein in the year 1857. Larsow did give us some dribblings from both BA, and BB.; and Gesenius saw in part what of wealth there was hidden in these works; Michaelis' extracts from BB. are, however, misleading and inaccurate. It is a pity that Lagarde's advice"-given in 1866-as to the necessity of a philologically critical edition of these texts, was not taken then. A good deal of labor would have been spared both Payne Smith and his reviewers.10 In regard to BA., whatever intrinsic value Cod. Hunt. xxv. may in itself have, it is surely a very poor witness of what the real BA, was like. It contains the latest development of a most mixed recension of the text. Georg Hoffmann in 1881" gave us a faithful autograph of the Gotha MS. (and which Low had of necessity to follow in his Pflanzennamen), reaching to the end of  $m\bar{\imath}m$ ; which, however good the text of the original may have been, differs very much from the other MSS, at our com-

¹ Cf. Eliā of Sōbhā, Notes, p. 17.—Cf. also BB's definition of methamrānūthā, (PS col. 246) with that of Dionysius (Eliā of Ṣōbhā, notes, p. 2). In BB. (ed. Duval, col. 242), there is a definition of 'esārā which is the same as that of Dionysius (Heliaica iv. 171).—The little Tract on the Syriac conjunctions which I published in Heliaica, loc cit, I find again—almost wholly—in BB., col. 243, and in a treatise on the Aristotelian categories contained in India Office MS. 9, fol. 119b (kindly loaned to me last summer by the librarian, Dr. Rost).

Cf. Hebraica iv. 251. Bar 'Alī also mentions Kalibay and Damnag, s.v.

<sup>3</sup> Cf. Hebraica v. 216, note 16.

<sup>4</sup> Cf. S. Fraenkel, WZKM nii, 216 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cf. Sachau, Kurzes Verzeichniss, p. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Cf. Lagarde, GA, p. 1 ff. (Symmicta ii 76; NKGW, Nov. 7, 1888, p. 378).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> De dialectorum linguae Syriacae relapurs, Perlin, 1841.—I know, by citations only, of an article of Lorsbach in his Archire, and of Fleischer, in E. G. Gersdorf's Repertocium der Deutschen Literatur, 1842, p. 133

<sup>\*</sup> De Bar Alio et Bar Bahlalo, 1834 and 1839.

<sup>9</sup> G.L. pp. 1ff.: Symmicta, i. 78 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Cf. Lów, ZD MC, xxxvii, 469; xli 359, Duval, J.L. 1887, vol. ix., p. 511.

<sup>11</sup> Syrisch-Acabischi Glassin, Kiel

mand to-day, even from the other representative of the oriental text (Hunt. 163), written 200 years previous,

It is due, undoubtedly, to Lagarde's influence that at length the problem as regards these two works nears in a measure its solution. Rubens Duval has commenced his splendidly conceived and splendidly effected edition of the γλῶσσαι of BB.—a monument both to the editor and to the Typographia Reipublicae.

It will be my endeavor, as far as is possible, to do the same for BA. It is to be hoped that there will soon be in this country, perhaps as the property of the AOS. Arabic and Syriac type in sufficient quantity and of a suitable character for such a larger undertaking. American scholars ought not to be under the decided disadvantage of having three thousand and more miles between them and their place of printing. It is hard enough that the timidity of European libraries prevents their entrusting their treasures to the chances of an ocean voyage. I have already examined the BA. MSS, in London, Oxford, Paris, Leiden, and Berlin; in part, copied and collated them. I know nothing, as yet, of the Italian codices.

The MSS, are twenty in number, and may be shortly characterized as follows. The signatures I have made use of were chosen according to the exigencies of summer travel.

1. A. MS. Mus. Brit. Recently acquired. Jacobite hand of the 16th century, of moderate goodness: two columns to a page. The Arabic tafsir is in Syriac, and in somewhat smaller characters than the catchwords. Text agrees substantially with that of BFEGHIP. Many mistakes have been made in the Carsunic. In the first part are numerous marginalia culled from the larger recension.

1

- 2. B. Pococke, 167 (Oxford). Of the 15th cent.: two columns to a page; Jacobite hand; Syriac and Carsunic. The script is somewhat difficult to read. Several different hands have here been at work. The oldest one writes a strong, but at times slovenly, hand. At times he has himself made corrections and placed vowel-points. He has also left a space after many of the different paragraphs—as if with the design that these, at some time, should be filled up. From fol. 149a a second hand is perceptible, writing with somewhat more care. This second hand has also made corrections, scratched out, and vocalized in an antique way. A still later and more modern hand has filled up certain breaks. The MS, contains many notes on interleaved pages; if I rightly guess, from the very hand of Pococke. This copy agrees pretty thoroughly with the other Jacobite MSS., AGIHEPF—though there is no distinction made in the size of the letters between catch-word and explanation.
- 3. F. Marsh, 172 (Oxford). Written in the year 1482 A large fol, volume with two columns to the page, Syriac and Carsunic (somewhat smaller in size). Agrees for the most part with E. and is a good representative of the occidental recension.
- 4. E. Marsh, 271 (Oxford). Small fol.; Jacobite-Syriac and Carsunic (somewhat smaller in size). Partly in two columns and partly in one; written 1488. A few pages are wanting at the beginning. It agrees with FABGHIP.

- 5. C. Hunt, 162 (Oxford). Small folio, two columns to a page. Arabic in Arabic script resembling much the Gotha MS. Gives a fair text, of which the Syriac agrees entirely with B. The Arabic, however, shows very many variants. Written in the year 1364. It represents the Oriental recension.
- 6. D. Hunt, 25 (Oxford) Large fol.; two columns to a page; Jacobite script; of the year 1530. This MS., though it represents a recension mixed with Bar Bahlūl and other toreign matter, must have had a good BA, text to work with. What it has of BΛ, is to be trusted. It agrees with KNOU.
- 7. G. Paris 252. Large fol.; two columns to a page; Syriac and Carsunic, again in letters of less height. Written in the 16th century; it gives us a good occidental text, agreeing substantially with ABPFEHIP. The MS, has its own peculiarities. It oftimes adds >>>, or omits the copula in the Arabic explanations. More peculiar is the mode in which the MS, switches off here and there, and nears BB, and the mixed recensions.
- 8. H. Paris 253. Probably a copy of the Florence MS., containing the Jacobite recension. There is a partial translation on the margin, which may well be that of Abraham Ecchelensis. The MS, is not of much value for critical purposes.
- 9. I. Paris 254. A modern MS., contaming many lacunae. Fols. 4 to 20 are accompanied by an Italian translation. There is a suspicion that the MS. was made use of by Scaliger. The MS. is very incomplete, and of little value.
- 10. K. Paris 255. Large fol.: Jacobite hand: containing the mixed recension, as in DNOU.
- 11. L. Leiden 102. A modern copy, by Joseph Scaliger, of M (MS. Leiden 219), containing 184 fols, in small fol. The superscription reads: Laus tibi Domine jest christi. Josephus Scaliger iul. caes, f. Scripsi mana mea, xii Kal, Decemb, iuliani CID. ID. CV Lugduni Batavorum FUIMUS TROES.
- 12. M. Leiden 219. The two volumes, in 12mo, were originally but one. The MS, is in a horrible condition, the ink having eaten through the paper, so that of many pages only threads remain. The writer shows a good Jacobite hand of the 16th century. The Arabic is in Syriac characters. The end pages of the present vol. ii. are by a later hand. The MS, however, ends with the letter nun. It is the original of L. and contains a recension quite different from those of the other MSS. It contains but one half of the material. What it has is good, and agrees with the readings of the best Jacobite MSS. At the end we read

اشرا هذا الكتاب المبارك الذي هو كتاب الاخسيقون الآب الطاهر... الموتّمن القس

المكرم يعقوب الجيس بالقيامة المعظمة ليقرا فبه وينتفع ودلك من تقبة وكان في سنة الف وتمنماية وخمسة وستين تاريح اسكندر

i. e. 1554.

13. N. Sachau 324 (Berlin). Carefully written MS., quarto, on brown paper, and in a good modern Nestorian script of the last century. The beginning and some pages in the body of the work are missing. Other pages are defaced along the margin. Arabic in Syriac characters, The text is a good one, of the moderately mixed sort—agreeing in substance with DKOU.

14. O. Sachau 325 (Berlin). MS, of a most recent date, in a good Jacobite hand: large fol.; two columns to a page. The Arabic is in Arabic characters. It contains the mixed recension, and might with some propriety be called a modern copy of D. The subscription reads:

محمد داسمب عدم الله بالمسعد مده وزخد اسما علم الله خدما مده مدم مده الله بالمسال معمل مدم الله بالمسال معمل مدم المدرسة المسلم عرب عدم المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرس

15. P. Sachau 194. In the catalogue, through error, ascribed to Bar Bahlūl. A Jacobite hand of most recent date has copied this MS, from an excellent original, belonging to the class ABFEGHI, though with additions here and there. In the original the Arabic was Carsunic, which, in its re-transcribing into Arabic characters, has been mixed up with the mistakes of the copyist. At times, the copyist himself has made the necessary corrections. Subscription:

قد كمل هذا الكتاب الذي هو كتاب الاكسيقون اى القاموس الذي هو لعيسى ابدن على المطبّب مالقّه وقد فرغنا مدن كتابته سنة مسيحيه الف وثمانهاية واثنين ستة ايام في تشرين الثاني، وقد كتب بيدى انا الفقير الذليل عبد العزيز ابدن قس كوركيسا من قرية بعشيقة صدن قرى الموصل السرياني في الايمان يعقوبي فارحو من كل اخ يصادف هذا الكتاب يصلع الغلط لأن ليس انسان كامل الله الواحد صلّو على الكاتب، تم

<sup>1</sup> same scribe as in preceding MS

- 16. Q. MS. Gotha 1091a. Small quarto, written in the year 1577, in a good Nestorian hand: Arabic in Arabic characters. The text ends with  $m\bar{t}m$ , and gives us a peculiar recension, which I have found in none of the other MSS. As regards the length of the text, the Gotha MS, stands midway between LM and the regular Jacobite recension. It is, however, of peculiar worth, in that it gives the exact pronunciation, in many words, of the  $ie\bar{s}ie$ . None of the other MSS, do this; and I doubt whether it is of Bar 'Alī.
  - 17. R. Vatican, cod. exciv., fol. 114.1
  - 18. S. Vatican, cod. cexvii., fol. 225, containing part of Bar 'Alī.
  - 19. T. Medicean library, Florence.
- 20. U. MS. of Bar Bahlul belonging to Professor Socia, now of Leipzig, which, according to Duval, contains much of Bar 'Alī.
- [21. V. MS. Berlin. Or. folio 545, containing Bernstein's copy, 159 pages, of MS. Leiden 102 (L).]
- [22. W. MS. Berlin. Or. fol. 546. Extracts, by Bernstein, from Hunt 25 (D) and Marsh 172 (F).]

### SUMMARY.

Occidental codices. ABFEGHIP.

Oriental codices: a, C; b, Q, with its peculiar recension.

Short recension: LM (V). Mixed recension: DKNOU.

The text of Bar 'Alī must therefore be constructed upon the occidental codices as a basis, the variant readings of which, so far as they are in any way of import, are to be noted. With these are to be noted the readings of the short recension, and of that part of the mixed recension which runs in parallel lines with the occidental readings. The plus of the mixed recension, when not in Duval's Bar Bahlūl, is to be arranged in an appendix. The Oriental codex C must also find a place in the notes, as also Q, so far as it gives us Masoretic notices. Text, notes, and appendix are then to be provided with one joint index.

Of the life of 'Kō' bar 'Alī we know very little. He lived towards the end of the 9th century, in Bagdad.<sup>6</sup> For master he owned the celebrated Honein bar Ishāk, to whom, as the Ibn Tibbon of his time, so much is owing. 'Abhd'isō' knows only that he was a lexicographical collector; of which Ibn Abi Oseibia' is ignorant, though he mentions two other

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> BO, i 578. <sup>2</sup> BO, i, 630. <sup>3</sup> BO, iii, 257.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Differences in the order of the different photosum need not be noted. The difference in punctuation, however, of both the Syriac and the Arabic, is of importance.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Duval, BE., p. iii. speaks of the Bar 'Alī additions of BB. MSS. (ABbBbbBbbbL of his notation). I do not think that it will be necessary to collate these MSS.

<sup>6</sup> And not قستفيل, as Gesenius, De Bar Alio, etc.. i. 12, reads.

عيسى بن على كان طبيبا فاضلا ومشتغلا .Ed. Muller, I. ۲۰۳ بالحكمة وله تصانيف في ذلك وكان قد قرأ صناعة الطب

of his works, كتاب المنافع التي تستقاد من اعضاء الحيوان and . كتاب السموم

In the preface to his work, addressed to a certain Abraham, he explains the difficulty under which he has labored in understanding Greek words and unusual Syriac ones. As a remedy he used the collections of Honein and Ἰšō Maruzāyā. Finding these to be contradictory, and in a large measure ἀμέθοδον,¹ he resolved upon a re-editing of them, with additions gotten from his teachers and collected during his own readings of texts. Unfortunately, in one sense, Bar ʿAlī cared more for his science than for his own work. In asking all who might find aught to correct or to add to do so to their heart's content, he showed a wonderful disinterestedness, not easily found elsewhere, but he laid the foundation for the difficulties which now are ours, of doing his own share of the work full justice. Neither M Samšānā Abraham, nor his successors, scrupled to do as they had been bid.

The foregoing will explain why, in the edition I now have in hand, I do not strive to get at the *ipsissima verba* of my author: why I cannot do so. That desire of all good editors—and it is laudable in every way—would lead one in this case into an assumption of the power of second sight, which all good editors should with a like zeal eschew. In the maze of tid-bits added by later scholars and copyists, during the five hundred years which intervened between BA, and our earliest MS., it is impossible, without being in possession of an autograph copy, to pick out the original: which original was, in a like way, little more than a collection of tid-bits. I shall be satisfied if I can present a relatively good text, selecting for a basis—as Duval has done with BB.—the best possible series of MSS.

It is my intention—as the first part has been edited from one MS.—to commence with the second part, as that is entirely unknown.

على حنبن بن اسحق وهو من أجل تلاميذه وكان عيسى بن على يتخدم أحمد بن المتوكل وهو المعتمد على الله وكان طبيبه تديما ولما ولى الخلافة أحسن اليه وشرفه وحمله عدّة دفعات على دواب وخلع عليه ولعيسى بن على من الكتب كتاب المنافع التي تستقاد من أعضاء الحموان كتاب السموم مقالتان.

Was that of Maruzāyā also arranged on the last are true the as at least one of Honein's collections was  $^2$ 

21. A Criticism of Professor Maspero's identification of Amenophis I, among the royal mummies of Daïr el-Bahari; by Dr. J. A. Paine, of Tarrytown, N. Y.

Professor Maspero concedes, in *La Tronvaille de Deir el-Baharî*, that the chest of the mummy-case is not original, but he claims that its cover appears to date from the decease of this king.

His identification of the mummy of Amenophis I, is based solely on this cover of the mummy-case. Here he rests upon a hieratic inscription traced across the upper part of the surface during the reign of Pinotem I., of the Twenty-first Dynasty. This inscription, however, is almost wholly illegible, and cannot be depended upon for proof. Were it perfect, it would still be a record made six hundred years after the death of Amenophis I., and would indicate no more than a Twenty-first Dynasty opinion.

The hieroglyphic inscription on the cover of the mummy-case, which Professor Maspero does not translate, must have reference to a child of Amenophis I. rather than to Amenophis himself, and presumably to that "Royal Son" of Amenophis I., Si-amen, represented on the walls of tombs at Daïr el-Medineh.

The expression sa-amen, presented in this inscription, cannot be a title. Son of Amen.' because thus, 1, in the place and stead of the prescribed "Son of Ra" it would be a violation of canon; 2, it would be an exception to the invariable custom, unprecedented in the past and unparalleled in the future of Egyptian history; 3, Amenophis I, himself is always entitled sa Ra elsewhere; and 4, if a title, this sa-amen would have been written, at the death of Amenophis I., by means of the ideographic goose and not of the egg or oval. Such a thing as a deviation from the established formula, or the appearance of a religious schism, or the blunder of an ignorant scribe, is not possible on the original casket and epitaph of a king.

Because this so-amen is written with the oval or egg, it stands for a proper name, Si-amen, as in all other cases in which the same sign is employed—such as Si-ptah at the end of the Ninteenth Dynasty: Simenthu of the Tanite line, and Si-amen Her-hor of the Theban line, in the Twenty-first Dynasty; meri-amen Si-isis Thakelath II. of the Twenty-second Dynasty; meri-amen Si-bast, Usarkon II. of the Twenty-second, and Sheshang III. of the Twenty-third Dynasty; and Åhmes II. Si-neith of the Twenty-sixth Dynasty.

Professor Maspero's assumption that the cover of the mummy-case dates from the decease of Amenophis I. is not only unfounded, but it is contradicted by this oval sa or si of Si-amen, a substitute for the goose, its parent, undreamed of during the Eighteenth Dynasty—a substitute which first came into existence and adoption during the middle or at the close of the Ninteenth Dynasty. In other words, this eggsign demonstrates that even the "cover" of the mummy-case cannot be as old as the era of Amenophis I. The exact parallelism in form, signs, and order, presented in this Si-amen of the mummy-case cover in question, and in the name of Si-amen belonging to the Twenty-first Dynasty, is very suggestive of synchronism.

That singular variant. Amen-hotep-cf-en-khem, offered by this hieroglyphic inscription, would not have been thought of in the days of Amenophis I., and much less would it be put on his coffin immediately after his death; only the regular cartouch of Amenophis I. would have been placed on his real, official, historical sarcophagus. Now-a-days only the simple name of the dead goes upon a coffin-plate—a variant never. This is the last place in the world for a departure from, or modification of, the life-name. Such a variant as that appended to the name of Amenophis I. on this mummy-case cover was an after thought—long after.

No inscription which the cover of a mummy-case may bear can vouch alone for the mummy beneath. That is to say, there is no testimony accompanying this record on the cover to show that the supposed mummy in the chest has been kept with the cover all along down the ages to the present moment.

As the lower part of this mummy-case confessedly does not belong to the upper part, the probability is that the supposed mummy belongs to the lower part, and has always belonged to the chest, rather than to the cover.

Trustworthy proof that this supposed mummy is that of Amenophis I. must come neither from the cover nor from the chest, but from the mummy itself. This mummy must be disturbed, be examined, be unwound: and, if there has been a renewal of its wrapping, it must be attested by the authors of the restoration. But, the inspectors of the Twenty-first and Twenty-second Dynasties being bound to report everything intact, whether really so or not—either through ignorance, or national pride, or fear of losing their heads—their hieratic endorsements, whether on the mummy-case or on the mummy itself, must not be accepted as true without earlier hieroglyphic corroboration on the body. The original royal cartouch of Amenophis I, only must be found on the mummy-cloths, the nearer the body the better. The body must be laid bare, and be found to be that of a man, in every way befitting that of a monarch, a warrior, and a king old enough to have reigned thirteen years after the death of his mother Nefer-t-ari.

Until this be done, the claim or the announcement should not be made that the mummy-case of Amenophis I. has been recovered, or that his mummy is now in the custody of the museum on the bank of the Nile.

Until this be done, there is no surety that this supposed munny is not a humbug, along with those of the king Sebak-em-sau-et, his wife Nub-khas, the princess Mesh-hout-timú-hû, the princes 'royal sister' Sit-amen, and without doubt also Professor Maspero's intantile royal brother' Si-amen.

Professor Maspero's identification was made in the haste of those "three weeks" that followed immediately after the arrival of the royal mummies at Bûlâq in which they were all worked out and in which his first description La Troncaille de Deir el-Bahari was written and printed; instead of being carried forward with sit changes, his proposition ought to have been either confirmed or withdrawn long ago, and should be put to the test without further delay.

22. The Land Mitâni on the Egyptian Monuments; by Professor Heinrich Brugsch-Bey, of Berlin, Prussia.

In 1880 I contributed to the Journal founded by me, the Zeitschrift für æamtische Sprache und Alterthumskunde (p. 81 seg.), an article on a remarkable historical monument of the times of King Amenophis III. I therein called attention to a hieroglyphical inscription of eleven lines, which, like similar models, was cut in shape of a beetle on the under side of a large stone. The contents were intended to inform the world at large of a consignment of east-Asiatic women to the Egyptian court of the above named king. This inscription is dated in the year 10 of the reign of Amenophis III.; thereupon follow the well-known titles of this Pharaoh, and a reproduction of himself and of his wife  $Ty\ddot{\imath}$ : mention is also made of her father  $Yu\dot{\imath}a$ , a foreign citizen, and of her mother Tw'a or Tw'a. Thus, in the year 10, the following event took place: b'yut 'enynt en hon-f 'ônh wad;a sub sit wêr en Nhrna Sia-fa-r-na Kirgipia tpw en loww-s st 317—which, translated, reads: \*Something extraordinary was offered to His Majesty—may he live and may be remain safe and sound-(namely) the daughter of a prince from the land Naharina, Satharna (is his name), Kirgipa (is her name), and the first (i.e. the fairest) women in her company, 317 women (in all),'

It is not stated whether the foreign prince and father acted of his own free will: this supposition is an improbable one, considering that his own daughter was among the women. Otherwise, should the consignment have been made in obedience to the royal Egyptian behests, it would presuppose great might on the part of Amenophis III. that he could constrain a distant Asiatic prince or king to such an unusual present of living women, especially as it included the foreign ruler's own daughter.

Clay tablets with cunciform inscriptions have been found quite recently among the ruins of El-Amarna in Egypt, and some of these furnish most satisfactory proofs that such occurrences were frequent and in no wise remarkable. The subject of these tablets is a written correspondence from King Dušratta, of Mitâni, to King Nimmuria, i. e. Neb-me-re, Amenophis III. of Egypt. (Cf. the list of tablets found in the ruins of El-Amarna, H. Winckler, Aegypt. Zeitsch. 1888, p. 42; sec. VI., p. 48 seq.). According to A. Erman's exact interpretation of the Egyptian marginal notes to letter 29 (p. 63), they deal with the m'ttn t:-š'at Nhrin: or Naharinan letter: there can be no doubt that Matâni belonged to the land of the rivers, N:h:rin;, Naharina, of which mention is made repeatedly in Egyptian texts as being on the upper Euphrates, north of the Hittite country. The name of that region was still preserved in the times of the Ptolemaic dynasty; according to the old Egyptian tablet of the nine tribes, the eighth tribe, that of the S:tfi, settled there. See my work Die ægyptische Völkertafel, p. 75 seq.) Their language was non-Semitic, as shown clearly in the specimen submitted by Winckler (p. 62).

exev

Resuming the main thread, it is to be noticed that in his correspondence King Dusratta calls Amenophis III. not only royal brother, but also son-in-law: for he had sent to him in Egypt his own daughter. Ta-du-g'i-pa, to be his wife (No. 28), and he refers to her explicitly as "mistress of Egypt" (No. 23). In another letter addressed to Amenophis IV. (No. 30) the king of Mitani reminds him that both Amenophis III. and his father had asked his own father and grandfather for the hand of their respective daughters: Amenophis III. pressed his suit so earnestly that Dusratta's father was practically compelled to consent to the marriage. I do not entertain the slightest doubt that the inscription I have communicated from the Egyptian beetle-stone is a memorial of the consignment to Amenophis III, of the daughter of Mitâni's former king, father of King Dusratta. In his letter to Amenophis IV., Dusratta dwells upon the fact that his father was compelled to send his daughter to Egypt. According to Winckler. only the first letters šud..... of the father's name are distinguishable. and the daughter's name is not mentioned at all. However, the Egyptian beetle-stone has preserved distinctly the father's name, Satharna, more exactly transliterated S;-f'-r-n:, and also the daughter's name, Kirgip: Kirgipa. There is no question that Satharna completes the mutilated form šud . . . . of the cuneiform inscription. Comparing the women's names, Kir-gipu and Tudn-g'ipu, it is noticeable that the last part of each is identical: g'ipa must accordingly have been a formative suffix of feminine proper names.

Hitherto those who have worked at the remarkable cuneiform letters of El-Amarna have entirely overlooked the fact that the name Mitâni is to be found in its Egyptian garb in a number of historical inscriptions of the XVIIIth and XIXth dynasties of the Egyptian kings. I select the most important ones, in order to supply this deficiency.

I find this foreign country mentioned first in the memorial inscriptions of King Thutmosis III., i. e. in the XVIIIth dynasty of Egyptian kings, in Thebes, the city of their residence. Those countries and peoples which the Egyptian Alexander had conquered are divided up into large groups on the well-known column of victory (now in the Museum of Bulak; published by Mariette, in his Karnak, pl. xi.).

The literal interpretation of line 17, tow no Matani sad gar sont-k, is, the people of the land Matani tremble with fear of thee.' Again, in the lists of subdued peoples of the same epoch, the same country appears in the form Matan: i (loc, cit. pl. xxvii, c): here, over the shield on which this name is inscribed, the type of the people is depicted as in the margin: this being the Egyptians' favorite way of representing most east-Asiatic peoples. With the exception of the Hittite or Hatti, and of a few other tribes, the Asiatic type is generally recognized by a full beard.



The exact period of the reign of King Thutmosis III has recently been computed astronomically by Dr. Mahler, of Vienna, as lasting from 1503 till 1449 B. C. (Egupt. Zedsch. 1880, p. 97 seq.). The sta-

tistical tablet from Karnak (see my Geschichte Aegyptens, p. 312 seq.) states that it was in the 33d year of his reign, consequently in 1470 B. C., that he came to the land of the rivers, N(h); rin; Naharina, in order to erect a column of victory at the side of the column of his father, Thutmosis I. Accordingly Naharina must have belonged to Mitâni; the date of its conquest must go back to quite an early time in the XVIIIth Egyptian dynasty; for only two kings preceded Thutmosis I.—his father, Amenophis I., and his grandfather, Amosis. The latter was he who drove the kings of the Hyksos to Asia, after defeating them at sea and on land near the city Avaris, in the vicinity of the later Pelusium.

Even if Amenophis I. conquered certain tribes of Kush, Aethiopia, and the Libyan countries of the so-called 'Amw.-Kahak, still he refrained from any inroad into Asia. It remained for his son, Thutmosis I., to direct a well organized attack against eastern Asia, and to lead the Egyptian troops northward to the kind of the river, beyond the kingdom of the Hittites and their capital. Karkemish. This king must therefore be regarded as the first conqueror of the country Mitâni, which remained under Egyptian rule at least during the XVIIIth dynasty, and which, according to all appearances, was looked upon with special predilection as furnishing beautiful women to the Egyptian court at Thebes.

Another inscription reminds one of the name of the land Mitâni, mentioned in the cuneiform writings of King Dušratta to the Egyptian court. This second inscription, consisting of three lines of hieroglyphics, is to be found on the shaft of a column near the great obelisk in the temple at Karnak. Its chief import lies in the glorification of the development of Egypt's might under the rule of King Amenophis II., surnamed 'A-hpru-re', son of the great conqueror Thutmosis III., Men-hopr-re', and in connection therewith are mentioned the king's special merits in adorning the royal temple of the Theban capital. In the first line the king is praised as being swtn swtnyw hik hikw pir 'a 'en twt nef néb šatet m taw risw wêr hrtw em phw Satet 'w nep ta nib em kesw wêrw-san fa hr m'éw-san, i. e. 'the king of kings, the ruler of rulers, brave without an equal, mighty in the southern countries, and feared to the very extreme end of Asia, whom all peoples approach in lowliness.'

A little further on it reads: 'w nef wêrw MATaNi 'enw-san hir psitw-san er dobhw hon-f sbtw nif-f nodem en 'ônh sop ken en patw sodm-ef der hawt nutrw sit ten hem en kêmet hr swenh en nutr nofr. i. e. 'the princes of Matani come to him with their tribute on their backs, in order to induce him to grant them the sweet liberty (literally: the sweet wind) of existence—a severe test, such as had never been experienced since the time of the gods—(for) Egypt had no knowledge as to whether it (the land Matani) had ever before implored a benevolent deity, (i. e.) a ruling Pharaoh' (see the text in T. de Rougé, Inscriptions hiéroglyphiques, Paris, 1877, pl. clxxvii., col. 1, 2).

The rendering is so clear that there is no need of any further explanatory commentary.

j

Anticipant Samuel Company

As far as I know, the latest evidence concerning the name Mitâni is to be found in a list of tribes dating back to the reign of Ramses III. On the face of one of the pylons of the temple of Medinet-Abu, to the west of Thebes, is a picture of the above-named king in the presence of Amon, the city-god (Duemichen's Historische Inschriften, I., pl. xii.). Ramses III. is seen leading to the god 39 men of Asiatic type, bound with one rope; each of the prisoners represents a conquered nation, and they are easily recognizable as Asiatics from their outward appearance. more especially on account of their full beards. The entire list closes with the two names Maţan: i and Kar-ka-maš. There can be no further doubt as to the agreement of the name Karkamis with the biblical Karkemish than there can be with respect to the Assyrian spelling Gar-ga-mis. This city lay on the right bank of the Euphrates, to the north of the river Sag'ûr. Its ruins are still to be found in the vicinity of Girbâs, or, according to the Greek designation,  $Eip\omega\pi\omega_i$ , ' $\Omega p\omega\pi\omega_i$  (see Delitzsch, Wo lag das Paradies? p. 265 seq.). Since Gargamis was considered to be the capital of the Hittite country proper, the land Mitâni cannot have been very far distant from it. As I have already mentioned above, it was situated on the upper Euphrates, and was bounded to the south by the territory of the Hittites.

Now that the name and situation of the land Mitâni have been accurately determined by means of the cuneiform and hieroglyphical inscriptions, certain conclusions result, which on account of their great age are of prime interest from a geographical point of view; and again, in a retrospective way, they are of the utmost importance for the history of those old times.

From the Nile to the upper Euphrates there was a continual regular messenger service; the means of communication which thus existed between the courts of east-Asiatic princes and the residence of the Egyptian Pharaohs was calculated to maintain in activity the relations of a mighty sovereign to the princes his vassals. The consignment of royal princesses from Mitâm to Egypt leads us to suppose that the foreigners were very closely allied to the royal house of Egypt. Moreover it contributes largely to the solution of the question of the mingling of races, which attained its highest development in the separate members of the family of Amenophis IV., the so-called "heretic" king.

The remarkable representations of this king and of his women in the tombs of El-Amarna have always been a subject of comment, due in great measure to the foreign impression conveyed by their physiognomy and figure; the mingling of races affords a very satisfactory solution to this question. Furthermore, an easy explanation is found for the disorders which reigned supreme in Egypt after the accession of King Amenophis IV. to the throne.

It seems to have been the privilege of the great conqueror Ramses II., the Sesostris of the old classical writers, to introduce anew into the royal family the pure blood of the Egyptians. And yet he also wedded a Hittite princess, daughter of his former enemy, the king of the Hittite people.

23. Notes on the history of Egyptian grammar; by Dr. F. C. H. Wendel, of New York City.

The entire history of the Egyptian language may be divided into eight epochs.

- 1. The Pyramid Texts of the IVth, Vth, and VIth Dynastics,—These texts date from the time between 3000 and 2400 B. C., but are far more ancient. The orthography is much older than that of contemporaneous inscriptions. The originals from which they were copied are older still,
- 2. The Old Empire (Dyn. IV., V., and VI., B. C. 3000-2400).—The official inscriptions are all very brief. The longest text is the biographical inscription of an Egyptian noble named Una, who lived under King Pepi I. and his two successors (about B. C. 2500).
- 3. The Middle Empire (Dyn. XI. and XII., 23d cent. to 1900 B. C.). —We may divide the texts of this epoch into two classes: a. The inscriptions, of which the celebrated inscription of Prince Chnemhotep, who lived about 2000 B. C., is a good example. b. The so-called popular texts, of which the famous Memoirs of Prince Sancha are a good example; these texts differ materially from the inscriptions in grammar, syntax, and vocabulary, approaching more nearly to the style of the writings of the next period.
- 4. The Transition Period (Dyn. XIII.-XVIII., 1900-1530 B. C.).—The texts of this period, which are chiefly inscriptions, show a grammatical structure and syntax occupying a position midway between those of the preceding period and those of the New Empire. Old forms are beginning to disappear, and new ones to appear. The chief change that is taking place, possibly under Hyksos influence, is that the suffixal forms of the older texts are giving way to the preformative forms of the following period. The article, which was unknown in the older texts, is beginning to appear.
- 5. The New Egyptian (Dyn. XVIII.-XXI., 1530-1050 B. C.).—In this period the language has definitely assumed a new grammar and syntax, which it is destined to retain.
- 6. The Period of Decline (from Dyn. XXII., B. C. 1050 and later).—This was a period of great political changes, when men cared but little for learning, and the language rapidly deteriorated.
- 7. Denotic came into use in the 7th cent. B. C. This was more a change in the script than in the grammar; but, owing to the great difficulty in reading the texts, we know very little of it.
- 8. Coptic, the liturgic language of the Christian Church of Egypt. It has much the same grammar and syntax as the New Egyptian. The principal change being phonetic, certain terminations which were no longer pronounced were dropped, and the auxiliary verbs became mere prefixes.

The history of Egyptian grammar may be divided into two epochs, of unequal length. In the first and shorter of these, suffix forms predominated, and preformative or auxiliary forms were merely rudimentary; while in the second and longer period the suffix was gradually pushed

THE PROPERTY OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON OF

into the background, and the prefix and auxiliary, which allow of greater variety in construction of sentences, gained and retained the iscendancy. Naturally this involved a change in the syntax. In the former period, when reliance was placed chiefly on the suffixes, the style had but little variety, and, though majestic, it was heavy and cumbersome, involved sentences becoming entirely unintelligible; in the latter period, the change from suffix-to prefix-forms and the greater variety of the latter gave variety and elegance to the style, and allowed of very involved construction without loss of clearness.

In *Phonelies* two very important changes must be noticed. They are the elision of the final t when it is a feminine suffix, and of the final r. Thus, the old language formed from the word son brother,' Coptic son, a feminine s-n-t 'sister,' which in Coptic became son: the old word nuter 'god' became noute. These changes in pronunciation took place in the times of the New Empire (1530 B. C. and following), but were not recorded in writing before the Coptic script was used.

Nouns.—The syntax of the noun underwent a great change when the article was introduced. The definite article has a peculiarity that is, so far as I know, unique. To indicate the possessive case of the personal pronoun, the Egyptian added the suffix form of that pronoun to the article. Thus, in the new form, instead of saying senck 'your brother,' the form was peksen; sentek 'your sister' became teksene; senth 'your brothers' became neksenn. Some old and often used words retained the old suffixes, but the greater number took the possessive article. A further change wrought by the article was the simplification of plural forms. In the old language plurals had been formed by suffixing n, the plural ending, and by internal vowel changes, some of which survived in Coptic; but in the new form of the language the plural article sufficiently indicated the number of the noun to which it was prefixed. Thus, in the old form, romet meaning 'man,' rometu meant 'men;' while in the new form na-romet was the plural of pn-romet.

The definite article is derived from the old demonstrative, pa, ta, na, which now became  $pa\bar{i}$ ,  $ta\bar{i}$ ,  $na\bar{i}$ , as is proved by the plur, form  $na \cdot en$  'the of,' and the indefinite article is derived from  $on\bar{a}$  'one,' as is proved by the original form  $on\bar{a}$  en 'one of.' Closely connected with the demonstrative is the copula pn, which is pe in Coptic, and has even taken a fermine fe and a plural ne.

The Verb.—Here the most important changes have taken place, in tenses as well as in syntax. As in the case of the noun, the stem has remained unchanged. One old form has survived through all change, and that is the causative in s: thus, from ānch 'live' was formed seanch 'nourish,' which in Coptic became saush. The old language had but a limited number of tenses, of which four were forms of the suffixal conjugation, and one was preformative. Of these, two suffixal forms remained in use in conjugating the auxiliary verbs, while the third was entirely lost, and the preformative conjugation was greatly e-panded, so as to give the New Egyptian and Coptic a great variety of tenses, expressing every shade of meaning.

The four old suffixal forms were setemef, setemanef, setemenef and setemcheref. Of these, setemef, setemanef, and setemenef were used in New Egyptian, while setemcheref entirely disappeared. In Coptic no vestige of this old conjugation is left except in the auxiliaries. The forms setemef, setemanef, and setemenef were used moreover in conjugating the auxiliary verbs: anf, tuf, entuf, and unuf follow the form setemef; unenef follows setemenef; and ununef follows setemanef.

The old preformative or auxiliary form is anfsetem, which was retained in New Egyptian, and became efsôtem in Coptic. It is the tense known as "second present," and is the historic or narrative tense of New Egyptian and Coptic. This, like all other New Egyptian forms, has the peculiarity that the preposition her can be put between auxiliary and stem: e.g. auf-her-setem. This her is lost in Coptic. Another of the auf forms is the future auf-er-setem, Coptic ef-e-sôtem.

These forms are both old, but those we now turn to are new; they originated partly in the Transition period, partly in the New Empire.

The first of these are the forms with tu. They are three in number: the first present tufsetem and tuf-her-setem, Copt. efsetem, 'he hears;' and emtuf-(her)-setem, Copt. entefsetem, 'and he hears.' This last form is purely Egyptian. It is the so-called "coördinating tense;" it has no temporal significance of its own, but borrows the tense of the verb with which it is connected. Thus, if I say  $aufsetem\ emtuf\ \bar{a}h\bar{a}$  'he hears and arises,' it is present, because  $aufsetem\ emtuf\ \bar{a}h\bar{a}$  'he will hear and arise,' it is future, because  $aufsetem\ is\ future$ , because  $aufsetem\ is\ future$ .

The third auxiliary is nn, the old verb be. There are in New Egyptian three forms of this auxiliary, only one of which has survived in Coptic: 1. unanefsetem and unanefhersetem then he heard deginning a new paragraph, not retained in Coptic: 2. unnefsetem and unnefhersetem when he hears, also not retained in Coptic: 3. unefsetem, the past or preterit tense, the Coptic nefsotem pe, the heard. This form of the auxiliary has the peculiarity that it can be placed before any form of the verb to give the tense a preterit signification. Thus, the perfect is arefsetem, and the pluperfect unarefsetem. In Coptic the mitial u is dropped, and the prefix assumes the form nef or ne, unefsetem becoming nefsôtem, and nuarefsetem becoming neafsôtem.

The last tense we need look at is arefsetem 'he has heard,' the perfect. This is formed by use of the auxiliary ar 'make,' like un, an old Egyptian verb, which, like our have, is also used as an independent verb in hieratic and Coptic. In Coptic arefsetem became, through elision of the r and contraction, afsôtem.

We now come to the imperative. In the old language there were two modes of forming the imperative: either by using the stem of the verb alone, or by prefixing an a to it. Thus, setem would mean 'hear,' and asetem would mean the same. These forms survived all changes in the language, sôtem and asôtem meaning 'hear' in New Egyptian and Coptic also. In New Egyptian the form setemef could be used as an imperative: thus, setemten could mean 'ye hear' or 'hear ye!' In order to dis-

inguish it from the usual present form, the interjection ach was often placed before it: ach setemten. These two New Egyptian forms are lost in Coptic. The imperative had a special negative in old Egyptian: em or emanek was prefixed to the stem of the verb: thus, emsetem or emaneksetem meant 'do not hear.' In New Egyptian both these forms are of rare occurrence, and in Coptic they have entirely disappeared. The New Egyptian negative prefix is emar 'make not:' emarsetem would thus closely correspond to our 'do not hear.' In Coptic this has become empersôtem.

Before leaving the tenses, we may here say that the Coptic has a number of tenses unknown in the New Egyptian, some of them derived from a union of the auxiliary with some conjunction, while others are of unknown origin.

Participles.—In the old language there was a special form for the passive participle: thus, setem meant 'to hear' or 'hearing:' setemtu meant 'heard.' The intransitive verbs had an active participle in ta: thus, from āhā 'stand' was formed the participle āhāta 'standug.'\* In New Egyptian these suffixes ta and tu had lost all significance, and were used interchangeably. The New Egyptian had, however, a participle in aufsetem 'hearing,' which is not to be confounded with the tense that has the same orthography: in Coptic this became efsôtem. Moreover, by simply prefixing New Eg. au or Copt. e to any form of the verb, a participle could be formed. Thus, from arefsetem, Copt. afsôtem, 'he has heard,' was formed the participle aurefsetem. Copt. cafsôtem, 'he having heard.' Naturally one peculiarity of these participles was that they were personal.

Infinitives.—In the old language there was only the undetermined infinitive. The New Egyptian and Coptic distinguish between the determined and undetermined infinitive; that is, the infinitive with and without the definite article. The undetermined infinitive is used like the old infinitive, but the infinitive with the article allows of a great variety of expression, which adds greatly to the beauty of the style.

Negatives.—In the old language the verb had but one negative, an. This was retained in the New Egyptian, and other negatives, bn, bnpni, and  $m\bar{a}n$ , were added; while tem, the old negative of the infinitive, was retained. The old an kept its form in New Egyptian, and became en in Coptie; bnpn became in Copt, empe, bea became men, and  $m\bar{a}n$  became emmon. The combination of the negative en with the various auxiliaries gave rise to the peculiar negative tense-forms of the Coptic. Where the an that always follows after a negative verb in Coptic comes from, it is impossible to say.

<sup>\*</sup>While this article is going through the press, I find in the Zeesch, to Acpaptiologie, vol. xxvii. no. 2, a very important paper by my frend and teacher. Prof. Erman, of Berlin, on this form. He recognizes he if the secretar "perfect" tense, and regards the correspondence is a tather continuation of the view if it Egyptian is a Seinite language. He completes that we have startingly the perfect of the Egyptian helps "dress" with that of the Arabidov relatives.

Relative Scalences.—In the old language there were two methods of expressing the relative; the relative sentence was either directly appended to its antecedent, or it was attached to the antecedent by the relative pronoun enti. Both methods were retained in New Egyptian, and a new relative pronoun a came into use, which was however, dropped in Coptic. The Coptic retained the old relative enti, from the union of which with auxiliaries resulted a list of "relative tenses"; thus, ention of softem who heard became entatsoftem.

24. Account of a Coptic manuscript belonging to Dr. Wm. Hayes Ward; by Dr. F. C. H. Wendel.

The manuscript is a Boheiric hymnal and book of prayer. The first 35 pages are missing; about 538 pages are preserved; how many are missing at the end I cannot say. Of the 538 pages that are preserved, the majority are so badly mutilated that it is impossible to read them. The writing is in general carefully executed, though in parts it is hasty and slovenly. The manuscript was written at a time when Coptic was no longer perfectly understood even by the priests, for many of the headings are in Arabic, and often the Arabic translation of entire passages is given. The various headings are quite beautifully ornamented in Arabic style. Some of the initial letters are currously ornamented, the initial alpha being especially peculiar. About this letter is painted a bird with a human head, the old Egyptian representation of the ba or human soul.

The first pages preserved are so mutilated as to be utterly unreadable. The first piece is probably a prayer; allusion is made in it to the crossing of the Red Sca and the drowning of Pharaoh and his host. The second piece is headed "The second song: Psalm 135." "Manifest, O Lord, that a Christ is born," etc.: the refrain "Alleluia" proves it a hymn. The third piece opens, "We follow thee with all our hearts and fear thee, and we follow thy face, O God! Put us not to shame, but give us light in accordance with thy great mercy!" It is no doubt a prayer. The fourth piece is a long prayer to the Virgin, containing enumerations of the archangels, the Patriarchs, the Coptic Saints, and the Martyrs. The fifth piece is a hymn with the refrain "Alleluia!" The sixth piece is also a hymn. It begins "Come all and praise the king of the ages! Glory! He is our God! We praise God!" The seventh piece is also a hymn, beginning "I shall pour myself out before thee, my Lord Jesus Christ! Honor to thee! Alleluia! Praise to God!" The eighth is a prayer, beginning "Guard me, O Lord, my God, for my hope is in thee! Come to me with grace and salvation, so that I praise thee! Free me from my sins by virtue of thy great power!" The ninth is a prayer: "Verily he is risen! Oh, the herald, John the Baptist! Aid us, our Lord!" The tenth is a prayer: "I believe on account of the word, strongly! on account of thy great mercy, O Lord of Hosts! Aid us. my Lord Jesus, the merciful!" The eleventh is a Palm Sunday hymn: "Come all, joyously! Bring palms, joyously!

bring palms joyously, all ye children of men!" The twelfth is also a hymn, of which considerable parts are readily intelligible. The thirteenth is a hymn to the Virgin. The fourteenth is a prayer: "Behold, God hath revealed a number of laws with our fathers first of all while they lay on the road." Another prayer begins "Come unto us to-day, O our Lord Christ! Give us light through thy exalted godhead! Send down upon us the great mercy of thy Holy Spirit as a comforter!"

The MS. is quite old: how old, it has not yet been found possible to determine.

Titles of a few further papers, of which no abstract has been furnished, may be added, as follows:

Indian philology in India, by Prof. C. R. Lanman, of Harvard University, Cambridge, Mass.

Proposals for a classed bibliography of India, by Prof. Lanman.

On the vulgar dialect of Arabic in Morocco, by Mr. Talcott Williams, of Philadelphia, Pa.

On a hitherto unknown Hebrew version of Æsop's fables, by Prof. Gottheil.

On a mummy-case in the Metropolitan Museum of Art in New York, by Prof. J. P. Taylor, of Andover, Mass.

## LIST OF MEMBERS.

## MAY, 1890.

#### 1. CORPORATE MEMBERS.

Names marked with there those of Life Members.

CYRUS ADIER. EDGAR P. ALLEN, Rev. Joseph Anderson. Rev. WILLIAM M. ARNOLI. ROBERT ARROWSMITH. Prof. George A. Barton. Rev. James Bassett. SAMUEL A. BINION, Prof. JOHN BINNEY. Prof. EDWIN C. BISSELL. Prof. JAMES S. BLACKWELL. Prof. MAURICE BLOOMFIELD. Rev George D. BOARDMAN. LESTER BRADNER JR. Prof. CHARLES A BRIGGS Dr. DANIEL G. BRINION. · Rev HOMER J BROADWELL, Prof. CHARLES R. BROWN. Prof. Francis Brown. Prof. Sylvester Burnham. Prof. George S. Burroughs Prof. HENRY F. BURTON, Gen HENRY B. CARRINGTON. Pres. FRANKLIN CARTER, Rev. Talbor W. Chambers. MISS EVA CHANNING Pres THOMAS CHASE Rev. Edson L. Clark. Rev. Henry N. Cord. Rev. EDWARD B. COE. WM EMMETTE COLEMAN theorem W. Colles. Prof. HERMANN COLLITZ. ALEXANDER I COTHEAL.

Baltunore, Md. (Johns Hopkins Univ.) Waterbury, Conn Baltimore, Md (Johns Hopkins Univ.) St. Paul, Minn. C114 Mackabin a Boston, Mass, (Hetel Devon, Cortes st.) Maryville, Tenn. Baltimore, Md. Middletown Conn (Berkeley Div. School.) Hartford, Conn. (10 Garden) Columbia, Mo (Columbia Univ.) Baltimore, Md. (Johns Hopkins Univ.) Pluladelphra Pa. (3815 Walnut) New Haven, Conn. (Yale Univ.) New York N Y (Union Theol. Sem.) Phyladelphia, Pa. (2041 Chestnut.) New Lisbon, O. Newton Center, Mass (Theol Sem.) New York, N. Y. (Union Theol. Sem.) Hamilton, N. Y (Bapt Theol Sem) Amberst, Mass (Amb. Coll.) Rochester, N. Y (Rechester Univ.) Boston, Mass, (22 Bromfield.) Williamstown, Mass (Wims, Coll) New York, N. Y. (70, W. 36) Jamaica Plain, Mass. Providence, R. I. (60 Barnes.) Charlemont Mass. New York, N. Y. (See, Ref med Ch. Miss.) New York, N. Y (42, W, 52) San Francisco, Cal. (Chief O'term. Office.) Morristown, N. J. Bryn Mawr, Pa. (Bryn Mawr Coll) New York, N. Y. (62, W. 36.)

Baltimore Md. (Johns Hopkins Univ)

BRINTON COXE, CLARK E CRANDALL, Rev. OLIVER CRANE, OLIVER TURNBULL CRANE, Rev. Howard Crosby. STEWART CULIN, OLAUS DAHL. GEORGE WILLIAM DAVIS. Prof. John D. Davis, Prof. GEORGE E. DAY, CHARLES J. DEGHUÉE. Prof. Francis B. Denio. Rev. Lysander Dickerman. Rev. SAMULL F. DIKE Epps - In what Rev. D. SIUART DODGE Rev. Bernard Drachman. Prof HENRY DRISLER, SAMUEL F DUNLAP. Pres. TIMOTHY DWIGHT. Prof MORTON W. EASTON. Prof. A. HJALMAR EDGREN. Prof. CHARLES ELLIOTT. Prof. Levi H. Elwell. Prof. Charles C. Evereit EDWIN W. FAY. Prof HENRY FERGUSON. +Lady CAROLINE FILE MAURICE FRANK B. FORBES LIOHN M FORRES. Prof. ARTHUR L. FROTHINGHAM, JR. Rev. Josleh F. Garrison. Rev. SAMUEL C. GLORGE Prof. BASIL L. GHIDERSLEEVE. Pres. Daniel C. Gilman. ROY EDWARD W. GILMAN. RALPH L. GOODRICH. CHARLES J. GOODWIN. Prof. WILLIAM W. GOODWIN. Prof. RICHARD J. H. GOTTHEIL Rev. JOHN T. GRACEY, JACOB GRAPE, JR. Prof. W. HUNRY GREEN. Rev. Liwis Group, CHARLES F. GUNDHER. Rev CHARLES R. HAD. +Prof. Fuz-Loward Hall Prof. Isaac H. HALL

Š

Philadelphia, Pa. (1711 Locust.) New Haven, Conn. (Yale Univ.) Morristown, N. J. Montelair, N. J. New York, N. Y. (116, E. 19.) Philadelphia, Pa. (1275 Front) New Haven, Conn. (Yale Univ.) New Haven, Conn. (Yale Univ.) Princeton, N. J. (Theol Sem ) New Haven, Conn. (Yale Univ.) New York, N. Y. (Columbia Coll.) Bangor Me. (Theol. Sem.) Boston, Mass. (Public Library.) Bath Me Cambridge Mass. New York, N. Y. New York, N. Y. (329, E. 51.) New York, N. Y. (Columbia Coll.) New York, N. Y. (18, W. 22.) New Haven, Conn. (Yale Univ.) Philadelphia, Pa. (Univ. of Pa.) Lincoln, Nebr. (Univ. of Nebr.) Chicago, Ill (429 Orchard.) Amberst, Mass, (Amb. Coll.) Cambridge, Mass. (Harvard Umv.) Baltimore, Md. (Johns Hopkins Univ.) Hartford, Conn. (Trinity Coll.) London, Eng London, Eng. Boston, Mass (30 Sears Build.) Princeton, N. J. (Coll. of N. J.) Camden N. J. (311 Beuson.) Chambersburg, Pa. Baltimore Md cJohns Hopkins Univ 1 Baltimore, Md. (Johns Hopkins Univ ) New York, N. Y. (29 Bible Ho.) Little Rock Ark Baltimore, Md (Johns Hopkurs Univ.) Cambridge, Mass (Harvard Univ.) New York, N. Y. (Columbia Coll.) Buffalo, N. Y. (202 Engle) Baltimore, Md Princeton N J (Parol Sens) West Brattle boro, Vi Chicago IJ (212 State) Davenbert I or a Marsaher, Francis Note From N. Y. Morry Mosters

ROBERT F. HARPER, Prof WILLIAM R. HARPER, Prof. J RENDEL HARRIS Prof. SAMUEL HART. WILLABE HASKELL, JAMES T. HATFIELD. Prof. PAUL HAUPI. THOMAS W. HIGGINSON. Prof. HERMANN V, HILPRECHI, Prof C. WISTAR HODGE, Prof. EDWARD W. HOPKINS Prof. James M. Hoppin. Dr Samuel R. House, GEORGE C. HOWLAND. Miss Annie K. Humphery, Rev. Prof. HENRY HYVERNAT, ABRAHAM V. W. JACKSON, Rev MARCUS JASTROW, Prof Morris Jastrow, Jr., Rev. HENRY F. JENKS, JAMES R. JEWETT, Dr. Christopher Johnson, Jr., Prof Samuel H. Kellogg. Prof. MAXIMILIAN L. KELLNER, WILLIAM L. KINGSLEY. CHARLES KNAPP. Rev. K. Kohler, Rev. JOSEPH KRAUSKOPF, Prof Charles R. Lanman. Prof. J. Peter Lesley. CHARLES G LORING, Prof. J. Russell Lowell, Prof. JULES LUQUIESS. Prof. Benjamin S. Lyman, Prof. DAVID G. LYON, HERBERT W. MAGOUN, Rev. WILLIAM J. MANN. Prof. ALLAN MARQUAND. Rev. Dwight W. Marsh. Prof. JAMES F. MCCURDY. Dr. W. ROBERT MARTIN. Prof. CHARLES M. MEAD. SELAH MERRILI. Rev. LAWRENCE H. MILLS, Prof. HINCKLEY G. MITCHELL Dr. CHARLES E. MOLDENKE, Prof. JAMES C. MOFFAT. Prof. George F. Moore,

New Haven, Conn (Yale Univ.) New Haven, Conn. (Yille Univ.) Haverford, Pa Haitford Conn (Trinity Coll) New Haven, Conn. (Yale Univ.) Baltimore, Md. (Johns Hopkins Univ.) Baltimore, Md (Jolas Hopkins Univ.) Cambridge Mass Philadelphia, Pa (Umv. of Penn.) Princeton, N. J. (Theol. Sem.) Biyu Mawr, Pa (Bryn Mawr Coll) New Haven, Conn. (Yale Univ.) Waterford, N. Y. Chicago, Ill. (Irving Park.) Washington, D. C (430, 10th.) Brookland D. C. (Cath. Univ. of Americ New York, N. Y. (Columbia Coll.) Philadelphia Pa (925, N 8) Philadelphia Pa (Uriv of Penn) Boston Mass (2 Mt Vernon) Cambridge, Mass Baltimore, Md. (Johns Hopkins Univ.) Toronto, Canada (Theol Sem.) Cambridge, Mass. (Episc. Theol. Sem.) New Haven, Conn. New York, N. Y. (Columbia Coll.) New York, N. Y. (115, E. 71.) Philadelphia Pa (1537 Diamond 🏲 Cambridge, Mass (Harvard Univ.) Philadelphia, Pa (907 Walnut.) Boston, Mass. (1 Mt. Vernon.) Cambridge, Mass. (Harvard Univ.) Boston, Mass. (Inst. of Technology.) Philadelphia, Pa. (907 Walnut) Cambridge, Mass (Harvard Univ.) Baltimore, Md. (Johns Hopkus Univ.) Philadelphia, Pa. (114, N. 34) Princeton, N. J. (Coll. of N. J.) Amberst, Mass. Toronto, Canada. (490 Spadina ave.) Hartford, Conn. (Trinity Coll.) Boston, Mass (173 W. Brookline.) Andover, Mass Hannover, Germany. Boston, Mass. (Boston Univ.) New York, N. Y. (124, E. 46.) Princeton, N. J. (Theol. Sem.) Andover, Mass. (Theol. Sem.)

į

Rev. JOHN R. MOSES 10f. ALEXII - J. E. MULLAN, ISAAC MALL Frank W. Nicolson. Prof Calveles E. Norton, IRO par M. Olyphani, R v. John A. Paine Prof. Andrew P. Peabody. Rev. Stipuly D. Peer. Prof. Enwyro D. Perry Proc. John P. Peters. Per Prof David Philipson, Prof. SAMUEL B. PLVINER, P. L. ARMAND DE POTTER HENRY PREBLE. Prot max D. Presch Mine. ZÉNAIDE A RAGOZIN, Rev. F. P. RAMSAY, HUGO A. RENNELLI Dr. CHARLES RICE. WILLIAM W. ROCKHILL Prof JAMES E ROGERS. Prof. Robert W. Rogers JOSEPH S. ROPES. CHARLES T. RUSSIII Mrs Anna M Rydingsyard. Prof. EDWARD F. SALISBURY Dr. H. E. NISC SCHMOO. Rev HENRY M. SCUDDER J. Herbert Senter. DANIEL SHICKARDSON Prof. HENRY I' SMITH HERBERT W. SMITH Dr. EDWARD H. SPILKER Prof Austin Stickney MAYER SULZBERGER. Rev EDWARD W SYLE Prof. John P. Taylor. Prof. J. HENRY THATER WM CLEVELAND THANKS. Dr. WILLIAM M. THOMSON Dr. Henry A. Todd. Prof CRAWFORD H. TOY. Res. H CLAY PREMICEL. J HAMMOND THI WALL. ARIM . W TYLLE. Addison Van Nami

Philadelphia, Pa. (816 Franklin) Washington, D. C. (Georgetown Coll.) Philadelphia, Pa (929 Clinton) Cambridge Mass. (Harvard Univ.) Cambridge, Mass. (Harvard Univ.) New York, N. Y. (160 Madison Ave.) Tarrytown, N. Y. Cambridge, Mass (Harvard Univ.) Mendon, Ill New York N Y (Columbia Coll.) Philadelphia, Pa. (Episc. Div. School.) Cincannati, O. (Hebrew Union Coll.) Cleveland, O. (Adelbert Coll.) Albany, N. Y. (645 Broadway.) Cambridge Mass Mora on Park III (Theol Sem.) New York, N. Y. (19, W. 34) San Autonio Tex. Wetheredville, Md Philadelphia, Pa. (Univ. of Penn.) New York, N. Y. (Bellevue Hosp.) Washington, D. C. (1620 19th.) Maryville, Tenn (Maryville Coll) Philadelphia, Pa. (624, N. 36.) Boston, Mass (48 Congress.) Cambudge, Mass Boston, Mass (181 Warren Ave.) New Haven, Conn White Plans, N. Y. Niigata Japan. Portland, Me (10 Avon.) New Haven Conn. (Yale Univ.) Cincinnati, O. (Lane Theol. Sem.) Bryn Mawr, Pa. (Bryn Mawr Coll.) Baltimore, Md. (Johns Hopkins Univ.) New York, N. Y (35, W 17.) Philadelphia, Pa. (537 Chestnut) London, England Andover, Mass, (Theol. Sem.) Cambridge, Mass (Harvard Univ.) Bultimore, Md. (212 W. Monument,) New York N. Y. (112, W. 43.) Baltemore Md. Globus Hopkins Univ.) Cambridge, Mass (Harvard Umv.) Philadelphia, Pa (410) Walnut ( Hartford, Conn. New York N. Y. (22 W. 31.) New Haves Conn (Yale Univ.)

EDWARD P. VINING. Rev. WILLIAM WALKER THOMAS WALSH, Rev. FERDINAND DEW. WARD Rev Herbert D. Ward. Miss Susan H. Ward, Rev. W. HAYES WARD. HENRY C. WARREN. Pres. WILLIAM F. WARREN. Rev. EDWARD WEBB, FREDERICK C. H WENDEL. JOHN WESTALL. Prof. Benjamin I. Wheeler. Prof. John W. White. Dr. Moses C. White, Prof. Josiah D. Whitney. Prof. WILLIAM D. WHITNEY. Rev. Joseph K. Wight TALCOIT WILLIAMS. Rev. WILLIAM C. WILGLOW. HENRY B WILTON, Prof HENRY WOOD. BENJAMIN D. WOODWARD, Prof. Edward J. Young

Boston, Mass Milton, Wise. Yokohama, Japan Genesco N V. Andover Mass Newark, N. J. (Alongton Ave.) New York, N. Y. (251 Broadway) Boston Mass, (67 Mt. Vernon) Boston, Mass. (Boston Univ.) Oxford, Pa (Lincoln Univ) New York, N. Y. (328, E. 55.) Fall River, Mass. Ithaca N. Y. (Cornell Univ.) Cambridge Mass. (Harvard Univ.) New Haven, Conn. (Yale Univ.) Cambridge, Mass, (Harvard Univ.) New Haven, Conn (Yale Univ) New Hamburgh, N. Y. Philadelphia, Pa (1833 Spruce.) Boston Mass. (525 Beacon.) Hamilton Ontario. Baltimore, Md. (Johns Hopkins Umv.) New York, N. Y (Columbia Coll.) Waltham, Mass (519 Main.)

## 2. CORRESPONDING MEMBERS

Prof. Grazianio I. Ascoli, Rev. C. C. BALDWIN Prof Adolf Bashan. Rev. CEPHAS BLNNEIF. Pres. Daniel Bliss Rev. HENRY BLODGETT Rev. NATHAN BROWN. Prof. Heinrich Brugsch-Bey Rev. Alònzo Bunker. Rev. MARCUS C. CARLETON, Rev. WILLIAM CLARK. HYDE CLARKE Prof. EDWARD B COWLLL, Rev Joseph Edkins. Prof. Philippe Ed Fouctury, Rev. John T. Gulick. Prof. J. H. HAYNIS, Dr. James C. Hepburn, Dastur Jamasph Minocheneral. Rev. Henry H. Jessue. Prof. L. LÉON DE ROSNY.

Milan, Italy. Missionary at Fooeliow, China, Berlin, Prussia. Missionary at Rangoon, Burma. Beirût, Syria. Missionary at Peking, China. Missionary at Yokohama, Japan. Charlottenburg, Germany Missionary at Toungoo, Burma. Missionary at Ambala, India. Florence, Italy. London, England. Cambridge, England. Peking, China. Paris. France. Missionary at Osaka, Japan. Aintab Syria. Missionary at Yokohama, Japan. Bombay, India. Missionary at Beirût, Syria. Paris, France.

P. V. ALBERT L. LONG,
Dr. DANIEL J. MACGOWAN,
Rev. ROBURT S. MACLAY,
Pres. WILLIAM A. P. MARTIN,
Dr. DIVIE B. MCCARTEE,
Dr. LEBERHARD NESTLE.
Dr. ALEXANDER G. PASPATI,
ALPHONSE PINART,
JAMES W. REDHOUSE,
Rev. ELIAS RIGGS,
Dr. GLORGE ROSEN,
Rev. S. I. J. SCHERESCHEWSKY,
Rev. WILLIAM W. SCUDDER.
Rev. JOHN H. SHEDD
Dr. CORNELIES V. A. VAN DYCK

Rev Grotier i Washidan.

Rev. George W Wood,

JAMES W. WAUGH,

Prof. R. GOPAL BHANDARKAR.

Missionary at Constantinople, Turkey. Wanchow, China. Missionary at Tokio, Japan Peking, China. New York, N. Y (230, 2d Ave.) Ulm, Germany. Athens, Greece. San Francisco, Cal London, England. Missionary at Constantinople. Detmold, Germany. Geneva, Switzerland. Missionary at Madanapalle, India. Missionary at Oroomiah, Persta. Missionary at Beirût, Syria, Missionary at Pasumalai, S. India Missionary at Lucknow, India Missionary at Constantinople, Turkey.

## 3. HONORARY MEMBERS.

O'T) BOTHTLINGK. Prof. GEORG BULHLER. Prof Berthold Delbruck, Prof August Dillmann. BRIAN HOLGHTON HODGSON, Prof. FRANZ KIELHORN, RAJENDRALALA MITRA. Prof. Sir M. MONIER-WILLIAMS. Prof MAX MUELLER. Prof. THEODOR NOELDEKE, SHANKAR PANDURANG PANDIT. Sir HENRY C. RAWLINSON, Prof. ERNEST RENAN, Prof. RUDOLF ROTH, Prof. Edward Sachau, Prof. Frifterich Spiegel.

Prof. ALBRECHT WEBER.

Poona, India. Leipzig, Germany. Vienna. Austria. Jena, Germany Berlin, Germany. Wotton-under-Edge, England. Gottingen, Germany Calcutta, India. Oxford, England. Oxford, England. Strassburg, Germany, Bombay, India. London England. Paris, France. Tübingen, Germany. Berlin, Germany. Erlangen, Germany. Berlin, Germany.



# Central Archaeological Library, NEW DELHI

A-330 Call No. 891.05/J.A.O.S. Author— 24515 Title- Journal of the American Oriental Society Vol.XIV. Borrower No. Date of Issue Date of Return A book that is shut to but a b GOVT. OF INDIA Department of Archa NEW DELEG